# 

# بے سہاروں کا سہارا

# کتاب وسنت سے ثابت اللہ تعالی کے اسمائے حسنی

تاليف:

دُاكِرْ عبد الله مشبب القحطاني

مراجعه:

ترجمه:

شيخ مجمه عالم بن نذير احمه سلفي

سيف الرحن حفظ الرحمن تيمي

#### عدالله مشبب مسفر القحطاني ، ١٤٤٢ هـ

فهرسة مكتبة الملك فهد الوطنية أثناء النشر

القحطاني ، عيدالله بن مشبب بن مسغر الله ين مشبب الله يس مهارون كا سهار ا-الله انيس المحيين. / عيدالله بن مشبب بن مسغر القحطاني ؛ سيف الرحمن حفظ الرحمن تيمي ـ الدمام ، ٢٤٤٢هـ

٥٩٥ ص ١ ..سم

ردمك: ٥-٩٤٨-٣-٠٢-٢٠٢١ ودمك:

١- الاسماء و الصفات ٢- الاسماء الحسنى أ.تيمي ، سيف الرحمن حفظ الرحمن (مترجم) ب.العنوان
 ديوي ٢١٤

رقم الإيداع: ۱۴۴۲/۷۰۸۷ ردمك: ۵۰۹۱۷-۳-۳۰۲۰۸۷۹ حدیث رسول علی ہے کہ اللہ تعالی کے ننانو ہے اسائے حتی ایسے ہیں کہ جس نے انہیں یاد کیا، ان کے معانی و مفاہیم کو سمجھا اور ان کے تقاضوں کے مطابق عمل کیا، اس کے لئے جنت کی بشارت ہے، اسی حدیث کے پیش نظر فاضل مؤلف ڈاکٹر عبد اللہ بن مشبب القطانی / حفظہ اللہ نے یہ کتاب تالیف کی ہے تاکہ اسائے الہی کی معرفت کے ذریعے بندوں کو اللہ سے قریب کیا جائے، ان اساء کے انتخاب میں مؤلف کا طریقہ کاریہ رہا کہ انہی اساء کو اس کتاب میں ذکر کیا ہے جو کتاب اللہ اور صحیح احادیث سے ثابت ہیں، سہل اور دکش اسلوب میں ان اساء کے معنی و مفہوم کو واضح کیا گیا ہے، قرآنی آیات، احادیث رسول اور علماء کے اقوال اور اشعار کے ذریعہ ان کے معانی و مفاہیم سے پر دہ اٹھایا گیا ہے، ساتھ احادیث رسول اور علماء کے اقوال اور اشعار کے ذریعہ ان کے معانی و مفاہیم سے پر دہ اٹھایا گیا ہے، ساتھ گئی ہے۔

کتاب میں ایسارواں اسلوب اختیار کیا گیاہے کہ قاری پڑھتاجائے اورالفاظ وجمل اس کے ذہن ودل پر نقش ہوتے جائیں، ان کی تا ثیر سے قلب و جگر روشن ہوتے جائیں اور دل میں معرفت الہی کی جوت جلتی جائے۔

الله تعالی اس کاوش کو قبول فرمائے اور اسے مؤلف ومتر جم اوراس کی تصیح ومر اجعہ، تنسیق وتزیین اور نشر واشاعت میں حصہ لینے والے تمام حضرات کے لئے توشہ آخرت بنائے۔ آمین

# انتساب

#### والدین کے نام...

یہ آپ کی ان دعاؤں کا ثمرہ ہے جو آپ میرے لئے مولی عزوجل سے مانگا کرتے تھے' میں آپ کی بے پناہ نواز شوں اور بیش بہا فضل واحسان کا ادنی سابدلہ بھی اداکرنے سے عاجز ہوں...

نیز ہراس دل کے نام جواپنے رب سے آشنااور اس سے قریب ہے..

میں اپنی کاوش آپ سب کے نام کر تاہوں ... اور اللہ سے دعا گو ہوں کہ اسے نثر ف قبولیت سے نوازے!



#### بِلَيْلِيْلِ الْحِرِ الْحِيْنِينِ

#### مُقتَلِمِّتُمَّا

#### الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله، وعلى آله وصحبه، أما بعد:

ایمان میں اضافے کا ایک عظیم ترین دروازہ ہیہ ہے کہ: اللہ پاک وبرتر کو اس کے اساء وصفات اور افعال کے ذریعہ جاناجائے، کیوں کہ اللہ کاہر اسم اس سے قریب ہونے کا ایک دروازہ ہے:

{وَلِلَّهِ ٱلْأَسْمَاءُ ٱلْحُسَّنَى فَأَدْعُوهُ بِهَا } [سورة الأعراف: 180]

ترجمہ: اچھے اچھے نام اللہ ہی کے لیے ہیں، ان ناموں سے اللہ ہی کوموسوم کیا کرو۔

(اس سے آپ یہ اندازہ لگا سکتے ہیں کہ)اس شخص کی (کیافضیلت ہو گی جواللہ کے)ان ناموں کو شار کرے؟ نبی علی صحیح حدیث ہے کہ آپ نے فرمایا: "اللہ کے ایک کم سویعنی (۹۹) نام ہیں، جوان کو شار کرے گا جنت میں داخل ہو گا" [ بخاری و مسلم ]۔

میں اللہ سے دعاکر تا تھا کہ مجھے ان ناموں کو شار کرنے کا شرف عطاکرے، چنانچیہ (۱۴۳۰ھ) میں ان ناموں سے متعلق میں نے مخضر دروس کا سلسلہ شروع کیا اور مجھے محسوس ہوا کہ سامعین کے اندر اللہ کے اساء وصفات کو جانے کا شوق اور بے تابی پائی جاتی ہے۔

مومن کیوں نہ ان ناموں کو جاننے کامشاق رہے ، جب کہ ہر نام کو جاننے کے بعد اس کے اندر اللہ کی محبت اور اس کی ملا قات کا شوق فزوں تر ہو جاتا ہے ؟!

مومن کیوں نہ اللہ کے اساء وصفات کو جاننے کامشاق رہے جب کہ وہ جانتا ہے کہ یہ اساء وصفات: ہر غمز دہ، مظلوم، قرض دار، بیار، قیدی اور حیران ویریشان شخص کے لیے باعث نجات ہیں؟!



مومن کیوں نہ اللہ کے اساء وصفات کو جاننے کا مشاق رہے جب کہ وہ جانتا ہے کہ یہ اسائے حسنی: کشادگی، خوش بختی اور خزانوں کی کنجی ہیں؟! بلکہ جو شخص ان ناموں سے کماحقہ واقف ہو جائے، سعادت وخوش بختی ہمیشہ اس کا مقدر بنی رہتی ہے۔

ان ہی اسباب کے پیش نظر میں نے اللہ سے یہ التجا کی کہ مجھے ایک ایسی کتاب تالیف کرنے کی توفیق بخشے جو میرے لیے ایک حسین یاد گار اور علم کا ایساسر چشمہ ہو جس سے تشکان علم ہمیشہ سیر اب ہوتے رہیں ۔ چنانچہ میں اللہ پاک کے اساء وصفات سے متعلق صرف مواد جمع کرنے اور اسے اپنے اسلوب میں ڈھالنے میں مشغول ہو گیا۔ کیوں کہ میں جانتا تھا کہ میرے اندر کتاب تالیف کرنے کی صلاحیت اور قابلیت نہیں ہے اس لیے کہ نہ تو میں اس میدان کا شہسوار ہوں اور نہ بیادہ۔

میں نے نگاہوں سے گزرنے والے تمام قابل اطمینان مواد جمع کر لیے، میں نے جمع و تدوین کے اس عمل میں اس کی بھریور کوشش کی میر اجمع کر دہ مواد اساءوصفات کے باب میں سلف صالحین کے عقیدہ کے مطابق ہو۔

پھر میں نے اس مواد کو حسین و د ککش اسلوب میں ڈھالنے کی کوشش کی جس میں الفاظ و جملے کا جلال بھی ہو اور زبان وبیان کا جمال بھی، میں نے (اس عمل میں)اہل علم اور عوام دونوں کے معیار کی رعایت کی اور خالص علمی اسلوب سے گریز کیا۔

حدیث کے باب میں مَیں نے صحیح اور حسن پر اکتفا کیاہے اور آثار وسیر کا احاطہ نہیں کیاہے۔

میر امقصود بیر رہاہے کہ: (ابلاغِ معلومات میں) آسانی بر قرار رکھی جائے اور (قاری کے اندر معرفتِ الهی کا) شوق پیدا کیاجائے، نیز سہل ترین اسلوب کے ذریعہ کم سے کم وقت میں قاری کے ذہن ودل تک رسائی حاصل کی جائے۔

پیسین بین سین میں ہوگی۔ اس کتاب کے ذریعہ (قاری کو) سعادت وخوش بختی حاصل ہوگی، غم واندوہ کے بادل حیب مجھے امید ہے کہ اس کتاب کے ذریعہ (قاری کو) سعادت وخوش بختی حاصل ہوگا، دل (ایمان سے) معمور ہوگا اور فکر جائیں گے، انشراح صدر پیدا ہوگا، ایمان میں مضبوطی آئے گی، علم میں اضافہ ہوگا، دل (ایمان سے) معمور ہوگا اور فکر کوغذا فراہم ہوگی۔



اس پورے عمل کا سہر اصرف اللہ عزیز وبرتر کو جاتا ہے، پھر اس کے بعد ان اصحابِ علم وفضل کو جن کی کتابوں سے گنجینہ ۽ علوم ومعارف کو میں نے جمع کیا ہے ، اگر میں اپنی اس کاوش میں راہ حق وصواب پر گامز ن رہا ہوں تو یہ تو یہ تو یہ اللہ عزیز وبرتر کی توفیق کا نتیجہ ہے جس پر ہم اس کے شکر گزار ہیں ، اور اگر اس میں کوئی غلطی در آئی ہے تو یہ میر کی اور شیطان کی طرف سے ہے ، البتہ میر کی نیت صرف خیر و بھلائی کی رہی ہے ، میں اللہ سے تو بہ واستغفار کرتا ہوں!

آخری بات سے کہ یہ ایک کم علم اور بے بصناعت شخص کی کاوش ہے ، جس کی جنمیل پر میں اللہ کی حمد و ثنابیان کرتا ہوں ، اللہ سے اس کی قبولیت کی امید کرتا ہوں ، ساتھ ہی اس کے رد کیے جانے سے خا نف بھی ہوں ، نیز اللہ کو اس بات پر گواہ بناتا ہوں کہ میں اپنے یاک وبرتر (یالنہار) سے محبت کرتا اور اس سے حسن ظن رکھتا ہوں۔

اللہ سے دعا گو ہوں کہ مجھے اور جن علماء کی کتابوں سے میں نے استفادہ کیا ہے اور جنہوں نے اس کتاب کی نظر ثانی، تضیح و تنقیح ، ترتیب و تنسیق ، کتابت وطباعت میں حصہ لیا یا اس کے تنین اپنے مشورہ اور رائے کا اظہار کیا ، ان سب کو اجر عظیم و ثواب جزیل سے نوازے۔

نیز میں اللہ عزیز وبر ترسے یہ بھی دعاکر تاہوں کہ اس کتاب کو حق وصد اقت کا حامل بنائے، اسے اپنے وجہ کریم کے لیے خالص کر لے، اسے اپنی محبت اور خوشنو دی کو مجھ سے قریب کرنے کا ذریعہ بنائے، میری، میرے والدین، میرے اساتذہ، میرے اہل خانہ اور تمام مسلمانوں کی مغفرت فرمائے، یقینًا وہ بہت زیادہ سننے والا اور قبول کرنے والا ہے!

آپ كاجمائى: عبداللدبن مشبب القعطاني

qa.1440.qa@gmail.com





کتناعظیم مقام اور کتناد شوار امر ہے!

کلمات عاجز ، دل پریشاں ، زباں بے حرف ، عبار تیں ہیچ ، عقل حیران ہے اور تیر ابندہ تیری بار گاہ میں کھڑا تیری حمد و ثنااور تیرے سامنے دل کے ارمال پیش کرناچاہتاہے، تواس سے بخوبی واقف ہے۔

ومَا بَلَغَ الْمهدُونَ نَحَوَكَ مِدحَةً وإِن أَطنَبُوا، إِن الَّذِي فِيكَ أَعظَمُ

ترجمہ: تیری حمد و ثنا کا ہدیہ پیش کرنے والے خواہ جتنا تھی مبالغہ کرلیں ، وہ تیری حمد کاحق نہیں ادا کر سکتے ، یقینا تیری ذات (تمام ترحمد و ثناسے) بڑھ کرہے۔

اے پرورد گار!

ہم جانتے ہیں کہ ہمارا تیری تعریف وتمجید کرنا، تیری عظمت و تو قیر کے گن گانا اور تیرے ذکر میں محور ہنا، پیر سب تیرے ہی انعام واحسان ہیں، تونے ہی ہمیں اس کی ہدایت دی اور اس کی رہنمائی فرمائی ...

ہم جانتے ہیں - اے ہمارے پالنہار! - کہ تیری ذات تمام حمد و ثنا کرنے والوں کی حمد و ثناہے اعلی و بالا ہے۔ اے اللہ! تونے میرے اوپر اور ان حروف کے پڑھنے والے پر جو انعام کیا ہے ، اسے قبول فرما اور ہماری کو تاہیوں کو در گزر کر دیے۔

وقَولاً رَضِيًّا لا يَني الدُّهرَ بَاقِيًا

إلى الله أُهدِي مِدحَتِي وتُنَائِيَا

ترجمه: میں الله کی خدمت میں اپنی حمد و ثنااور (اس کی ) پیندیدہ توصیف کا ہدیہ پیش کر تاہوں جو رہتی د نیاتک باقی *رہے*۔







ہم ایک ایسے نام سے آغاز کررہے ہیں جو بنی نوع انسانی کے علم میں سب سے عظیم اور بے حد شیریں نام ہے، جو ناموں میں سب سے خوبصورت ... جس سے زبانیں تر ہو تیں ... روحوں کو سکون ماتا... اور جو جان سے قریب اور دل کا محبوب ہے۔

يقينااس سے مرادبلندوبابركت ذات كااسم كرامي (الله) ہے: {هَلْ تَعْلَمُ لَهُ رَسَمِيًّا ﴿ اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى الللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى الللهُ عَلَى ا

# ترجمہ: کیا تیرے علم میں اس کا ہمنام ہم پلہ کوئی اور بھی ہے؟

یہ اللہ تبارک و تعالی کا وہ نام ہے جس میں اس کی پاک وہر تر ذات سارے جہان والوں سے یکتا و منفر دہے، یہ صرف اس کا نام ہے، اس کے سواکسی اور سے اس نام کی کوئی وابستگی نہیں، نہ اس نام سے کسی اور کو پکارا جاسکتا ہے اور نہ ہی اس کی مخلو قات میں سے کوئی اس کا دعوی کر سکتا ہے، اللہ تعالی نے اہلِ جاہلیت کے دلوں اور زبانوں پر اس نام سے خود کو موسوم کرنے کی بندش لگادی تھی۔

بلاشبه الله تبارك وتعالى كى ذات عظمت وجلال، حسن وجمال اور بيبت وكبريائى والى ہے۔ مَهمَا رَسَمنَا فِي جَلالِكَ أَحرُفًا قُدسِيَّةً تَشدُو بِها الأَروَاحُ فَلاَّنتَ أَعظَمُ والمَعَانِي كُلُها يا رَبِّ عِندَ جَلالِكَ تَندَاحُ

ترجمہ: تیری شانِ کبریائی میں جس قدر بھی ہم پاک وصاف جملے لکھ لیں کہ جن سے روحیں جموم جائیں۔ تیری عظمت ان سب سے بڑھ کرہے، اے میرے پرورد گار! تیری جلالتِ شان کے سامنے تمام تر معانی تیج ہیں۔

اللّٰہ تبارک و تعالی کے نام (کی برکت کا کیا کہیے کہ جب بھی) اسے تھوڑی سی چیز پر پڑھا جاتا ہے تو اسے زیادہ کر دیتا ہے، اس کا ذکر جب خوف کے وقت کیا جاتا ہے تو اسے ختم کر دیتا ہے، جب مصیبت کے وقت کیا جاتا ہے تو



اسے دور کر دیتا ہے، جب رنج وغم کے وقت کیا جاتا ہے تواس سے نجات بخشا ہے، جب نگ دستی کے وقت کیا جاتا ہے تواسے فراخی میں بدل دیتا ہے، جب کوئی کمزور اس سے وابستہ ہوتا ہے تواسے تو نگر بنا دیتا ہے، کوئی ذلیل وخوار اس کا مہارالیتا ہے تواسے خوش حال و بے نیاز کر دیتا ہے اور کوئی بے بس و مغلوب اس کا آسرالیتا ہے تواسے نصرت وفتح سے ہمکنار کرتا ہے۔

یبی وہ نام ہے جس کے ذریعہ آفتیں اور مصیبتیں دور کی جاتیں، بر کتیں طلب کی جاتیں، دعائیں قبول ہوتیں، نکیاں حاصل ہوتیں، برائیوں سے چھٹکاراملتا اور لغز شیں معاف ہوتی ہیں... معلوم ہوا کہ اللّٰہ کی جلالتِ شان سے بڑھ کر کچھ بھی نہیں!

الله تبارك و تعالى كے نام كى اصل: اله ہے، جو كه معبود كے معنى ميں ہے، الله پاك وبرتر كا فرمان ہے:

{يَّنَا هَلَ ٱلْكَتَّ إِنَّمَا ٱلْمَسِيحُ عِيسَى الْمَا اللهِ وَكَلِمَتُهُ وَلَا تَغُولُواْ عَلَى ٱللّهِ إِلّا ٱلْحَقَّ إِنَّمَا ٱلْمَسِيحُ عِيسَى ابْنُ مَرْيَمَ رَسُوكُ ٱللّهِ وَكَلِمَتُهُ وَلَا تَقُولُواْ قَلَاتَةُ أَنْ مَرْيَمَ وَرُوحُ مِّنَةً فَعَامِنُواْ بِاللّهِ وَرُسُلِلّهِ وَلَا تَقُولُواْ قَلَاتَةُ أَنْ مَرْيَمَ وَرُوحُ مِّنَةً فَعَامِنُوا بِاللّهِ وَكِلاَ تَقُولُواْ قَلَاتُهُ وَاللّهُ وَحِلّاً اللّهُ وَحِلّاً اللّهُ وَحِلّاً اللّهُ وَحِلّاً اللّهُ وَحِلّاً اللّهُ وَحِلّاً اللّهُ وَحِلّا اللهُ وَحِلْهُ اللهُ وَحِلْهُ اللّهُ اللّهُ وَحِلْهُ اللّهُ اللّهُ وَحِلْهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَحِلْهُ اللّهُ الللهُ وَحِلْهُ الللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللللهُ اللللهُ اللللهُ الللهُ الللهُ الللللهُ الللهُ الللهُ اللّهُ الللهُ اللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللّهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللهُ الللهُ الللهُ اللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الللهُ اللهُ الللهُ الللهُ اللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللّهُ الللهُ الللهُ اللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ الللهُ الللهُ اللّهُ اللللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللّهُ اللهُ الللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الللهُ الللهُ ا

ترجمہ: اے اہل کتاب! اپنے دین کے بارے میں حدسے نہ گزر جاؤ اور اللہ پر بجزحن کے اور پچھ نہ کہو، مسے عیسیٰ بن مریم (عَالِیَلاً) تو صرف اللہ تعالیٰ کے رسول اور اس کے کلمہ (کن سے پیدا شدہ) ہیں، جسے مریم (علیہا السلام) کی طرف ڈال دیا تھا اور اس کے پاس کی روح ہیں، اس لئے تم اللہ کو اور اس کے سب رسولوں کو مانو اور نہ کہو کہ اللہ تین ہیں، اس سے باز آجاؤ کہ تمہارے لئے بہتری ہے، اللہ عبادت کے لاکن توصرف ایک ہی ہے اور وہ اس سے پاک ہے کہ اس کی اولا دہو، اسی کی ملکیت ہے جو پچھ آسانوں میں ہے اور جو پچھ زمین میں ہے۔ اور اللہ کافی ہے کام بنانے مالا



ترجمہ: لو گوں میں سے بعض وہ ہیں جو غیر اللہ میں سے پچھ شریک بنالیتے ہیں، وہ ان سے اللہ کی محبت جیسی محبت کرتے ہیں، اور وہ لوگ جو ایمان لائے، اللہ سے محبت میں کہیں زیادہ ہیں۔

الله پاک وبرترسے ہی ہر قسم کی مصیبت وآفت کے وقت مدد طلب کی جاتی ہے: { وَمَا بِكُم مِّن نِعَمَةِ فَمِنَ ٱللَّهِ ثُمَّ إِذَا مَسَّكُمُ ٱلطُّرُّ فَإِلَيْهِ تَجْعُرُونَ ﴿ ﴾ [سورة النحل:53].

ترجمہ: تمہارے پاس جتنی بھی نعتیں ہیں سب اسی کی دی ہوئی ہیں، اب بھی جب تمہیں کوئی مصیبت پیش آ جائے تو اسی کی طرف نالہ و فریاد کرتے ہو۔

الله کی ذات وہ ہے کہ عقلیں جس (کی حقیقت کو سمجھنے سے) حیران وسششدر اور اس کا احاطہ کرنے سے قاصر ہیں، انسانی فہم وبصیرت اس کا ادراک نہیں کر سکتی، تخیل و تصور اس کی عظمت تک رسائی نہیں پاسکتا اور مخلوق اپنے علم سے اس کا احاطہ نہیں کر سکتی: {وَلَا يُحْمِيطُونَ بِدِهِ عِلْمًا اللهِ } [سورة طہ: 110].

ترجمه: مخلوق كاعلم اس پرحاوی نهیں ہو سكتا\_

اللہ تبارک و تعالی وہ ہے جسے (انسانوں کے) دِل محبت، ذلت وانکساری، خوف وطعی، امید، عظمت واحتر ام اور اطاعت و فرماں بر داری کے ذریعے اپنامعبو دبناتے (اور پر ور دگار تسلیم کرتے) ہیں۔ وہی معبو دِبر حق ہے۔ اس کے علاوہ عرش سے فرش تک، جس کی بھی عبادت کی جاتی ہے وہ معبو دِ باطل ہے۔



الله عزیز وبرتر وہ ہے جو الوہیت کی تمام صفات سے متصف ہے؛ الوہیت کی صفات سے مرادیہ ہے کہ: کمال و کبریائی اور جمال و عظمت کی صفات (سے الله متصف ہے) اور ان کے مخالف اوصاف سے الله جل جلاله کی ذات یاک وبری ہے۔

# انسانوں کے دل اسے اپنا پالنہار (اور معبود) مانتے اور جانیں اس کے لئے بے تاب رہتی ہیں...

یمی وجہ ہے کہ جب بندہ (اللہ) نام کے معانی سے واقف ہوجاتا ہے تواس کادل اپنے رب سے وابستہ ہوجاتا ہے ، پھر وہ الی محبت، شوق اور لذت کے ساتھ (اس کی یاد میں) محو ہوجاتا ہے کہ اس سے بڑھ کر دلکش وعمہ ہو کوئی چیز نہیں۔ یہی وہ سب سے عظیم (عبادت) ہے جس کے ذریعے عبادت کرنے والے اس کی عبادت کرتے اور تقرب حاصل کرتے ہیں: {یُجِیَّمُ ہُمَّ وَیُحِبُّونَهُ ہُمَ } [سورۃ المائدۃ:54].

ترجمہ:(اللہ تعالیٰ بہت جلدایسی قوم کولائے گا) جواللہ کی محبوب ہو گی اور وہ بھی اللہ سے محبت رکھتی ہو گی۔

(محبت کی میر) کیفیت اسی قدر پاکیزہ وعمدہ ہوتی ہے جس قدر اللہ کے اسا وصفات سے بندے کی واقفیت عمدہ وپاکیزہ ہوتی ہے۔

شیخ الاسلام ابنِ تیمیه عین فرماتے ہیں: دنیامیں بھی ایک جنت ہے، جو دنیاوی جنت میں داخل نہیں ہوسکا، وہ آخرت کی جنت میں بھی داخل نہیں ہو گا"۔

کسی رب شاس کا کہنا ہے: دل پر بعض او قات ایسے گزرتے ہیں کہ جس کے متعلق میں کہتا ہوں: اگر اہلِ جنت اس کیفیت میں بھی ہوں گے توان کی زندگی عیش و عشرت والی ہو گی!

ابن عیینہ کہتے ہیں:"اللہ نے بندوں پراس سے افضل کوئی انعام نہیں کیا کہ انہیں لاالہ الااللہ کی معرفت عطاکی ، آپ فرماتے ہیں: ان کے (دلوں میں) اخروی زندگی کے لئے لا الہ الااللہ کی وہی اہمیت ہوتی ہے جو اہمیت ان کی دنیاوی زندگی کے لئے پانی کی ہے "۔



مومن یہ جانتا ہے یہ کیفیت بندے کو اپنی طاقت و قوت سے حاصل نہیں ہوتی، بلکہ اللہ ہی ہے جو اپنے بندے سے محبت کرتا اور اپنی محبت اس کے دل میں ڈال دیتا ہے، پھر جب بندہ اللہ کی توفیق سے اپنے رب سے محبت کرنے لگتا ہے تواللہ اسے ایک دوسری محبت (محبتِ آخرت) سے نواز تا ہے، اور یہی ہے خالص احسان وانعام، کیوں کہ اللہ ہی سبب اور مسبّب دونوں کو پیدا کرتا ہے۔

# o اسم اعظم (سب سے بردانام):

قرطبی نے ذکر کیاہے کہ بعض علاکے نزدیک اسم (اللہ)ہی اسم اعظم ہے، جس کے ذریعے اگر دعا کی جائے تو قبول ہوتی اور مانگا جائے تو دیا جاتا ہے۔

یمی ایک نام ہے جوان تمام احادیث میں وارد ہواہے جن میں نبی عظیم کی خبر دی ہے۔
بالعموم (تمام) ما ثور اذکار اسی نام سے مربوط ہیں، چنانچہ لا البہ الا الله، الله اکبر، الحمد لله، سجان الله، لاحول ولا قوق الا بالله، حسبی الله، انالله وانا البہ راجعون اور بسم الله اور ان جیسے دیگر اذکار اسی نام سے مربوط ہیں، کوئی اس سے جدا نہیں ہے۔



یہ نام اللہ کے اسائے حسنی کی اصل اور بنیاد ہے، چنانچہ اسائے حسنی میں سے کسی اسم کی طرف اس نام کو منسوب نہیں کیا جاتا، بلکہ تمام اسائے حسنی اسی اسم عظیم کی طرف منسوب ہوتے ہیں، اس لیے بیہ نہیں کہا جاتا کہ: الله، رحمن بارجیم کے اسامیں سے ہے، بلکہ یہ کہاجاتا ہے کہ: رحمن ورجیم اللہ کے اسامیں سے ہیں: {وَلِلَّهِ ٱلْأَسْمَآءُ ٱلْحُسَنَىٰ فَأَدْعُوهُ بِهَا } [سورة الأعراف: 180].

ترجمہ: اچھے اچھے نام اللہ ہی کے لیے ہیں، سوان ناموں سے اللہ ہی کوموسوم کیا کرو۔

الله جل جلاله کوسب سے زیادہ جس لفظ سے پکارا جاتا ہے وہ ہے: (اللہم! - اے میر بے پر ور د گار!)۔رسول الله علیلہ اپنے رب سے (اللہم!-اے میرے پرورد گا!) کہہ کر بہت دعاکیا کرتے تھے۔

حسن بصرى وَحُنَالَةً مَهُ كَبِيعَ بِينِ كَهِ: "اللهم: تمام دعاؤل كالمجموعة ہے، اگر دعا گويه كيے كه: اللهُ مِّر إِنِي أَسأَلُكَ! (اے میرے پرود گار! میں تجھے سے سوال کر تاہوں)۔ تو گویااس نے یہ کہا کہ: میں اس اللہ سے جس کے لئے تمام خوبصورت نام اوراعلی صفات ہیں ،اس کے اساء وصفات کے ذریعہ دعا کر تاہوں"۔

> خیر وبرکت کے حصول کے لئے ہر کام کا آغاز اسی نام سے کیاجا تاہے۔ نیز قرآن کی سب سے پہلی آیت میں وار د ہونے والاسب سے پہلا اسم بھی یہی ہے:

> > {بند مَاللّه ٱلرَّحْمَن ٱلرَّحِيد }

( یعنی: شروع کرتا ہوں اللہ کے نام سے جو بڑا مہربان نہایت رحم والاہے)۔ یابیہ آیت: { آنک مَدُ لِلَّهِ رَبِّ آفت كمير (يعنى: سب تعريف الله تعالى كے لئے ہے جو تمام جہانوں كا يالنے والا ہے) ـ اسى طرح سورة الناس میں وارد ہونے والاسب سے آخری نام بھی یہی ہے: { إِكْ وِ ٱلنَّاسِ ﴿ اللَّهِ النَّاسِ : [ اسورة الناس: 3]. (يعنى: لو كوں کے معبود کی [پناہ میں آتا ہوں])۔



وہ شہادت (گواہی) جو کفر سے (نکال کر) اسلام میں داخل کر دیتی ہے، اس میں صرف یہی ایک نام آیا ہے :(اُشہد اُن لا اِللہ اِلااللہ)،اس نام کے بغیر شہادت (توحید کی گواہی) درست نہیں ہوتی۔

اس اسم عظیم کامقام و مرتبہ یہ بھی ہے کہ: آخری زمانے میں جب اللہ تمام مومنوں کی روحیں قبض کرلے گاتواس نام کو بھی روئے زمین سے اٹھالے گا،رسول اللہ عقیقیہ کاار شاد ہے: "قیامت اس شخص پر قائم نہ ہوگی جو اللہ اللہ کہتا ہوگا" (یعنی اس کے مرنے کے بعد ہی قائم ہوگی) [مسلم]۔

یمی وہ نام ہے جو قر آن کریم میں سب سے زیادہ وار دہواہے، چنانچہ ۲۲۰ سے زائد مقام پر اس نام کا ذکر آیا ہے، اللہ کے فرمان: {قُلِ ٱدْعُواْ ٱللّهَ أَوِ ٱدْعُواْ ٱللّهَ أَوِ ٱدْعُواْ ٱللّهَ عَلَا الله کے الله کوالله کہ کریکارویار حلن کہہ کریکارویار حلن کہہ کریکارویار حلن کہہ کریکارویار حلن کہہ کریکارویار حلن کہ تعلق سے بعض علما کہتے ہیں کہ: ان دوناموں کو بطور خاص ذکر کرنے کی وجہ ان ناموں کا (خصوصی) مقام و مرتبہ ہے، نیز اسم "اللہ" کو مقدم رکھنے کی وجہ سے کہ: ذکر الہی میں وہ رحمن سے زیادہ اشرف واعلی ہے۔

نبی اللہ کے نزدیک سب سے پسندیدہ نام: "تمہارے ناموں میں اللہ کے نزدیک سب سے پسندیدہ نام: عبد اللہ عام اللہ کے نزدیک سب سے پسندیدہ نام: عبد اللہ عبد الرحمن ہیں "(مسلم)۔

#### تم الله کے ساتھ ہو جاؤاللہ تمہارے ساتھ ہو جائے گا!

بندہ اگر اپنی پیند اور اختیار سے اللہ کی طرف متوجہ نہیں ہو تاہے تو ضرورت کی مار پڑنے پر ضرور متوجہ ہو تا پہ

إِنَّ الكَرِيمَ يُجِيبُ مَن نَادَاهُ فادعُ اللهُ ونادِ يا اللهُ

قِف بِالْحُضُوعِ ونادِ يا اللهُ وإذا بُلِيتَ بِغُربَةٍ أو كُربَةٍ



ترجمہ: (اللہ کے دربار میں) خشوع وخضوع کے ساتھ کھڑے ہوجاؤ اوریااللہ کی ندالگاؤ۔یقینا اللہ کریم اپنے
پکارنے والے کی سنتا اور اسے نواز تاہے۔جب اجنبیت یاکسی مصیبت سے دوچار ہو تو معبودِ حقیقی کو پکارواوریااللہ کی
ندالگاؤ۔

جب غم واندوہ اپنا ڈیرا ڈال دے، حزن وملال کی تاریکی چھا جائے، تکلیف زیاہ بڑھ جائے، معاملہ سنگین ہوجائے،راستے تنگ پڑجائیں اور تدبیریں ناکام ہوجائیں تو پکارنے والا: یااللہ! کی ندابلند کر تاہے۔

جب بیار کامر ض بڑھ جاتا اور طبیب عاجز وناکام ہو جاتا ہے تووہ یا اللہ! کی ندالگاتا ہے ، جب سمندر کی تاریکیوں میں سفینہ بے قابو ہو جاتا ، ہوا کے تھیٹر ہے اس کے ساتھ رقص کرنے لگتے ہیں تو منادی ندالگاتا ہے: یا اللہ! جب زمین پر قحط پڑتا ہے ، یو دے مر جھا جاتے ہیں ، تھنوں میں خشکی پڑ جاتی ہے تو منادی یکار اٹھتا ہے: یا اللہ!

یقبیناوہ اللہ ہی ہے جو:مصیبت کے وقت پناہ دیتا،خوف ووحشت میں انس ومحبت عطا کر تا اور تنگ دستی کے عالم میں مد دسے نواز تاہے۔

لوگ نہ تواللہ کی مشیئت کے بغیر کوئی نقصان پہنچا سکتے ہیں اور نہ ہی اللہ کی مشیئت کے بغیر کوئی فائدہ دے سکتے ،اس لئے اپنادل اللہ سے ہی وابستہ رکھیں!

الله كى رسى كے سواتمام رسيال لوٹ جاتيں اور اس كے در كے سواتمام دروازے بند ہوجاتے ہيں: { أَمَّنَ يُحِيبُ ٱلْمُضْطَرَّ إِذَا دَعَاهُ وَيَكَمِشِفُ ٱلشُّوَءَ } [سورة النمل:62].

ترجمہ: بے کس کی پکار کوجب کہ وہ پکارے، کون قبول کر کے سختی کو دور کر دیتاہے؟

نسفی ﷺ کہتے ہیں: "سیوطی فرماتے ہیں کہ:جو اللہ سے بے نیازی طلب کر تاہے، وہ محتاج نہیں ہو تا،جو اللہ کے ذریعہ سربلندی حاصل کر تاہے، وہ ذلیل وخوار نہیں ہو تا۔حسین کہتے ہیں کہ: جس قدر بندہ اللہ کے سامنے اپنی محتاجگی اور فقر ظاہر کر تاہے، اسی قدر اللہ کے ذریعہ وہ بے نیاز ہو تاہے "۔



 أبشِر
 بِخَيرٍ
 فإن
 الفارِجَ
 الله

 لاتياًسَنَّ
 فإن
 الكافي
 الله

 لاتجَزَعَنَّ
 فإنَّ
 القاسِمَ
 الله

 إنَّ
 الَّذِي يَكشِفُ البَلوَى هُو الله

 فَحَسبُكَ
 الله
 في حُلِّ لَكَ
 لكَ

يا صَاحِبَ الْهُمِّ إِن الْهُمَّ مُنفَرِجُ اليأسُ يقطعُ أحيانًا بِصاحِبِهِ اللهُ يُحدِثُ بَعدَ العُسرِ مَيسَرةً إذا بُلِيتَ فَثِق بِاللهِ وارضَ بِهِ واللهِ ما لَكَ غيرُ اللهِ مِن أَحدٍ

ترجمہ: اے افسر دہ انسان! یقیناغم کا بادل حجے ہائے گا۔ خیر و بھلائی کی خوش خبری قبول کر کہ غم کو دور کرنے والا اللہ ہے۔

ناامیدی بسااو قات انسان کو توڑ کر رکھ دیتی ہے۔ ہر گزناامید نہ ہو کیوں کہ اللہ (ہر مصیبت کے لئے) کافی

- \_\_

الله شخق کے بعد آسانی پیدا کر تاہے، بالکل نہ گھبر ا کہ (شخق اور آسانی کو) بانٹنے والا اللہ ہے۔ جب کسی آزمائش سے دوچار ہو تو اللہ پر بھر وسہ ر کھ اور اس سے راضی رہ، بے شک آزمائش کو دور کرنے والا صرف اللہ ہے۔

الله کی قشم الله کے سواکوئی تیرے کام نہیں آسکتا، ہر ضرورت اور مصیبت میں الله ہی تیرے لئے کافی ہے۔

الله کے سواکوئی معبودِ حقیقی نہیں، ہم کماحقہ تیری عبادت کرنے سے قاصر رہے!

اے الله! میں تجھ سے جنت کا طالب ہوں اور اس قول وعمل کا بھی جو جنت سے قریب کر دے، اور میں تیری
پناہ جا ہتا ہوں جہنم سے اور اس قول وعمل سے جو جہنم سے قریب کر دے۔

#### 



#### o درالهی په دستک...

اے پالنہار! ہم تجھ سے تیری عزت وبلندی اور اپنی پستی و کمتری کے واسطے سے، تیری قوت اور اپنی کمزوری کے حوالے سے، تیری بیانی اور خطاکا کے حوالے سے، تیری بے نیازی اور تیرے سامنے اپنی مختا جگل کے وسلے سے سوال کرتے ہیں، ہماری جھوٹی اور خطاکا رپیشانیاں تیرے در پہ خم ہیں، ہمارے علاوہ تیرے بندے بہت ہیں لیکن تیرے سواہمارا کوئی (پالنہار) نہیں، تیرے سوانہ میرے لیے کوئی جائے پناہ ہے اور نہ ہی تجھ سے نے کر تیرے سواکوئی ٹھکانا۔

ہم تجھ سے مسکین ودر ماندہ شخص کی طرح سوال کرتے ہیں، تیرے سامنے ذلت وانکساری کے ساتھ الحاح وزاری کرتے ہیں،اور تجھے خا نف وہر اسال انسان کی طرح پکارتے ہیں۔

(تجھے ہے) ان لوگوں کی طرح سوال کرتے ہیں جن کی گرد نیں تیرے در پہ خم ہیں، ان کی ناکیں تیرے لیے خاک آلود ہیں، ان کی آئکھیں تیرے خوف سے پرنم ہیں، ان کے دل تیری عزت وجلال کے سامنے بچھے ہوئے ہیں، کہ اے ارحم الراحمین! تو ہمیں اور تمام مسلمانوں کو بخش دے اور ہمیں اپنی رحمت کے سائے میں پناہ عطا کر۔

وَمَن لِلْفَتَى عِندَ الشَّدَائِدِ والكُربِ

وَمِن كَاشِهِ البَلوَى على البعدِ

وَهَل ذاكَ إِلَّا مِن فِعَالِكَ يا رَبِّي

مِن يَستَغِيثُ العَبدُ إلا بِرَبِّهِ

وَمِن مِالِكِ الدُّنيَا ومَالِكِ أَهلِهَا

وَمَن يَدفَعُ الغَمَّاءَ وَقتَ نُزُولِها

ترجمہ: بندہ اپنے پرورد گار کے سواکس سے مدد کی گوہار لگائے۔ کون ہے جو مصیبتوں اور سختیوں کے وقت انسان کے کام آتا ہے۔ کون ہے جو دنیا جہان اور اس کے تمام باشندوں کا مالک ہے۔ کون ہے جو دور اور نزدیک کی



آزمائش کوزائل کرتااور کون ہے جو حزن وملال کے نازل ہوتے ہی اسے دور کر دیتا ہے۔اے میرے پالنہار! یہ سب محض تیری تدبیر سے ہی انجام یاتے ہیں۔

ذیل کے سطور میں ہم اللہ کے جس خوبصورت نام کے بارے میں گفتگو کا نثر ف حاصل کرنے جارہے ہیں ، وہ ہے: (الرب تارک و تعالیٰ):

الله عزيزوبرتركا فرمان م : {رَبُّ ٱلمُشَرِّقَيْنِ وَرَبُّ ٱلمُغَرِّبَيْنِ الله عزيز وبرتركا فرمان م : [ السورة الرحمن: 17].

ترجمہ: وہ رب ہے دونوں مشر قوں اور دونوں مغربوں کا۔

نيزالله پاک وبرتر فرما تاہے: { سَلَكُمُ قَوْلًا مِّن زَبِّ رَّحِيمٍ ( الله على الله

ترجمہ:مہربان پرورد گار کی طرف سے انہیں سلام کہاجائے گا۔

ہمارا پالنہار ، خالق ومالک، مدبر و کارساز ہے ، وہ تمام مالکوں کا پالنہار اور تمام بندوں کا معبود ہے ، تمام ملکوں اور ریاستوں، باد شاہوں اور تمام بندوں کا مالک ہے ، وہی مخلوق کی منفعت و مصلحت کی تدبیر کرتا، تمام انس و جن کی حاجتوں کو پوری کرتااور ان کے معاملات کو درست رکھتاہے ، وہی دنیاو آخرت کو قائم رکھنے والاہے۔

### o مخلوق پراس کی ربوبیت دوقتم کی ہے:

ربوبیت عامہ: جو کہ تمام مخلو قات کوشامل ہے،خواہ نیک ہویا فاجر، مومن ہویا کافر، یہاں تک کہ جمادات بھی اس میں داخل ہیں۔

اس کے معنی سے ہیں کہ: وہی انہیں پیدا کرتا، انہیں رزق دیتا، ان کے معاملاتِ زیست کی تدبیر کرتا، ان پر اپنا انعام کرتااور انہیں اپنی نواز شیں عطا کرتاہے۔

ربوبیت خاصہ: اس سے مرادیہ ہے کہ: اللہ بلند وبرتر اپنے اولیاء اور چنندہ بندوں کی تربیت کرتا ہے، ایمان پر ان کی پرورش کرتا اور انہیں اس کی توفیق عطا کرتا ہے، ان کے دلوں، روحوں اور اخلاق کی اصلاح فرماتا ہے، اور انہیں تاریکیوں سے نکال کرروشنی کی طرف لاتا ہے۔



اس کے معنی ہیں: ہر قسم کی بھلائی کی توفیق دینا اور ہر طرح کے شرسے حفاظت کرنا۔ تیرہے ہی لیے ہر قسم کی حمد و ثناہے..

ہمارے پاک وبرتر پالنہارنے اپنی تعریف یوں کی کہ وہ تمام جہانوں کا پالنہارہے:

{آلْحَمْدُيلَةِ رَبِ ٱلْعَلَمِينَ ﴿ } [سورة الفاتحة: 2].

ترجمہ: سب تعریف اللہ کے لیے ہے جو تمام جہانوں کایالنے والا ہے۔

اس نے اپنی تعریف یوں بھی کی کہ وہ عرش کا مالک ہے:

{ سُبْحَنَ رَبِّ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ رَبِّ ٱلْعَرْشِ عَمَّا يَصِفُونَ الله } [سورة الزخرف:82].

ترجمہ: آسانوں اور زمین اور عرش کارب جو کچھ بیہ بیان کرتے ہیں اس سے (بہت) پاک ہے۔

{ ٱللَّهُ كُوَّ إِلَهُ إِلَّا هُوَ رَبُّ ٱلْعَرْشِ ٱلْعَظِيمِ اللَّهِ آلِكَ إِلَّهُ إِلَّا هُوَ رَبُّ ٱلْعَرْشِ ٱلْعَظِيمِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ كُوَّ إِلَّهُ اللَّهُ كُوَّ إِلَّهُ اللَّهُ كُوَّ إِلَهُ إِلَّا هُو رَبُّ ٱلْعَرْشِ ٱلْعَظِيمِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الل

ترجمہ: اللہ کے سوا کوئی معبود برحق نہیں، وہی عظمت والے عرش کامالک ہے۔

اس نے اپنی تعریف یول بھی کی کہ وہ آسانوں اور زمین کارب ہے:

{ سُبْحَنَ رَبِّ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ رَبِّ ٱلْعَرْشِ عَمَّا يَصِفُونَ ﴿ اللهِ السَّالَ اسورة الزخرف: 82].

ترجمہ: آسانوں اور زمین اور عرش کارب جو کچھ یہ بیان کرتے ہیں اس سے (بہت) پاک ہے۔

اسى ليے تمام مخلوقات پاك وبرتررب كى حمد وثنا بيان ميں محونيں: { وَقِيلَ ٱلْحَمَّدُ لِلَّهِ رَبِّ ٱلْعَالَمِينَ } [سورة الزم:75].

ترجمہ: کہہ دیاجائے گا کہ ساری خوبی اللہ ہی کے لیے ہے جو تمام جہانوں کا یالنہار ہے۔

چنانچ ونیا میں بھی اس کی تعریف بیان کی جاتی ہے اور آخرت میں بھی اس کی تعریف بیان کی جائے گی: { دَعُونِهُمْ فِيهَا سُلَكُمُ فِيهَا سَلَكُمُ وَءَاخِرُ دَعُونِهُمْ أَنِهَ اللَّهُمُ لِلَّهِ رَبِّ لَكُو رَبِّ الْعَمَدُ اللَّهُ اللَّهُمْ وَيَهَا سَلَكُمُ وَءَاخِرُ دَعُونِهُمْ أَنِهَ اللَّهُمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُمُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّل



ترجمہ: ان کے منہ سے یہ بات نکلے گی "سبحان اللہ" اور ان کا باہمی سلام یہ ہو گا "السلام علیم " اور ان کی اخیر بات یہ ہوگی: تمام تعریفیں اللہ کے لیے ہیں جو سارے جہان کارب ہے۔

#### خزانول کی تنجیاں..

چوں کہ انبیاوصالحین کو بیہ معلوم تھا کہ بیہ نام دعا کی تنجی ہے ، اس لیے انہوں نے اپنی دعاؤں میں اسی نام کے ذریعہ اللہ سے الحاح وزاری کی۔

نوح عَلَيْلِاً في اس نام سے دعا كرتے موئے فرمايا:

{ رَّبِّ أَغْفِرُ لِي وَلِوَالِدَى وَلِمَن دَخَلَ بَيْتِي مُؤْمِنًا وَلِلْمُؤْمِنِينَ وَٱلْمُؤْمِنَاتِ } [سورة نوح:28].

ترجمہ: اے میرے پرورد گار! تو مجھے اور میرے ماں باپ اور جو ایمان کی حالت میں میرے گھر میں آئے اور تمام مومن مر دوں اور عور توں کو بخش دے۔

ابراہیم واساعیل علیہاالسلام نے بھی اس نام سے اپنے رب کو پکارا:

{ وَإِسْمَعِيلُ رَبَّنَا نَقَبَّلُ مِنَّا أَيَّكَ أَنتَ ٱلسَّمِيعُ ٱلْعَلِيمُ } [سورة البقرة: 127].

ترجمہ: اے ہمارے پرورد گار! توہم سے قبول فرما، توہی سننے والا اور جاننے والا ہے۔

اور (محمر) مصطفی علیہ نے اسی نام سے دعا کرتے ہوئے فرمایا:

{وَقُل رَّبِّ أَعُوذُ بِكَ مِنْ هَمَزَتِ ٱلشَّيَعِلِينِ ١٧٠ وَأَعُوذُ بِكَ رَبِّ أَن يَحْضُرُونِ ١١٠

[سورة المؤمنون:97-98].

ترجمہ: اور دعاکریں کہ اے میرے پرورد گار! میں شیطانوں کے وسوسوں سے تیری پناہ چاہتا ہوں اور اے رب! میں تیری پناہ چاہتا ہوں کہ وہ میرے یاس آ جائیں۔

اے میرے پرورد گار!



نبى عَلِيْ كُوجب كُونَى پريشانى در پيش بهوتى اور كوئى مصيبت لا حق بهوتى تو آپ فرمات: "لا إله إلا الله العظيم الا الله دب العرش العظيم لا إله إلا الله دب السماوات ودب الأدض دب العرش

الڪريم "

ترجمہ: اللہ کے سواکوئی معبود نہیں جو عظیم اور بر دبارہے، اللہ کے سواکوئی معبود نہیں جو عرش عظیم کارب ہے، اللہ کے سواکوئی معبود نہیں جو آسانوں اور زمینوں کارب اور عرش عظیم کارب ہے [بخاری ومسلم]۔

جو شخص اپنے اختیار سے عزیز وہر تر رب کے اساکے وسلے سے دعا نہیں کرتا، وہ مجبور ہو کر ان ناموں کاسہارا ضرور لیتا ہے، چنانچہ بیار شخص جب بستر پر پڑا بیاری سے لڑ رہا ہوتا ہے تو وہ پکار اٹھتا ہے: اے میر بے پرورد گار..اے میرے پالنہار! جس کے نتیج میں عافیت اس سے قریب ہونے لگتی اور اللہ بلند وہر ترکی جانب سے شفا یابی کانزول ہونے لگتی ہے۔

فقیر و در ماندہ انسان جو حقیر و معمولی چیز سے بھی محروم ہو تا ہے ، وہ اللہ کے نام سے گڑ گڑا تا ہے ، فقر و محتا جگی سے کراہتے ہوئے اور فاقہ و تنگ دستی سے تنگ آ کریار ب. یار ب! کی آ وازبلند کرتا ہے ، اور دیکھتے ہی دیکھتے اللہ اس کی حاجت کو دور کر دیتا اور اللہ بلند وبر تر صرف اپنے فضل سے اس کی تنگ دستی کو ختم کر دیتا ہے۔

بھو کا شخص جب بھو ک سے کر اہتا اور تکلیف سے بے چین ہو تا ہے تو: اے رب ... اے رب! کی ندالگا تا ہے، اور پھر وہ رزق سے مالا مال ہو جاتا اور اللہ کی نوازش اس پر بر سنے لگتی ہے۔

مظلوم وستم زدہ انسان اپنے گرم آنسو اور د کہتی آہ و کر اہ کو چھپاتے ہوئے یارب. یارب! کی پکار لگا کر اللہ سے مدد کی التجا کر تاہے تووہ بڑی نصرت ومدد اور بہترین انجام سے سر فر از ہو تاہے۔

حافظ ابن رجب عُمِثُالِیہ فرماتے ہیں: "ربوبیت کو بار بار ذکر کرکے اللہ سے الحاح وزاری کرنا قبولیت ِ دعا کا ایک عظیم ترین وسیلہ ہے "۔

يا رَبِّ نَفِّس عَن عُبِيدِكَ كُربَةً وَدَهَاهُ وَأَرِحهُ مِمَّا قد عَنَا وَدَهَاهُ



ترجمہ: اے میرے پرورد گار! اپنے بندے کی مصیبت کو دور فرمادے اور اسے جو (حزن وملال) لاحق ہواہے، اس سے نجات وراحت عطاکر۔

#### o جم اینے پرورد گار کو بھول جاتے ہیں!!

ہمارارب کتناعظیم الثان ہے، اس کی بادشاہت کتنی وسیع و کشادہ ہے، اس کا مقام ومرتبہ کس قدر بلندہے، وہ اپنی مخلوق سے کتنا قریب اور اپنے بندوں پر کتنامہر بان ہے۔

الله بلند وبرتر كي ربوبيت: عظمت وجلال كي ربوبيت ہے: {سَبِّج ٱسْعَدَ رَبِّكَ ٱلْأَعْلَىٰ [] [سورة الأعلى: 1].

ترجمہ: اپنے بہت ہی بلندرب کے نام کی پاکیز گی بیان کر۔

الله پاک وبرتر کی ربوبیت: برکت، افزاکش ونمواور نوزاش کی ربوبیت ہے:

{تَبَارَكَ ٱللَّهُ رَبُّ ٱلْعَكِمِينَ ﴿ اللَّهِ اللَّهُ الْعَالَمِ الْ 54].

ترجمہ:بڑی خوبیوں سے بھر اہواہے جو تمام عالم کا پرورد گارہے۔

الله پاک وبرتر کی ربوبیت بیہ ہے کہ:وہ (عیوب پر) پر دہ ڈالتا اور (گناہوں کو)معاف فرما تاہے:

{ بَلْدَةٌ كُلِيِّبَةٌ وَرَبُّ غَفُورٌ ﴿ إِنَّ } [سورة سَأَ:15].

ترجمہ: یہ عمدہ شہر اور وہ بخشنے والارب ہے۔

الله پاک وبرتر کی ربوبیت: عزت و قوت اور غلبه وطاقت کی ربوبیت ہے:

{رَبُّ ٱلسَّمَوَاتِ وَٱلْأَرْضِ وَمَا بَيْنَهُمَا ٱلْعَزِيزُ ٱلْغَفَّارُ ١٠٠ [سورة ص:66].

ترجمہ:جو پرورد گارہے آسانوں کا اور زمین کا اور جو کچھ ان کے در میان ہے،وہ زبر دست اور بڑا بخشنے والاہے۔

الله پاک وبرترکی ربوبیت: رحمت والی ربوبیت ہے: {رَّتِ ٱلسَّمَوَّتِ وَٱلْأَرْضِ وَمَا بَیْنَهُمَا ٱلرَّحْمَٰنِ} [سورة النماُ:37].



ترجمہ: آسانوں اور زمین کا اور جو کچھ ان کے در میان ہے ، ان کا پر ورد گارہے اور بڑی بخشش کرنے والاہے۔

#### الله پاک وبرتر کی ربوبیت: سخاوت وفیاضی کی ربوبیت ہے:

{ يَتَأَيُّهَا ٱلْإِنسَنُ مَا غَرَّكَ بِرَبِّكَ ٱلْكَرِيمِ ١٠٤ ] [سورة الانفطار: 6].

#### ترجمہ: اے انسان تھے اپنے رب کریم سے کس چیزنے بہکایا؟

اللہ کے علاوہ کوئی معبود حقیقی نہیں ، جو اکیلااور یکتا ہے ، اے ہمارے پرورد گار ہم کما حقہ تیری عبادت نہ کر سکے!

جوشخص بیہ جان لے کہ اللہ پاک وبرتر ہی: تمام مالکوں کامالک ہے وہ کسی غیر اللہ کو اپنامالک و پر ورد گار نہیں مان سکتا، بلکہ اللہ کی ربوبیت سے ہی راضی ہو سکتا ہے اور جو انسان (اللہ کی ربوبیت سے) راضی ہو جائے وہی ایمان کی چاشنی سے شاد کام ہو تا ہے ، اس سلسلے میں نبی عیسیہ کی صحیح حدیث ہے کہ: "جو اللہ کی ربوبیت و حکمر انی پر اور اسلام کے دین ہونے پر اور محمد عیسیہ کی پیغیبری پر راضی ہوگیا، اس نے ایمان کا مزہ چکھ لیا" [مسلم]۔

{ وَقُل رَّبِّ اعْفِرْ وَالرَّحَمْ وَأَنتَ خَيْرُ الرَّيْحِينَ اللهِ ] [سورة المؤمنون: 118].

#### ترجمہ: اور کھو کہ اے میرے رب! تو بخش اور رحم کر اور توسب مہر بانوں سے بہتر مہر بانی کرنے والا ہے۔

اے ہمارے پرورد گار!ہم تیری ہی رحمت کے خواستگوار ہیں ، تو ہمیں ایک لمحہ کے لیے بھی نظر انداز نہ کر ، اور ہمیں اپنی رحمت کے سائے تلے پناہ عطا کر۔

اے ہمارے پرورد گار! تو بخش دے اور رحم فرما، تو تمام مہربانوں سے بہتر مہربانی کرنے والا ہے۔

#### 



# (۵٫۳) الأحَدُ, الوَاحِدُ مِن مِلالِهِ الأحَدُ, الوَاحِدُ مِن مِلالِهِ

صحیح بخاری میں آیا ہے کہ رسول اللہ علیہ نے فرمایا: "ابراہیم علیہ اپنے والد آزر سے قیامت کے دن جب ملیں گے توان کے (والد کے) چبرے پر سیاہی اور غبار ہو گا۔ ابراہیم علیہ کہیں گے کہ: کیا میں نے آپ سے نہیں کہا تھا کہ میری مخالفت نہیں کر تا۔ ابراہیم علیہ عرض کریں گے کہ: تاج میں آپ کی مخالفت نہیں کرتا۔ ابراہیم علیہ عرض کریں گے کہ: اسے رباتو نے وعدہ فرمایا تھا کہ مجھے قیامت کے دن رسوانہیں کرے گا۔ آج اس رسوائی سے بڑھ کر اور کون سی رسوائی ہوگی کہ میرے واللہ تیری رحمت سے سب سے زیادہ دور ہیں؟! اللہ تعالی فرمائے گا کہ: میں نے کا فروں پر جنت حرام قرار دی ہے۔ پھر کہا جائے گا کہ: اے ابراہیم! تمہارے قدموں کے نیچے کیا چیز ہے؟ وہ دیکھیں گ تو ایک ذیج کیا چیز ہے؟ وہ دیکھیں گ تو ایک ذیج کیا ہوا جائے گا کہ: اے ابراہیم! تمہارے قدموں کے پیچ کیا چیز ہے؟ وہ دیکھیں گ تو ایک ذیج کیا ہوا جائے گا کہ: اے ابراہیم! گا اور پھر اس کے پاؤں پکڑ کر اسے جہنم میں ڈال دیا جائے گا"۔

حدیث میں (ذیخ) کالفظ آیاہے جس سے: گھنے بالوں والانر بھیٹریامر ادہے۔

ہمارا مہربان پروردگار سبحانہ و تعالی ابر اہیم عَلِیّماً کی اپنے والد کے حق میں کی جانے والی سفارش کو قبول نہیں کرے گا، کیوں کہ ان کے والد کی موت شرک پر ہوئی تھی، اور اللہ نے ہر کافر و مشرک پر جنت کو حرام قرار دیاہے، اور چوں کہ اللہ نے ابر اہیم سے یہ وعدہ کیاہے کہ انہیں قیامت کے دن رسوانہیں کرے گا اس لیے ان کے والد کو اس دن بھیڑ ہے کی شکل میں بدل دے گا، اس کے بعد جہنم میں ڈال دے گا، جس سے کسی کو یہ معلوم نہیں ہو سکے گا کہ وہ ابر اہیم عَلَیْما کے والد ہیں، اس طرح وہ رسوائی سے محفوظ رہیں گے۔

مشرک کے حق میں خلیل اللہ (اللہ کے دوست) کی سفارش قبول نہیں ہوگی، تو خلیل علیہ اور کی سفارش کیسے قبول ہوسکتی ہے؟!



الله پاک وبرتز کا فرمان ہے: { إِنَّ ٱللَّهَ لَا يَغْفِرُ أَن يُشْرَكَ بِهِ - وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَلِكَ لِمَن يَشَاءُ \* وَمَن يُشَاءُ \* وَمَن يُسَاءُ \* وَمَن يُشَاءُ \* وَمَن يُشَاءُ \* وَمَن يُسَاءُ \* وَمِن يُسَاءُ \* وَمَن يُسَاءُ وَمُ وَاللّمُ واللّمُ وَاللّمُ وَاللّ

ترجمہ: یقیناً اللہ تعالیٰ اپنے ساتھ شریک کئے جانے کو نہیں بخشااور اس کے سواجسے چاہے بخش دیتا ہے اور جو اللہ تعالیٰ کے ساتھ شریک مقرر کرے اس نے بہت بڑا گناہ اور بہتان باندھا۔

اس لیے بندہ پر عائد ہونے والاسب سے بڑا فرض ہیہے کہ:عبادت میں اللہ کی توحید کو بجالائے۔

الله پاک وبرترنے اپنی تعریف میں بیربیان فرمایاہے کہ (وہ عزیز وبرتر احد – اکیلا – اور واحد – یکتاو منفر د – ہے): { قُلُ

هُوَ ٱللَّهُ أَحَدُ اللَّهِ اللَّهِ أَحَدُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّالَةُ اللَّهُ الللَّالِمُ اللَّاللَّالِيلَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ا

ترجمہ: آپ کہہ دیجئے کہ وہ اللہ تعالیٰ ایک (ہی)ہے۔

{وَمَا أَمِرُوٓا إِلَّا لِيعَبُدُوٓا إِلَهُا وَحِدًّا لَّا إِلَهُ إِلَّا هُوًّ } [سورة التوبة: 31].

ترجمہ:انہیں صرف ایک اکیلے اللہ ہی کی عبادت کا حکم دیا گیا تھا جس کے سوا کوئی معبود نہیں۔

ہم ان دونوں اسا پر تھہر کر غور کریں گے اور ان کے (ٹھنڈے) سائے میں راحت (جاں) حاصل کریں گے، ہونہ ہو اللہ ہمیں اپنی توحید کو بروئے عمل لانے اور اس کے منفر د اور یکتا ہونے پر پوری طرح ایمان لانے کی توفیق بخشے:

ہماراعزیز وبرتر پر ورد گارشر افت و جلالت کی تمام تر صفات ، عظمت و کبریائی اور حسن و جمال کے تمام تر او صاف میں منفر دہے۔

چنانچہ وہ اپنی ذات میں مکتاہے،اس کے مشابہ کوئی نہیں۔

وہ اپنی صفات میں میکتاہے ،اس کا ہم مثل کوئی نہیں۔

وہ اپنے افعال میں یکتاہے ،نہ تو اس کا کوئی ساحجی ہے اور نہ معاون۔



وہ اپنی الو ہیت میں یکتا ہے ، نہ تو محبت اور تعظیم میں کوئی اس کا شریک ہے اور نہ ذلت وانکساری میں۔

وہ یکتا ہے جس کی ساری صفات عظمت کی حامل ہیں ، وہ ہر قشم کے کمال میں منفر دہے ، مخلو قات کے لیے یہ نا

ممکن ہے کہ وہ (سب مل کر) اس کی صفات کے ادنی حصے کا بھی احاطہ کر سکیں ، یا اس کے اوصاف کے کسی حصہ کا

ادراک کر سکیں ، چہ جائے کہ اس کی کسی ایک صفت کے اندر بھی کوئی اس کا ہم سروہم مثل ہو۔

#### o **فطرت...**

وحدانیت: رسولوں کی دعوت کا خلاصہ اور ان کی پیغامبری کی بنیاد ہے: { قُلْ إِنَّمَا يُوحَى ٓ إِلَى أَنَّمَا َ اَلَهُ أَنَّمَا يُوحَى ٓ إِلَى أَنَّمَا اَلَهُ كُمُ اَلَا اَلَهُ وَكُمْ اَلْكُ وَكُمْ اَلْكُ وَكُمْ اَلْكُ وَكُمْ اَلْكُ وَكُمْ اَلْكُمُ وَكُمْ اللَّهُ وَكُمْ اللَّهُ وَكُمْ اللَّهُ وَكُمْ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَهُمْ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَكُمْ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَى اللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ مَا لَمُ وَلَا اللَّهُ مَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللَ

وحدانیت سے مراد:اللہ پاک وبرتر کی وہ فطرت ہے جس پراللہ نے لو گوں کو پیدافرمایا،وہ عہد و پیان ہے جواللہ نے ان سے لیا،ر سولوں کی وہ دعوت ہے جس کے ساتھ اللہ نے انہیں مبعوث فرمایا اور ان کتابوں کا مقصود و مفہوم ہے جنہیں اللہ نے نازل فرمایا۔

وحدانیت الهی کی خاطر ہی جنت و جہنم کو وجو دمیں لایا گیا، اس کے سبب بل صراط قائم کیا جائے گا، صحفے کھولے جائیں گے، میز ان نصب کیا جائے گا، اس کی خاطر ملت میں تلوار بے نیام ہوئی، علم جہاد بلند ہوا، شہیدوں کی روحیں پرواز کیں، (ان کے لیے) موت کا مزہ شیریں ہوگیا، اور مجاہدوں کی جانیں موت کا مہر بن گئیں: { قُلُ إِنَّمَاۤ أَنَاْ بِشُرُّ مِّشُلُ مِّ فِوْحَى إِلَى اَنْهَا إِلَا اُلَّهُ وَرَحِدُ فَاللَّهَ مَوْحَى إِلَى اَللَّهُ مَوْحِينَ اللَّهُ وَرَحِدُ فَاللَّهَ مَوْمَواْ إِلَيْهِ وَاللَّهُ مُورَقِيْلُ لِللَّهُ مُركِينَ اللَّهُ وَرَحِدُ فَاللَّهَ مَعْمَواْ إِلَيْهِ وَاللَّهُ مُورَقِيْلُ لِللَّهُ مُركِينَ اللَّهُ وَرَحِدُ فَاللَّهَ مَعْمَواْ إِلَيْهِ وَاللَّهُ وَوَيْلُ لِللَّهُ مُركِينَ اللَّهُ اللَّهُ وَوَيْلُ لِللَّهُ مُركِينَ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ فَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ فَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ مُولِينَ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللّهُ وَالْ



ترجمہ: آپ کہہ دیجیے! کہ میں تو تم ہی جیساانسان ہوں مجھ پر وحی نازل کی جاتی ہے کہ تم سب کامعبو د ایک اللہ ہی ہے سوتم اس کی طرف متوجہ ہو جاؤاور اس سے گناہوں کی معافی چاہو،اور ان مشر کوں کے لیے (بڑی ہی)خرابی ہے۔

وحدانيت كو ثابت كرتے ہوئے اوراس كى خاطر دين كو خالص كرنے كو واجب قرار ديتے ہوئے الله پاك وبرتر نے فرمايا: { وَمَاۤ أُمِرُوٓا إِلَّا لِيَعْبُدُوا اللهَ مُخْلِصِينَ لَهُ الدِّينَ حُنَفَآءَ وَيُقِيمُوا الصَّلَوٰةَ وَيُؤَتُوا الزَّكُوٰةَ وَدُلِكَ دِينُ الْقَيِّمَةِ ﴿ ﴾ [سورة البنة: 5].

ترجمہ: انہیں اس کے سواکوئی تھم نہیں دیا گیا کہ صرف اللہ کی عبادت کریں اس کے لئے دین کو خالص رکھیں۔
ابر اہیم حنیف کے دین پر اور نماز کو قائم رکھیں اور زکو ق دیتے رہیں یہی ہے دین سید ھی ملت کا۔
اللہ پاک وبر ترنے اپنی وحد انیت اور عظمت کے سامنے سرتسلیم خم کرنے کو واجب تھہر ایا:
{ فَإِلَا هُهُ كُورُ إِلَا لُهُ وَنِحِدٌ فَلَهُ وَ أَسْلِمُواً وَبَشِّرِ ٱلْمُخْبِدِينَ ﴿ اللّٰهِ ﴾ [سور ق الحج : 34].

ترجمہ: سمجھ لو کہ تم سب کامعبود ہر حق صرف ایک ہی ہے تم اسی کے تابع فرمان ہو جاؤ۔ عاجزی کرنے والوں کو خوشنجری سناد بیجئے۔

#### ○ روش دليل:

اللَّه ياك وبرترنے مشر كوں كے عقائد كوباطل وبے بنياد قرار ديتے ہوئے فرمايا:

{ ﴿ وَقَالَ ٱللَّهُ لَا نَنَّخِذُوٓا إِلَىٰ هَيْنِ ٱثْنَيْنِّ إِنَّمَا هُوَ إِلَهُ وَلِحِدٌّ فَإِيَّنِي فَٱرْهَبُونِ ﴿ ﴾ [سورة النحل: 51].

ترجمہ: اللہ تعالیٰ ارشاد فرما چکاہے کہ دومعبود نہ بناؤ۔معبود تو صرف وہی اکیلاہے، پس تم سب صرف میر اہی ڈرخوف رکھو۔

{ ءَأَرْبَابُ مُّتَفَرِّقُونَ خَيْرٌ أَمِر ٱللَّهُ ٱلْوَحِدُ ٱلْقَهَّارُ } [سورة يوسف:39].



ترجمه: کیامتفرق کئی ایک پرورد گار بهتر ہیں؟ یاایک الله زبر دست طاقتور؟۔

نیزان لو گول کی تر دید فرمائی جوالله کو تین (معبودول میں) تیسر امانتے ہیں:

{وَلَا تَقُولُواْ ثَلَاثَةٌ أَنتَهُواْ خَيْرًا لَكُمْ أَيْمَا ٱللَّهُ إِلَهُ وَحِثٌّ } [سورة النساء: 171].

ترجمہ: نہ کہو کہ اللہ تین ہیں، اس سے باز آ جاؤ کہ تمہارے لئے بہتری ہے، اللہ عبادت کے لا کق تو صرف ایک ہی ہے۔

اللہ نے ہر قشم کی برابری، شراکت اور ہمسری و مما ثلت کی نفی فرمائی ہے، چنانچہ اللہ سبحانہ و تعالی: یکتا و منفر د ہے جس کے ہم مثل اور نظیر کوئی نہیں: {هَلْ تَعْلَمُ لَهُ وَسَمِيًّا } [سورة مریم:65].

ترجمہ: کیا تیرے علم میں اس کا ہمنام ہم پلیہ کوئی اور بھی ہے؟

ہمیں اس بات سے منع فرمایا کہ ہم اسے کسی مخلوق سے تشبیہ دیں، (اس کی ذات سے متعلق اسی چیز کو ثابت کریں) جس کی اس نے اپنے بارے میں خبر دی ہے، کیوں کہ وہ اپنی ذات سے سب سے زیادہ باخبر ہے۔

انسان کے ذہن میں اللہ پاک وبرتر کے تعلق سے جو بھی (نازیبا) خیالات آتے ہیں، اللہ ان سے بری وپاک ہے، کیوں کہ اس کانہ تو کوئی شریک و نظیر ہے اور نہ کوئی اس کے ہم مثل اور مشابہ ہے: {لَیْسَ كَمِثْلِهِ عِنْ اللہِ عَنْ اللّٰ عَانَ اللّٰ عَنْ اللّٰ عَلَى اللّٰ عَنْ اللّٰ عَنْ اللّٰ عَنْ اللّٰ عَنْ اللّٰ عَنْ عَلَى اللّٰ عَنْ اللّٰ عَلَى اللّٰ عَنْ اللّٰ عَنْ اللّٰ عَنْ اللّٰ عَنْ اللّٰ عَنْ اللّٰ عَنْ اللّٰ اللّٰ عَنْ اللّٰ عَنْ اللّٰ عَنْ اللّٰ عَنْ اللّٰ عَنْ اللّٰ عَنْ اللّٰ عَالِمُ اللّٰ اللّٰ عَلَى اللّٰ عَنْ اللّٰ عَلْ

وَهُوَ ٱلسَّمِيعُ ٱلْبَصِيرُ } [سورة الشورى: 11].

ترجمه:اس جیسی کوئی چیز نہیں وہ سننے اور دیکھنے والا ہے۔

کوئی مخلوق اس کی ہم مثل نہیں، اس کے لیے خوبصورت نام اور بلند وبالاصفات ہیں، اس کے لیے کمال وجمال، عظمت و جلال اور شر افت و کبریائی ہے۔

مشر کوں نے رسول اللہ علیہ ہمیں اپنے رب کی صفت بتاؤ! کیاوہ سونے کا ہے؟ یا سرخ پیتل یا پیلا پیتل کا؟ان میں سے پچھ کہتے تھے کہ:اے محمد!ہمیں اپنے رب کا نسب نامہ بتاؤ۔



یہود کہتے کہ: ہم عزیر ابن اللہ کی عبادت کرتے ہیں، نصاری کہتے کہ: ہم مسیح ابن اللہ کی پرستش کرتے ہیں، مجوس کہتے کہ: ہم سورج اور چاند کی پو جاکرتے ہیں اور مشر کین کہتے کہ: ہم بتوں کی عبادت کرتے ہیں..

الله ياك وبرترن ان سب كوجواب دية موئ فرمايا: { قُلْ هُو اللَّهُ أَحَدُ اللهِ السورة الإخلاص: 1].

ترجمہ: آپ کہہ دیجئے کہ وہ اللہ تعالی ایک ہی ہے۔

#### الله ان كى باتول سے ياك وبالاتے!

انہوں نے اللہ عزیز وبرتر کے خلاف جرات کا مظاہرہ کیا اور ایسے گھناؤ نے جرم کا ارتکاب کیا کہ قریب ہے کہ اس کی سکینی کی وجہ سے آسمان پھٹ جائیں، زمین شق ہو جائے اور پہاڑ ریزے ریزے ہو جائیں!! کہ انہوں نے اللہ کی طرف اولاد کی نسبت کی -جو کچھ یہ کہتے ہیں اس سے اللہ پاک اور بالاتر ہے!-

ترجمہ: یقیناً تم بہت بری اور بھاری چیز لائے ہو۔ قریب ہے کہ اس قول کی وجہ سے آسان بھٹ جائیں اور زمین شق ہوجائے اور پہاڑ ریزے ریزے ہو جائیں کہ وہ رحمان کی اولاد ثابت کرنے بیٹے۔شان رحمٰن کے لا کُق نہیں کہ وہ اولا درکھے۔ آسان وزمین میں جو بھی ہیں سب کے سب اللہ کے غلام بن کر ہی آنے والے ہیں۔ ان سب کو اس نے گھیر رکھا ہے۔ آسان وزمین میں جو بھی ہیں سب کے سب اللہ کے غلام بن کر ہی آنے والے ہیں۔ ان سب کو اس نے گھیر رکھا ہے۔ اور سب کو پوری طرح گن بھی رکھا ہے۔ یہ سارے کے سارے قیامت کے دن اکیلے اس کے پاس حاضر ہونے والے ہیں۔



صحیح بخاری میں آیا ہے کہ رسول اللہ علیہ نے فرمایا: "اللہ تعالی فرما تا ہے کہ ابن آدم نے مجھے گالی دی اور اس کے لیے مناسب نہ تھا کہ وہ مجھے گالی دیتا! اس نے مجھے جھلایا اور اس کے لیے یہ بھی مناسب نہ تھا! اس کا جھلانا یہ ہے کہ وہ کہتا ہے کہ جس طرح اللہ نے مجھے پہلی بار پیدا کیا، دوبارہ (موت کے بعد) وہ مجھے زندہ نہیں کر سکے گا، حالا نکہ دوبارہ پیدا کرنا پہلی بار پیدا کرنے سے زیادہ دشوارو مشکل نہیں ۔اس کی گالی یہ ہے کہ وہ کہتا ہے اللہ نے اولا در کھا ہے، حالا نکہ میں اللہ اکیلا اور بے نیاز ہوں، نہ میں نے کسی کو جنا، نہ مجھے کسی نے جنا، اور نہ کوئی میر اہم سرہے "۔

معلوم ہوا کہ اللہ پاک وبرتر اکیلامعبود برحق ہے،اس کا کوئی شریک وساحھی نہیں،اور نہ اس کی ذات، یاصفات یاافعال میں کوئی اس کا ہم مثل ہے۔

#### کائنات اس کی وحدانیت کی گوائی دیتی ہے:

کا ئنات میں جو بھی ایجادات، نظم ونسق، اتحاد اور سیجہتی پائی جاتی ہے وہ سب کے سب اپنے ایک موجد اور ایک مدبر وکارساز پر دلالت کرتے ہیں، اس کا ئنات کے بیچھے اگر ایک سے زائد کارساز اور تنظیم کار ہوتے تو اس کا نظام در ہم بر ہم ہو جاتااور اس کے طریقے باہم مضطرب ہوتے:

{ لَوْ كَانَ فِي مَآ ءَالِهَ أَهُ إِلَّا ٱللَّهُ لَفَسَدَتاً فَسُبْحَنَ ٱللَّهِ رَبِّ ٱلْعَرْشِ عَمَّا يَصِفُونَ ﴿ السَّا السَّاسَاءِ: 22].

ترجمہ: اگر آسان وزمین میں سوائے اللہ تعالیٰ کے اور بھی معبود ہوتے تو یہ دونوں درہم برہم ہوجاتے۔اللہ تعالیٰ عرش کارب ہراس وصف سے یاک ہے جو یہ مشرک بیان کرتے ہیں۔

تَأَمَّل فِي نَبَاتِ الأَرضِ وانظُر إلى آثارِ ما صَنَعَ الملِيكُ عُيونٌ مِن لَجُينٍ شاخِصَاتٌ بِأَحدَاقٍ هِي الذَهَبُ السَبِيكُ على قَضَـبِ الزَّبرِجَدِ شاهِدَاتٌ بِأَنَّ اللهَ لَيسَ لهُ شَرِيكُ

ترجمہ: زمین میں اگنے والے بو دوں پر غور کر واور بادشاہ کی صناعی کے آثار میں تامل سے کام لو۔



جاندی (سی سفید) آنکھیں اپنی سیاہ پُتلیوں کے ساتھ ایسے عکٹکی لگا کر دیکھتی ہیں جیسے وہ قیمتی پتھر کے تراشے پر سونے کی ڈلی ہوں، پیرسب اس بات پر گواہ ہیں کہ اللہ کا کوئی شریک وساحھی نہیں۔

الله تمام شریکوں کے مقابلے میں شرکت سے سبسے زیادہ بے نیاز ہے..

الله عزیز وبرتر ہی تمام ترعباد توں کا تن تنہا مستحق ہے، اس لیے بندہ غیر اللہ کارخ نہ کرے ، اور نہ اللہ کے سوا کسی اور کے لیے کوئی عبادت انجام دے، خواہ نماز ہویا دعا، ذبح ہویا نذر ونیاز، توکل ہویا امید، خوف ہویا خشوع وخضوع:

{ قُلْ إِنَّ صَلَاتِي وَنُشُكِي وَمَعْيَاى وَمَمَاقِ لِلَّهِ رَبِّ ٱلْعَلَمِينَ ﴿ اللَّهُ لَا شَرِيكَ لَلْهُ وَبِذَلِكَ أُمِرْتُ وَأَنَا أَوَّلُ ٱلْمُسْلِمِينَ

اسورة الأنعام:162-163].

ترجمه: آپ فرماد بیجئے که بالیقین میری نماز اور میری ساری عبادت اور میر اجینا اور میر امر نابیه سب خالص الله ہی کا ہے جوسارے جہان کامالک ہے۔اس کا کوئی شریک نہیں اور مجھ کواسی کا تھم ہواہے اور میں سب ماننے والوں میں سے

معلوم ہوا کہ سب سے بڑامسکہ بیہ ہے کہ: تمام تر عباد توں میں اللہ کو منفر دویکتامانا جائے: { وَمَا خَلَقْتُ ٱلِجُنَّ وَٱلْإِنسَ إِلَّا لِيَعْبُدُونِ (٥) [سورة الذاريات:56].

> ترجمہ: میں نے جنات اورانسانوں کو محض اسی لیے پیدا کیاہے کہ وہ صرف میری عبادت کریں۔ {وَمَا أَمِرُوٓا إِلَّا لِيعَبُ دُوٓا إِلَاهًا وَحِدَاً لَّا إِلَاهُوَّ } [سورة التوبة: 31].

ترجمہ: انہیں صرف ایک اکیلے اللہ ہی کی عبادت کا تھکم دیا گیا تھا جس کے سوا کوئی معبود برحق نہیں۔

چنانچہ توحید سب سے نازک، سب سے پاک اور صاف وشفاف چیز ہے، ادنی اور معمولی سی آمیزش بھی اس کو مجروح، گدلااور متاثر کر دیتی ہے۔



نبی علیہ کی صحیح حدیث ہے کہ آپ نے فرمایا: "جس نے کوئی ایساعمل کیا جس میں میرے ساتھ غیر کوسا جھی کیا تو میں اس کو اور اس کے ساجھی کے کام کو چھوڑ دیتا ہوں" [مسلم]۔

یہ بھی نبی میں گئی گئی صحیح حدیث ہے کہ آپ نے فرمایا: "جب اللہ تعالی او گوں کو قیامت کے دن جس کے آنے میں ذرا بھی شک نہیں ہے جمع کرے گاتو پکار نے والا پکار کر کہے گا: جس نے اللہ کے واسطے کوئی کام کیا ہو اور اس کام میں کسی کو شریک کر لیا ہو، جس غیر کو اس نے شریک کیا تھا وہ اسی سے اپنے عمل کا ثواب مانگ لے، کیوں کہ اللہ بنسبت اور شریکوں کے شرکت سے سب سے زیادہ بے نیاز ہے "[یہ حدیث حسن ہے، اسے احمد نے "مند" میں روایت کیا ہے]۔

#### o پندونفیحت..

نبی علی کے صحیح سنت میں بہت سی الی حدیثیں آئی ہیں جو توحید پر ابھارتی اور اس کی فضیلت بیان کرتی ہیں، ان میں سے چند یہ ہیں:

ابوہریرہ ڈلگٹڈ کی حدیث کہ رسول اللہ علیہ نے فرمایا: "جوشخص دن بھر میں سومر تبہ یہ دعا پڑھے گا"لا إللہ وحل کا لا اللہ وحل کا لا شرید کا کہ اللہ اللہ وحل کا کہ اللہ کا اللہ وحل کا کہ کا کہ کہ کہ اور کہ الحکہ کہ وہ کہ کہ کہ اس کا کوئی شریک نہیں، اس کا کوئی شریک نہیں، بادشاہی اس کی ہے، تمام تعریف اس کے لیے ہے اور وہ ہر چیز پر قادر ہے) تو اسے دس غلام آزاد کرنے کے برابر تواب ملے گا۔ سو نیکیال اس کے نامہ اعمال میں کسی جائیں گی اور سوبرائیال اس سے مٹادی جائیں گی۔ اس روز دن بھر یہ دعا شیطان سے اس کی حفاظت کرتی رہے گی تا آئکہ شام ہو جائے اور کوئی شخص اس سے بہتر عمل لے کرنہ آئے گا، مگر جو اس سے بھی زیادہ یہ کلمہ پڑھ لے "[بخاری و مسلم]۔

ترندی اور ابوداود کی روایت کردہ بریدہ کی حدیث میں ہے کہ رسول اللہ عَلَیْ ایک شخص کویہ کہتے ہوئے سا: "اللهُ مَّ إِنِّي أَسَأَلُكَ بِأَنَّكَ أَنتَ اللهُ ، لا إِلَهَ إِلَّا أَنتَ، الأحدُ الصَّمَدُ الذی لم يَلِد ولم يُولَد ولم



یکن له کُفُوًا أَحَدا" (اے اللہ! میں تجھ سے سوال کر تاہوں اس وسیلہ سے کہ توہی اللہ ہے، تیرے سواکوئی معبود برحق نہیں، تواکیلا اور بے نیاز ہے، جس نے نہ جنا اور نہ وہ جناگیا، اور نہ کوئی اس کاہم سر ہے) تورسول اللہ عظیم نے فرمایا: "تم نے اللہ سے اس کے اس اسم اعظم کے ذریعہ سوال کیا ہے جس کے ذریعے اگر سوال کیا جائے تواللہ تعالی عطاکر تاہے، اور دعاکی جائے تو وہ قبول کرتا ہے "[یہ حدیث صحیح ہے]۔

رسول علی مسجد میں داخل ہوئے تو آپ نے ایک شخص کو یہ دعاکرتے ہوئے سنا: "اے اللہ! میں تجھ سے سوال کر تا ہوں، اے اللہ جو اکیلا اور بے نیاز ہے، جس نے نہ جنا اور نہ وہ جناگیا، اور نہ کوئی اس کا ہم سر ہے: کہ تو میرے گناہوں کو بخش دے، یقینا تو بہت بخشے والا بڑا مہر بان ہے۔ یہ سن کر آپ علی نے فرمایا: "اسے معاف کر دیا گیا" تین دفعہ آپ نے یہ کلمات دہر ائے۔ [یہ حدیث سیجے ہے، اسے احمد کیا، اسے معاف کر دیا گیا" تین دفعہ آپ نے یہ کلمات دہر ائے۔ [یہ حدیث سیجے ہے، اسے احمد نے "مند" میں روایت کیا ہے]۔

حافظ ابن رجب عثیر فرماتے ہیں کہ:"کلمہ توحید کوبروئے عمل لانے سے گردنوں کی (جہنم سے)رہائی واجب ہو جاتی ہے،اور گردنوں کی رہائی، جہنم سے (انسان کی) آزادی کو واجب تھہر اتی ہے"۔

آپ میں سے بڑاسب ہے، جس کے اندر آپ میں اللہ سے سے بڑا سبب ہے، جس کے اندر توحید ناپید ہووہ مغفرت سے بھی محروم ہو جاتا ہے، اور جو شخص توحید کوبروئے عمل لائے وہ مغفرت کے عظیم ترین سبب کوبروئے عمل لاتا ہے "۔

امام ابن القیم مین التیم مین داخل از میں: "توحید: وہ سب سے پہلی چیز ہے جس کے ذریعہ انسان دین اسلام میں داخل ہو تا ہے اور وہ سب سے آخری چیز ہے جس کے ساتھ (بندہ مسلم) دنیا سے جدا ہو تا ہے ، جیسا کہ نبی اللہ نبی اللہ نبی اللہ نبی اللہ نبی اللہ نبی سب سے بہلا "جس کا آخری کلام «لا إله إلا اللہ » ہو گاوہ جنت میں داخل ہو گا"، معلوم ہوا کہ کلمہ توحید کا قرار ہی سب سے پہلا اور سب سے آخری واجب ہے۔ کیول کہ توحید ہی: سب سے پہلی اور سب سے آخری واجب ہے۔ کیول کہ توحید ہی: سب سے پہلی اور سب سے آخری واجب ہے۔ کیول کہ توحید ہی: سب سے پہلی اور سب سے آخری چیز ہے "۔



آپ ﷺ مزید فرماتے ہیں: "جس طرح توحید دنیاوی مصائب ومشکلات کو دور کرتی ہے اس طرح کوئی اور چیز نہیں کرتی "۔

نیز آپ فرماتے ہیں کہ: "کوئی مشرک انسان جنت میں داخل نہیں ہو گا، بلکہ اس میں صرف توحید پرست ہی داخل ہوں گے، کیوں کہ توحید ہی بابِ جنت کی کنجی ہے"۔

ابن الجوزی ﷺ فرماتے ہیں کہ: "سفیان توری ابر اہیم بن ادہم کے پاس آتے اور کہتے: اے ابر اہیم!اللہ سے دعا کرو کہ توحید پر میر اخاتمہ فرمائے "۔

رسول الله علی فی ایک شخص کو دیکھا کہ وہ دوانگلیوں کے اشارے سے دعا کرتا تھاتو آپ علیہ نے فرمایا:
"ایک سے ایک سے!" [یہ صحیح حدیث ہے جسے ابو داود نے روایت کیا ہے]۔ اس سے معلوم ہوتا ہے کہ: جب دعامیں اشارہ کرے تو صرف ایک انگلی سے اشارہ کرے۔

اے اللہ! ہم تجھ سے سوال کرتے ہیں اے واحد و منفر د....اے یکتا...اے بے نیاز! کہ تو ہمیں ان خوش نصیبوں میں شار فرما جنہوں نے تجھ سے دعاکی اور تونے سن لی، جنہوں نے تیرے سامنے الحاح وزاری کی اور تونے انہیں اپنی رحمت سے مالامال کر دیا، جنہوں نے تیری پناہ طلب کی اور تونے انہیں جہنم سے پناہ بخش دی، اور اے اللہ! دنیاکے اندر ہمارا آخری کلام کلمہ توحید (لا الہ الا اللہ) کو قرار دے، یقیناتو تمام مہر بانوں سے بڑھ کر مہر بان ہے۔

#### 



آپ کو جب کوئی حاجت در پیش ہو، تو (اللہ) سے لولگائیں جو بے نیاز ہے، جب عزت سے دامن بے مراد ہو جائے اور ذلت دامن گیر ہو تو بے نیاز (اللہ) کے درواز بے پر دستک دیں، جب آپ کے جسم میں کمزوری سرایت کر جائے تواسی بے نیاز سے قوت وطاقت حاصل کریں۔

إِنَّهُ الوَاحِدُ الَّذِي لا يُضاهِي في مَعَانِي أَسَمَائِهِ والصِّفَاتِ صَمَدٌ تَصمُدُ البَرَايَا إلَيهِ وأَنِيسُ الَّضمَائِرِ الْموحِشاتِ

ترجمہ: یقینا(اللہ) واحد و یکتا ہے جس کے اساء وصفات کے معانی میں کوئی اس کا ہم سر نہیں۔ وہ بے نیاز ہے جس کی طرف تمام مخلو قات (اپنی حاجتوں کے ساتھ) قصد کرتے ہیں، اور وہ سہمے ہوئے دلوں کو انسیت بخشا ہے۔

اللہ کے (الصمد - بے نیاز) نام کا ذکر (نصوص کے اندر) کم آیا ہے، لیکن بین نام ایک خاص قسم کی جلالت کا حامل ہے۔

الله عزيز وبرتر كا فرمان ہے: { قُلَ هُو اللّهُ أَحَدُ اللهُ الصَّامَدُ اللهُ لَهُ كَمْ كِلْهُ وَلَهُ يُولَدُ الله عَلَى وَلَهُ يَولَدُ الله عَلَى اللهُ عَلَى الله عَلَى اللهُ عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى

ترجمہ: آپ کہہ دیجئے کہ وہ اللہ تعالی ایک (ہی)ہے۔اللہ تعالی بے نیاز ہے۔نہ اس سے کوئی پیدا ہوانہ وہ کسی سے پیدا ہوا۔اورنہ کوئی اس کاہمسر ہے۔

ہمارا پاک وبرتررب وہ ہے کہ تمام مخلو قات: انسان وجنات، بلکہ پوراکا پوراعالم علوی وسفلی اس کا قصد کرتے ہیں ، مطلوبہ امور کی حصولیا بی کے لیے اس کارخ کرتے اور مصائب کے وقت بھی اسی سے مدد طلب کرتے ہیں۔



ہمارا پاک وبرتر رب وہ آقا وسر دار ہے جو اپنی سر داری میں درجہ کمال پر فائز ہے، ایساشریف ہے جو اپنی شر افت میں مکمل ہے، ایساعظیم ہے جو اپنی عظمت میں کمال کو پہنچاہواہے، ایساعلیم وبر دبارے جو اپنی بر دباری میں کامل ہے، اور ایساغنی و بے نیاز ہے جس کی بے نیازی منتہائے کمال کو پہنچی ہوئی ہے، یہ وہ صفات ہیں جو اس پاک وبرتر رب کے سواکسی اور کے لیے زیبانہیں۔

ہمارا پاک وبرتر رب وہ ہے جو شکم کامحتاج نہیں، وہ نہ تو کھا تا ہے اور نہ پیتا ہے، وہ کھلا تا ہے، کھا تا نہیں، وہ اپنے سواہر ایک سے بے نیاز ہے، اس پاک وبرتر ذات کے علاوہ سب اس کے محتاج ہیں، اس کی طرح کوئی چیز نہیں، وہ بہت زیادہ سننے اور دیکھنے والا ہے۔

# شافی جواب...

بیمقی نے روایت کیا ہے اور حافظ (ابن حجر) نے اسے حسن کہا ہے کہ ابن عباس رہا ہے کیاں کیا: یہودرسول اللہ علیہ کے پاس آئے اور کہنے گئے: اے محمد! ہمارے سامنے اپنے اس رب کا نسب نامہ بیان کروجس نے تجھے معبوث کیا ہے؟!اس پر اللہ عزوجل نے بیہ آبیتیں نازل فرمائی:

{ قُلَ هُو اللهُ أَحَدُ ﴿ اللهُ الصَّمَدُ ﴿ لَهُ لَمْ يَكِدُ وَلَمْ يُولَدُ ﴿ وَلَمْ يَكُن لَهُ. كُولُ مَن لَهُ اللهُ اللهُ اللهُ الصَّمَدُ ﴿ لَهُ مِن اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ الله

ترجمہ: آپ کہہ دیجئے کہ وہ اللہ تعالی ایک ہی ہے۔اللہ تعالی بے نیاز ہے۔نہ اس سے کوئی پیدا ہوانہ وہ کس سے پیدا ہوا۔اورنہ کوئی اس کاہمسر ہے۔

یہ ایک چھوٹی سی سورت ہے جو عظمت وجلال کی تمام صفاتِ کا ملہ اپنے اندر سموئے ہوئی ہے۔ اس کی عظمت سیہ ہے کہ جو شخص اس کی تلاوت کر تاہے وہ گویا قر آن کے ایک تہائی حصہ کی تلاوت کر تاہے، صحیحین میں آیاہے کہ نبی سی نے صحابہ کرام سے عرض کیا: "کیاتم میں سے کسی کے لیے یہ ممکن نہیں کہ قر آن کا



ایک تہائی حصہ ایک رات میں پڑھا کرے؟" صحابہ نے عرض کیا: ایک تہائی قرآن کیسے پڑھ سکتا ہے؟ آپ نے فرمایا:" { قُلْ هُو اَللَّهُ أَحَدُ } ایک تہائی قرآن کے برابرہے" [حدیث کے بیرالفاظ مسلم کے روایت کر دہ ہیں]۔ بعض علما کہتے ہیں کہ: قرآن تین حصوں میں نازل ہوا: اس کی ایک تہائی: احکام پر مشتمل ہے، دوسری تہائی: وعد اور وعیدیر مشتمل ہے اور تیسری تہائی: اساء وصفات پر مشتمل ہے، سورۃ الصمد (الإخلاص) ان تین تہائیوں میں سے ایک تہائی یعنی اساء وصفات کو اینے اندر سموئی ہوئی ہے ، اس لیے اس کی تلاوت قر آن کے ایک تہائی حصہ کی تلاوت کے برابرہے"۔

سیح بخاری میں ہے کہ: "ایک صحابی اپنے ساتھیوں کو نماز پڑھاتے تھے اور ہر نماز میں {قُلُ هُوَ اَللَّهُ أَحَــُدُ } يرهاكرت تھے۔ صحابہ نے اس كاذكرنبي كريم عليك سے كيا۔ نبي كريم عليك نے فرماياكہ: ان سے يو جھو کہ وہ پیر طرز عمل کیوں اختیار کئے ہوئے ہیں؟۔ چنانچہ صحابہ نے یو چھاتوا نہوں نے کہا: میں ایسا اس لیے کرتاہوں کہ یہ اللہ کی صفت ہے اور میں اسے پڑھناعزیزر کھتا ہوں۔ نبی کریم ﷺ نے فرمایا کہ: انہیں بتادو کہ اللہ بھی انہیں عزيزر كھتاہے"۔

# دل کی سیر د گی...

نیک وصالح لو گوں کے دلوں میں جب یہ محبت پیداہوتی ہے توان چاہنے والوں کے اندر اپنے آتاومولی کی محبت کی جشتجو پیدا کر دیتی ہے..

بندوں کے دل میں جب یہ محت پیدا ہوتی ہے توانہیں اسی وقت سیر ابی حاصل ہوتی ہے جب اپنے آتا کے سامنے سر تسلیم خم کر دیں، اس کے گھر کا طواف کریں، اس کے دربار میں کھڑے ہوں، اس کی (عبادت کی) خاطر نیند کوترک کر دیں اور اس کی راہ میں اپنی جانوں کی قربانی پیش کریں۔

اس سے محبت کرنے والوں کے دل اس کے ذکر سے ہی اطمینان حاصل کرتے ہیں، اور اس کا اثنتیاق رکھنے والوں کی روحیں اس کے دیدار سے ہی سکون یاتی ہیں۔



إِذَا مَرضنَا تَدَاوَينا بِذِكرُكُمُ

#### فَنترُكَ الذِّكرَ أحيانًا فَنَنتَكِسُ

ترجمہ: جب ہم بیار ہوتے ہیں تو تیرے ذکر سے اپناعلاج کرتے ہیں، کبھی کبھار جب تیرے ذکر سے غافل ہوجاتے ہیں تو بیاری عود کر آتی ہے۔

یہ نیک لوگ جب حالت ِ فراخی میں اللہ سے وابستہ رہتے اور اسی سے لولگاتے ہیں تو اللہ بھی انہیں شدت و تنگی کی حالت میں یا در کھتا ہے، جس قدر (بندہ اپنے رب سے) وابستہ رہتا اور اس سے لولگا تا ہے اسی کے بقدر اسے رفعت وبلندی اور فراخی وخوش حالی ملتی ہے..

الله کے نبی ابر اہیم علیہ محتلف آزمائشوں سے گزرتے ہیں، الله پاک وبرتر انہیں ان آزمائشوں کے ذریعہ اتنی رفعت وبلندی عطا کرتاہے کہ الله تعالی انہیں اپنے خلیل کے رتبہ پر فائز کر دیتا ہے:

{ وَأَتَّخَذَ ٱللَّهُ إِبْرَهِيمَ خَلِيلًا } [سورة النساء: 125].

ترجمہ: ابراہیم (عَلَيْلًا) کو الله تعالیٰ نے اپنادوست بنالیاہے۔

الوب عَلَيْكِ آزمائش كے شكارلو گول كے لئے اُسوہ اور بيارى ومصيبت سے دوچارلو گول كے ليے نمونہ ہيں، جب انہول نے يہ کہتے ہوئے اپنے پاک وہر تررب كا سہاراليا كہ: { أَنِّي مَسَّنِيَ ٱلطُّرُّ وَأَنْتَ أَرْحَكُمُ ٱلرِّيَحِينَ } [سورۃ الأنبياء:83].

ترجمہ: مجھے یہ بیاری لگ گئ ہے اور تور حم کرنے والوں سے زیادہ رحم کرنے والا ہے۔ تویاک وبرتر بے نیاز رب کاجو اب تھا کہ: { فَالسَّمَ تَجَبَّنَا لَكُهُ فَكَشَفْنَا مَا بِدِيمِن ضُرِيِّ } [سورة الأنبياء:84].

ترجمہ: توہم نے اس کی سن لی اور جو د کھ انہیں تھااسے دور کر دیا ۔

یونس عَلیِّ الله کِیلی کے پیٹ میں، تین تاریکیوں کے اندر سے، اپنے پاک وبر ترب کا سہارا لیتے ہوئے دعا کرتے ہیں: { لَّا إِلَكَ إِلَّا أَنتَ سُبْحَننَكَ إِنِي كُنتُ مِنَ ٱلظَّنلِمِينَ ﴿ اللهِ اللهِ وَنَجَيْنَكُ مِنَ الظَّنلِمِينَ ﴿ اللهِ اللهِ وَكَنَالُكُ مِنَ الْفَالِمِينَ اللهُ وَنَجَيْنَكُ مِنَ الْفَالِمِينَ وَكَنَالِكَ نُكْجِى ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴿ اللهِ اللهِ الاَسْمِياء:87-88].



ترجمہ: تیرے سوا کوئی معبود نہیں تو پاک ہے ، بیشک میں ظالموں میں ہو گیا ۔ تو ہم نے اس کی پکار سن لی اور اسے غم سے نجات دے دی اور ہم ایمان والوں کواسی طرح بحپالیا کرتے ہیں۔

تمام انبیاوصالحین کی یہی صورت حال ہے ... کہ جب انہوں نے حالت فراخی میں اللہ کو یادر کھاتو اللہ نے حالت تنگی و شدت میں انہیں بھی یادر کھا۔

### وه آخر کیوں نہیں مانتے؟!

تیرے عزیز وبرتر بے نیاز پر ورد گارنے اپنا در صرف اولیا کے لیے نہیں بلکہ تمام مخلو قات کے لیے کھول رکھا ۔

یہ اس کی مہر بانی، رحمت اور فیاضی ہے، حتی کہ مشر کین کے اوپر بھی جب دنیا تنگ ہو جاتی ہے اور وہ موت کو اپنی آئکھوں کے سامنے دیکھنے لگتے ہیں، تواللہ پاک وہر تر کاسہارا لیتے اور: اے اللہ! کی ندالگاتے ہیں۔ پھر انہیں بھی نجات مل جاتی ہے:

{ فَإِذَا رَكِبُواْ فِي ٱلْفُلْكِ دَعَوُا ٱللَّهَ مُغْلِصِينَ لَهُ ٱلدِّينَ فَلَمَّا بَعَنْهُمْ إِلَى ٱلْبَرِّ إِذَاهُمْ يُشْرِكُونَ ﴿ ۗ } [سورة العنكبوت: 65].

ترجمہ: بیدلوگ جب کشتیوں میں سوار ہوتے ہیں تواللہ تعالیٰ ہی کو پکارتے ہیں، اس کے لئے عبادت کو خالص کر کے۔ پھر جب وہ انہیں خشکی کی طرف بحیالا تاہے تواسی وفت شرک کرنے لگتے ہیں۔

معلوم ہوا کہ بیہ مشر کین بھی - تنگی کی حالت میں - توحید باری تعالی کا اقرار کرتے ہیں، بلکہ پوری کا ئنات اگر اپنی چاہت اوراختیار سے اللّٰہ پاک وبرتز کی طرف رجوع نہیں کرتی تو مجبوری کے ضرب سے لاچار ہو کر رب کاسہارا ضرور لیتی ہے۔



# مطمئن ربين!

الله پاک وبرتر نے مجبوری ولاچاری کی حالت میں کا فروں (نے جو دعا کی اسے) بھی قبول فرمایا ، تو بھلاوہ اس شخص کی دعا کیوں نہیں قبول کرے گاجو اللہ کی وحد انیت اور نبی عقیقی کی رسالت کی گو اہی دیتاہے؟!

اس لیے جب آپ کو کوئی حاجت در پیش ہو تواسی کا قصد کریں، اس کے در پر اپنی مختاجگی کا اظہار کریں، اور سے ندالگائیں کہ: اے بے نیاز! میری پریشانی کو دور فرمادے۔ آپ حزن و ملال، یا بیماری، یا اپنے قرض کو لے کر پریشان نہ ہوں، کیوں کہ آپ کارب ایسا بے نیاز ہے کہ اگر آپ اس سے التجاکریں گے تووہ آپ کو مایوس نہیں کرے گا، اور نہ آپ کورسوا ہونے دے گا، یادر کھیں کہ سب سے افضل عبادت: کشادگی و فراخی کا انتظار کرناہے، ایک حالت کا ہمیشہ بر قرار رہنانا ممکن ہے، زمانہ الٹ بھیر کانام ہے، رات کے شکم میں (صبح کا اجالا) بل رہا ہو تا ہے، غیب پوشیدہ ہے، اور بے شک شکی کے ساتھ آسانی ہے۔

سنن ابی داود میں آیا ہے کہ رسول اللہ علیہ معبد میں داخل ہوئے تو ایک شخص کویہ دعا کرتے ہوئے سنا:

"الله مقرانی أَسَأَلُكَ یا الله! الأحدُ الصّحدُ اللّٰذِی کَم یَلِوں وَلَم یُوں وَلَم یَکُن لَه كُفُوًا أَحَد "لینی: الله الله! میں تجھ سے سوال کرتا ہوں، تو اکیلا اور بے نیاز ہے، جس نے کسی کونہ جنا اور نہ وہ جنا گیا، اور نہ ہی کوئی اس کا ہمسر ہے، کہ تو میرے گنا ہوں کو معاف فرمادے، یقینا تو بڑا معاف کرنے والا نہایت مہربان ہے۔ آپ علیہ فرمایا: "اسے معاف کردیا گیا" آپ نے تین دفعہ یہ کلمات دہر ائے۔ [حدیث صحیح ہے]۔ فرمایا: "است معاف کر دیا گیا. اسے معاف کر دیا گیا" آپ نے تین دفعہ یہ کلمات دہر ائے۔ [حدیث صحیح ہے]۔ دوسری روایت میں ہے کہ آپ نے فرمایا: "تونے اللہ سے اس اسم اعظم کے وسلے سے سوال کیا ہے کہ جب اس کے ذریعہ اس سے دعا کی جاتی ہے تو قبول کرتا ہے" [ بی

حدیث صحیح ہے،اسے ابو داود نے روایت کیاہے]۔

وَرِضاكَ قَصدِي فاستَجِب لِدُعائِي إِن لَمْ يُجِيبُ بُكَائِي؟

ً نَادَيتُ بِاسمِكَ يا إِلهِي ضارِعًا

# 

أنتَ الكَرِيمُ فلا تَدَعنِي تائِهًا فَلَقَد عَيِيتُ مِن البِعَادِ النَّائِي وَلَقد رَجُوتُكَ يا إِلَهى ضارِعًا مُتَذَلِّلاً فلا تَرُدَّ رَجَائِي

ترجمہ: اے بندوں کے پالنہار، میری امید (تجھ سے ہی ہے)، مجھ پر رحم فرما۔ تیری خوشنو دی ہی میر امقصودِ
(حیات) ہے، میری دعا قبول فرما۔ الهی! میں نے تیرے نام سے گڑ گڑا کر تجھے پکارا۔ اگر تومیری پکار کو نہیں سنے گاتو
کون ہے جو میری آہ وبکا کو سنے گا؟ تو سخی وفیاض ہے ، مجھے بھٹکتا ہوا (بے بس) نہ چھوڑ، میں دور دراز کے اس (پر
مشقت سفر) سے عاجز آچکا ہوں۔ الهی! میں الحاح وزاری اور ذلت وانکساری کے ساتھ تجھ سے امید کر رہا ہوں، میری
امید کو مستر دنہ کرنا۔

اے اللہ، اے منفر دویکتا...اے تنہاواکیلا...اے بے نیاز... ہم تجھ سے جنت کا سوال کرتے ہیں اور ہر اس قول وعمل سے جو اس سے قول وعمل کا جو جنت سے قریب کر دے ، اور جہنم سے تیری پناہ چاہتے ہیں اور ہر اس قول وعمل سے جو اس سے قریب کرے۔





## الله پاک وبرتر کا فرمان ہے:

{ قُل ٱدْعُوا ٱللَّهَ أَوِ ٱدْعُوا ٱلرَّحْمَلِّ أَيًّا مَّا تَدْعُوا فَلَهُ ٱلْأَسْمَآةُ ٱلْحُسُنَيّ } [سورة الإسراء:110].

ترجمہ: تم اللہ کو اللہ کہہ کر یکارویار حمن کہہ کر، جس نام سے بھی یکارو تمام اچھے نام اسی کے ہیں۔

ہمارے نبی عَلِیلَّہ کو جب کوئی کام سخت پریشانی میں ڈال دیتا تو آپ یہ دعا پڑھتے: "یا حی ..یاقیوم!

برحمتك أستغيث" (يعنى: اے زندہ جاويد.. اے (آسان وزمين كو) تھامنے والے! تيرى رحمت كے وسلے

سے تیری مدد چاہتاہوں) [اسے احمہ نے "مند" میں روایت کیاہے]۔ رحمٰن-نہایت مہر بان سے کیوں نہ مد د طلب

کی جائے جب کہ وہی سختی و پریشانی کے وقت پناہ دیتا، خوف ووحشت کے وقت انس و محبت سے نواز تا اور قلت و تنگ دامنی کے وقت نصرت و فتح سے ہمکنار کرتا ہے؟

اللہ ہی اطاعت گزاروں کے لیے باعث تسلی، (پناہ کی تلاش میں) بھٹکنے والوں کے لیے جائے پناہ اور خوف وہر اس کے شکارلوگوں کے لیے ماوی و ملجاہے، یقیناوہ تمام مہر بانوں سے بڑھ کر مہر بان ہے۔

الّیهِ وَ إِلا لَا تُشَدُّ الرَّکائِبُ وَمِنْهُ وَ إِلا فَالمُؤَمَّامُ حَائِبُ

ترجمہ: اگر رخت ِسفر باند ھاجائے تو صرف اس کی طرف اور امیدر کھی جائے تو محض اسی سے ورنہ مایوسی کے علاوہ کچھ ہاتھ نہیں آتا۔

{ وَإِلَاهُكُورَ إِلَاهُ وَحِدُّ لَا إِلَهَ إِلَّاهُوا لِرَّحْمَنُ الرَّحِيمُ (١١١) [سورة القرة: 163].



# ترجمہ: تم سب کامعبود ایک ہی معبود ہے ، اس کے سوا کوئی معبود برحق نہیں ، وہ بہت رحم کرنے والا اور بڑا مہر بان

*-*

رحمت: ربوبیت کی شان اور الوہیت کی پیچان ہے ،اسی لیے اللہ عزیز وبرتر نے اپنی ذات کور حمن ورحیم (بہت رحم کرنے والانہایت مہر بان کی صفت) سے متصف کیا ہے۔

ہم كتاب الله كى تلاوت كا آغاز انہى دواساسے كرتے ہيں جو نہايت عظيم اور دل كو محبوب ہيں: (بسم الله الرحمن الرحمن الرحمن عظيم - شروع كرتا ہوں اللہ كے نام سے جوبڑا مہر بان نہايت رحم كرنے والا ہے)۔ يہ دونوں اسائے گرامى (رحمت )سے مبالغہ كے طور پر مشتق ہيں۔

ر حمت کے لغوی معنی: نرمی و شفقت ، مہر بانی اور محبت کے ہوتے ہیں۔

ہمارے پاک وبر تررب کی رحمت تمام مخلو قات کو شامل ہے: { وَرَحْمَتِی وَسِعَتُ كُلَّ شَيْءٍ } [سورة الأعراف:156].

ترجمہ:میری رحمت تمام اشیاء پر محیط ہے۔

(إِنَّ ٱللَّهَ بِٱلنَّاسِ لَرَءُ وَفُ رَّحِيمٌ } [سورة الحج: 65].

ترجمہ: بے شک اللہ تعالی لو گوں پر شفقت ونرمی کرنے والا اور مہر بان ہے۔

تاہم اللہ نے مومنوں کے لیے اپنی رحمت کاسب سے زیادہ اور کامل ترین حصہ مختص فرمایا ہے:

{وَكَانَ بِأَلْمُؤْمِنِينَ رَحِيمًا } [سورة الأحزاب:43].

ترجمہ:اللہ تعالی مومنوں پر بہت ہی مہربان ہے۔

ہمارا پاک وبرتر پرورد گار "رحمن "ہے یعنی: رحمت اس کی صفت ہے، وہ "رحیم "ہے یعنی: اپنے بندوں پررحم فرما تا ہے۔ چنانچہ وہ تمام رحم کرنے والوں سے زیادہ ہم پر مہربان ہے، وہ ہمارے ماں باپ اور اولاد، بلکہ خود ہماری ذات سے بھی زیادہ ہم پر مہربان ہے۔



بخاری نے "الا دب المفرد" میں ذکر کیا ہے کہ ایک شخص نبی عقب کی خدمت میں حاضر ہوااوروہ ایک بچے کو اپنے سینے سے لگائے ہوا تھا، آپ آپ نے فرمایا: "کیا تمہیں اس پر رحم آتا ہے "، انہوں نے کہا: ہاں، آپ نے فرمایا: "جتناتم اس پر مہر بان ہو، اس سے کہیں زیادہ اللہ تم پر مہر بان ہے، بلکہ وہ تمام رحم کرنے والوں سے زیادہ مہر بان ہے "جتناتم اس پر مہر بان ہو، اس سے کہیں زیادہ اللہ تم پر مہر بان ہے، بلکہ وہ تمام رحم کرنے والوں سے زیادہ مہر بان ہے ۔ [حدیث صحیح ہے]۔

الله پاک وبرتر کا اسم رحمن، صرف اسی کی ذات کے ساتھ خاص ہے، الله پاک وبرتر کے علاوہ کسی کے لیے بیہ جائز نہیں کہ اس نام سے خود کو موسوم کرے، اور نہ اس کے علاوہ کسی کو اس سے متصف کر نا درست ہے: { قُلِ اَدْعُواْ اللّهَ أَوِ اَدْعُواْ اللّهَ أَوْ اَدْعُواْ اللّهَ أَوْ اَدْعُواْ اللّهَ مَا اَدْعُواْ اللّهَ اللّهِ اللهِ اَسْدَاءً اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ ال

ترجمہ: تم اللہ کو اللہ کہہ کر پکارویار حمن کہہ کر، جس نام سے بھی پکارو تمام اچھے نام اسی کے ہیں۔

اللہ نے اس آیت میں اسم رحمٰن کو اسم جلالہ (اللہ) کے برابر قرار دیا، جس میں کوئی اوراللہ کا شریک نہیں ہوسکتا،اسی لیے پچھ لوگ کہتے ہیں کہ:اسم اعظم سے مراد (اسم رحمٰن ہی) ہے۔

جہاں تک اسم رحیم کی بات ہے تو: اس سے مخلوق کو بھی متصف کیا جاسکتا ہے ، جیسا کہ اللہ پاک وبرتر کے اس فرمان میں وارد ہوا ہے: { لَقَدْ جَاءَ حَثْمٌ رَسُوكُ مِنْ أَنفُسِحُمْ عَزِيزُ عَلَيْهِ مَا عَنِتُمْ وَمَان مِیں وارد ہوا ہے: { لَقَدْ جَاءَ حَثْمٌ رَسُوكُ مِن مِنْ أَنفُسِحُمْ عَزِيزُ عَلَيْهِ مَا عَنِتُهُ مَا عَنِتُمُ مَا عَنِتُهُمْ عَرَبِينُ عَلَيْهِ مَا عَنِيدُ عَلَيْهِ مِنْ أَنفُولُ مِن عَنِيدُ عَلَيْهِ مِنْ أَنفُولُ مِن عَنِيدُ عَلَيْهِ مَا عَنِيدُ عَلَيْهِ عَنِيدُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَنِيدُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَنِيدُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَنْهُ عَنِيدُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَنِيدُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَنِيدُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَنِيدُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَي

ترجمہ: تمہارے پاس ایک ایسے پیغیر تشریف لائے ہیں جو تمہاری جنس سے ہیں، جن کو تمہاری مضرت کی بات نہایت گراں گزرتی ہے، جو تمہاری منفعت کے بڑے خواہشمندر ہتے ہیں۔ ایمان والوں کے ساتھ بڑے ہی شفیق اور مہر بان ہیں۔ پیں۔

اس بنا پریہ کہنا درست ہو گا کہ: فلاں شخص رحیم (بڑامہرابان) ہے ، لیکن یہ کہنا درست نہیں ہو گا کہ: فلاں شخص رحمان (نہایت رحم کرنے والا) ہے۔

رحت الهي كي دوقتمين بين:



عمومی رحمت: اس سے مراد وہ رحمت ہے جو تمام مخلو قات کو محیط ہے، چنانچیہ ساری مخلوق اللہ کی رحمت سے فیض یافتہ ہے کہ اللہ نے ان کو وجو د بخشا، ان کی پر ورش و پر داخت کی ، انہیں رزق سے نواز ااور دیگر بے شار نعمتوں سے مالا مال کیا۔

{إِنَّ ٱللَّهَ بِٱلنَّاسِ لَرَءُونُّ رَّحِيمٌ } [سورة القرة: ١٣٣].

ترجمہ: بے شک اللہ تعالی لو گول پر شفقت ونرمی کرنے والا اور مہر بان ہے۔

{إِنَّهُ,كَانَ بِكُمْ رَحِيمًا } [سورة الإسراء:66].

ترجمہ: وہ تمہارے او پر بہت ہی مہر بان ہے۔

خصوصی رحمت: اس سے مرادوہ رحمت ہے جس سے دنیاو آخرت کی سعادت وخوش بختی حاصل ہوتی ہے، یہ صرف اللہ کے خاص مومن بندوں کو ہی نصیب ہوتی ہے:

{وَكَانَ بِٱلْمُؤْمِنِينَ رَحِيمًا } [سورة الأكزاب:43].

ترجمہ: الله تعالی مومنوں پر بہت ہی مہربان ہے۔

{يُبَشِّرُهُمْ رَبُّهُم بِرَحْمَةِ مِّنْهُ وَرِضُوانِ وَجَنَّاتٍ } [سورة التية: 21].

ترجمہ:انہیںان کارب خوش خبری دیتاہے اپنی رحمت کی اور رضامندی کی اور جنتوں کی۔

یقیناوه نہایت رحم کرنے والاہے...

وہ اس بات کاسب سے زیادہ حقد ارہے کہ اس کا ذکر کیا جائے ، اس کی عبادت بجالائی جائے اور اس کے فضل و احسان اور رحت ومہر بانی پر اس کا شکر ادا کیا جائے۔

آپ جس طرف بھی رخ کریں، پوری کا ئنات میں آپ کواللہ کی رحمت بکھری ہوئی ملے گی، اس کا ئنات میں اللہ کی سب سے بڑی رحمت اس کی نازل کر دہ وحی ہے:

{وَنَزَّلْنَا عَلَيْكَ ٱلْكِتَبَ تِبْيَنَا لِكُلِّ شَيْءٍ وَهُدًى وَرَحْمَةً وَبُشْرَىٰ لِلْمُسْلِمِينَ } [سورة النحل:89].



ترجمہ: ہم نے تجھ پریہ کتاب نازل فرمائی ہے جس میں ہر چیز کا شافی بیان ہے اور ہدایت اور رحمت اور خوش خبری ہے مسلمانوں کے لیے۔

جب زمین بنجر ہوجاتی ہے، پودے مر جھاجاتے ہیں، تھن خشک پڑجاتا ہے اور آزمائش سخت ہوجاتی ہے تو رحمت الهی کی بر کھا برستی ہے: { وَهُوَ اللَّذِی يُنزِلُ الْغَيْثَ مِنْ بَعْدِ مَا قَنَطُواْ وَيَنشُرُ رَحْمَتَهُ، وَهُوَ الْوَلِيُّ الْعَمِيدُ (اللهِ) } [سورة الشوری: 28].

ترجمہ: وہی ہے جولو گوں کے ناامید ہو جانے کے بعد بارش برسا تاہے اور اپنی رحمت پھیلا دیتا ہے۔ وہی ہے کار ساز اور قابل حمد و ثنا۔

جب عذاب نازل ہو تاہے، مرد آہ و فغال کرتے اور عور تیں چینے چیئے کرروتی ہیں، بچے سراسیمگی کے شکار ہو جاتے ہیں، ہر طرف خوف کی فضا چھا جاتی اور ہولنا کی بڑھ جاتی ہے تواللہ کے مخلص بندوں پر اس کی رحمتیں نازل ہوتی ہیں: { وَلَمَّا جَاءَ أَمْنُ نَا نَجَيْتَ نَا هُودًا وَٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ مَعَكُّهُ بِرَحْہِ مَةِ مِنَّا } [سورۃ معود: 58].

ترجمہ: جب ہمارا تھکم (عذاب) آپنچاتو ہم نے ہو د کو اور اس کے مسلمان ساتھیوں کو اپنی خاص رحمت سے نجات عطا فرمائی۔

{وَلَمَّا جَاءَأُمُرُنَا نَجَيْنَا شُعَيْبًا وَٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ مَعَهُ, بِرَحْمَةِ مِنَّا } [سورة هود:94].

ترجمہ: جب ہمارا تھکم (عذاب) آپہنچا ہم نے شعیب کواور ان کے ساتھ (تمام) مومنوں کو اپنی خاص رحمت سے نجات بخشی۔

کوئی چاہت وخواہش رحمٰن کی راہ سے گزرے بغیر منزل کو نہیں پہنچ سکتی، کوئی ضرورت رحمٰن کے در کے سوا
کہیں اور نہیں پوری ہوسکتی، یہ ممکن ہی نہیں کہ کوئی چیز رحمٰن (کی رحمت) کے بغیر واقع ہوجائے، کیوں کہ وہی تن
تہار حمٰن (نہایت رحم کرنے والا) ہے جس کی پاک وہرتر ذات کے بغیر نہ توزندگی میں کسی چیز کی طاقت ہے اور نہ کوئی
قوت۔



چنانچہ اس نے اپنی رحمت سے ہماری طرف رسولوں کو مبعوث فرمایا۔

ا پنی رحت سے ہمارے اوپر کتابیں نازل فرمائی۔

ا پنی رحت سے ہمیں گر اہی سے نکال کر (دین کی) ہدایت بخشی۔

ا پنی رحت سے ہمیں جہالت و تاریکی سے نکال کر (حق کی ) رہنمائی فرمائی۔

اپنی رحت ہے ہمیں اس چیز کاعلم عطاکیا جس سے ہم ناوا قف تھے۔

ا پنی رحمت سے سورج اور چاند کو مسخر فرمایا، رات اور دن کا نظام قائم کیا اور زمین کو فرش بنادیا۔

اپنی رحمت سے جنت کو پیدا فرمایا، پھر اسے جنتیوں سے آباد کرے گا اور انہیں بہترین زندگی عطا کرے گا۔

اس کی رحمت ہی ہے کہ: اس نے سور حمتیں پیدا فرمائی، ہر ایک رحمت ، آسان وزمین کے در میان کی وسعت کے بقدرہے ، ان سور حمتوں میں سے صرف ایک رحمت کو زمین پر نازل فرمایا اور اسے مخلوقوں کے در میان پھیلا دیا تاکہ وہ ایک دوسرے پر رحم کریں، اسی ایک رحمت کی بدولت ماں اپنے بچے پر رحم کرتی ہے ، اور اسی کے نتیج میں

پوری کائنات اور اس کا نظام قائم ہے۔ بشارت وخوش خبری:

الله كى وسعتِ رحمت كو جاننے كے ليے اس آيت ير نظر ڈاليے:

﴿ قُلْ يَعِبَادِى ٱلَّذِينَ أَسْرَفُواْ عَلَى آنفُسِهِم لَا نُقَّ نَطُواْ مِن رَّحْمَةِ ٱللَّهِ إِنَّ ٱللَّهَ يَغْفِرُ ٱلذَّنُوبَ جَمِيعًا إِنَّهُ هُوَ ٱلْغَفُورُ ٱلرَّحِيمُ ( آ ) [سورة الزم: 53].

ترجمہ: (میری جانب سے) کہہ دو کہ اے میرے بندو! جنہوں نے اپنی جانوں پر زیادتی کی ہے تم اللہ کی رحمت سے نا امید نہ ہو جاؤ۔بالیقین اللہ تعالی سارے گناہوں کو بخش دیتا ہے، واقعی وہ بڑی بخشش بڑی رحمت والا ہے۔



نبی علیہ کی صحیح حدیث ہے کہ آپ نے فرمایا: "اگر مومن کو معلوم ہوجائے کہ اللہ کے یہاں کیسی کیسی سزائیں ہیں تو جنت کی کوئی امید نہ رکھے اور اگر کا فریہ جان لے کہ اللہ کی رحمت کتنی وسیع وعظیم ہے تو جنت میں پہنچنے سے کوئی بھی ناامید نہ ہو"۔

یہ رحمتیں: عزت و قوت اور غلبہ وطاقت سے حاصل ہونے والی رحمتیں ہیں، نہ کہ کمزوری کے سبب ملنے والی رحمت: { وَإِنَّ رَبِّكَ لَهُو ٱلْعَزِيْرُ ٱلرَّحِيمُ اللَّهِ } [سورۃ الشعراء: 9].

ترجمہ: تیر ارب یقیناوہی غالب اور مہر بان ہے۔

كَرِيمٌ رَحيمٌ يُربَّحَى وَيُؤَمَّلُ

وأَشْهَدُ أَنَّ اللهَ لا رَبَّ غيرَهُ

ترجمہ: میں گواہی دیتاہوں کہ اللہ کے سوا کوئی پالنہار نہیں ، وہ سخی وفیاض اور نہایت مہربان ہے ، اسی سے رجاء وامید قائم کی جاتی ہے۔

# رحت كى تنجيان:

الله ہم سے اور ہماری عبادت سے بے نیاز ہے، ہم صرف اس کی رحمت ہی سے جنت میں داخل ہو سکتے ہیں، حتی کہ نبی علی میں اور ہماری عبادت سے بے نیاز ہے، ہم صرف اس کی رحمت ہی سے جنت میں داخل ہوں گے۔ صحیحین میں ابو ہریرہ ڈٹائٹنڈ کی حدیث آئی ہے کہ رسول اللہ علی نے فرمایا: "کسی شخص کا عمل اسے جنت میں داخل نہیں کر سکے گا۔ صحابہ کرام ڈٹائٹنڈ نے عرض کیا: یا رسول اللہ اُ آپ کا بھی نہیں؟ آپ نے فرمایا: نہیں، میر ابھی نہیں، سوائے اس کے کہ اللہ اپنے فضل ورحمت سے مجھے نواز ہے"۔

جو شخص اس حقیقت سے واقف ہو جائے اسے عبادت میں رجاء وامید کو لازم پکڑنا چاہئے ، اللہ پاک وبرتر کی رحمت سے وابستہ رہنا چاہئے اور اسے حاصل کرنے کی جتن کرنی چاہئے جو کہ تقوی وخشیت ، ایمان اور اطاعت وعبادت کی بجا آوری سے حاصل ہوتی ہے۔اس کے ذریعہ اللہ کی رحمتیں نصیب ہوتی ہیں:



{ وَرَحْمَتِي وَسِعَتْ كُلَّ شَيْءٍ فَسَأَكُتُبُهَا لِلَّذِينَ يَنَّقُونَ وَيُؤْتُوكَ ٱلزَّكَوْهَ وَٱلَّذِينَ هُم بِعَايَنِنَا يُؤْمِنُونَ ﴿ اللَّا اللَّا عَرَافَ:156].

ترجمہ: میری رحمت تمام اشیا پر محیط ہے۔ تووہ رحمت ان لو گول کے نام ضرور لکھوں گاجو اللہ سے ڈرتے ہیں اور زکو ق دیتے ہیں اور جو ہماری آیتول پر ایمان لاتے ہیں۔

الله كى رحمتيں الله عزيز وبرتركى اطاعت اور رسول عليه كى فرمانبر دارى سے ملتى ہيں، فرمان بارى تعالى ہے:

{ وَأَطِيعُواْ اللَّهَ وَالرَّسُولَ لَعَلَّكُمْ تُرْحَمُونَ ﴿ اللَّهِ وَالرَّسُولَ لَعَلَّكُمْ تُرْحَمُونَ ﴿ اللَّهِ اللَّهَ وَالرَّسُولَ لَعَلَّكُمْ تُرْحَمُونَ ﴿ اللَّهِ اللَّهَ وَالرَّسُولَ لَعَلَّكُمْ تُرْحَمُونَ ﴾

ترجمہ: اللہ اور اس کے رسول کی فرمانبر داری کرو تا کہ تم پررحم کیا جائے۔

نیز نیکی و بھلائی کرنے سے بھی اللہ کی رحمت حاصل ہوتی ہے، جیسا کہ اللہ سبحانہ و تعالی کا فرمان ہے:

{إِنَّ رَحْمَتَ ٱللَّهِ قَرِيبٌ مِّنَ ٱلْمُحْسِنِينَ ﴿ اللَّاعِ اللَّاعِ الْ 56].

ترجمہ: بے شک اللہ تعالی کی رحمت نیک کام کرنے والوں کے نزدیک ہے۔

اسی طرح استغفار کرنے سے بھی (بندہ)رحت الہی سے فیض یاب ہو تاہے، اللہ یاک وبرتر فرما تاہے:

{لُولًا تَسْتَغْفِرُونَ ٱللَّهَ لَعَلَّكُمْ تُرْحَمُونَ ﴿ اللَّهَ الْعَلَّاكُمْ الْعَلْ 46].

ترجمہ: تم الله تعالى سے استغفار كيول نہيں كرتے، تاكه تم پررحم كيا جائے۔

الله پاک وبرتر کویاد کرنے اور بکثرت دعاکرنے سے بھی رحمت حاصل کی جاتی ہے۔

سنن ابی داود میں نبی عظیمہ کی میہ حدیث آئی ہے کہ: "مصیبت زدہ وپریشان حال کے لیے یہ دعاہے: "اللهم رحمتك أد جو، فلا تكلنی إلی نفسی طرفة عین، وأصلے لی شأنی كله، لا إله إلا أنت "(لینی: اے الله میں تیری ہی رحمت كا امید وار ہول، مجھے ایك لمحہ کے لیے بھی نظر اندازنہ كر، میرے تمام كام درست فرمادے، تیر کے سواكوئی معبود برحق نہیں" [یہ حدیث حسن ہے]۔



رحت الهی صرف اللہ کے انہی بندوں کو حاصل ہوتی ہے جو دوسروں پر رحم کرتے ہیں، کیوں کہ نبی علیہ کی حدیث ہے کہ:"اللہ صرف انہی بندوں پر رحم کرتا ہے جو دوسروں پر رحم کرتے ہیں" [بخاری ومسلم]۔ (مثال کے طور پر)اس بد کار وزناکار عورت کو دیکھ لیجئے کہ جو جنت میں محض اس لیے داخل ہوئی کہ اس نے ایک پیاسے کتے پر رحم کھاتے ہوئے اپنے موزے میں پانی بھر کراسے سیر اب کیا۔

# شیطان تمهاری همت پست نه کردے!

پچھ لوگ ایسے ہوتے ہیں کہ جب وہ مصائب ومشکلات، مختلف بحر ان اور حزن وملال سے دوچار ہوتے ہیں تو اپنے ایمان سے بے زار ہوجاتے ہیں، وہ یہ بھول جاتے ہیں کہ اللہ اس کی ذات سے بھی زیادہ اس پر مہر بان ہے! چنا نچہ وہ رحمن کے در پر دستک نہیں دیتے اور نہ اس کی رحمت کی امید رکھتے ہیں، جس کے نتیج میں وہ شیطان کے بہکاوے میں آجاتے ہیں، بلکہ بسااو قات شیطان انہیں ہلاکتِ نفس تک پہنچادیتا ہے، اللہ عزوجل فرما تا ہے: {وَلَا نَقَتُلُوٓ اللّٰهِ عَنْ وَجِلَ فَرما تا ہے: {وَلَا نَقَتُلُوٓ اللّٰهِ عَنْ وَجِلَ فَرما تا ہے: {وَلَا نَقَتُلُوٓ اللّٰهِ عَنْ وَجِلَ فَرما تا ہے: } [سورة النساء: 29].

# ترجمہ: اپنے آپ کو قتل نہ کرو۔ یقینااللہ تعالی تم پر نہایت مہربان ہے۔

آپ اس بدعقیدگی سے باز رہیں کہ آپ کا گناہ، خواہ جتنا بھی بڑا کیوں نہ ہو، وہ اللہ کی رحمت سے بڑھ کرہے! شیطان آپ کواسی وہم میں مبتلا کرناچا ہتا ہے، وہ چاہتا ہے کہ: آپ کی نگاہوں میں گناہ کو بڑا اور اللہ کی رحمت کو حقیر و معمولی بنادے۔

الله کی رحمت آپ کے گناہ بلکہ ہر گناہ سے زیادہ کشادہ ہے، وہ شخص جس نے نناوے آدمیوں کو قتل کرنے کے بعد سو کی گنتی مکمل کی، جب اللہ نے اس کی سچی توبہ کو دیکھا تو اللہ عزیز وبر ترنے بھی اس کے ساتھ صدافت وراستی کا معاملہ (کرتے ہوئے اسے بخش دیا)۔

وإِنِّي بِكَ اللَّهُمَّ رَبِّي لَوَاثِقُ ومَا لِي بِبَابٍ غَيرَ بَابِكَ مَدخَلُ

ترجمہ: اے اللہ! میں تجھ پر مکمل بھروسہ رکھتا ہوں۔ تیرے در کے سوامیرے لیے کوئی در نہیں کہ جہاں میں داخل ہوسکوں۔

الله عزوجل كا فرمان ہے: { يَوْمَ نَعَشُرُ ٱلْمُتَّقِينَ إِلَى ٱلرَّحْمَٰنِ وَفَدَا ﷺ} [سورة مريم:85]. ترجمہ: جس دن ہم پر ہیز گاروں کو الله رحمن کی طرف بطور مہمان کے جمع کریں گے۔

یہ کتنا بڑا وعدہ ہے، وہ کتنے عظیم مہمان ہوں گے ، اس وقت کتنا حسین احساس ہو گا! اللہ مجھے اور آپ سب کو مہمانوں کے اس وفد میں شامل فرمائے۔

اے اللہ!اگر ہم اس قابل نہیں کہ تیری رحت کو پاسکیں، تو تیری رحت ضرور اس قابل ہے کہ ہمیں پالے، تیری رحت ہر چیز کو محیط ہے، اے تمام رحم کرنے والوں سے بڑھ کررحم کرنے والے! ہمیں دنیاو آخرت میں اپنی رحمت سے ڈھانپ لے۔







جب حزن وملال کے بادل آپ کے اوپر حملہ آور ہوتے ہیں اور غموں کی بیڑیاں آپ کو جکڑ لیتی ہیں، تب آپ کو خبات کا کوئی راستہ نظر نہیں آتا، آپ کی جان گھٹے لگتی ہے، گویا حلق سے روح پر واز کر رہی ہو، ایسالگتا ہے کہ حالات کی ستم ظریفی آپ کا گلا گھونٹ رہی ہو اور آپ بمشکل سانس لے پار ہے ہوں، آپ کے لیے دنیا تنگ ہوجاتی ہے، لوگ آپ کے گر دو پیش سے دور ہوجاتے ہیں، آپ تنہارہ جاتے ہیں، آپ کانہ کوئی دل بہلانے والا ہوتا ہے اور نہ کوئی آسلی دینے والا، اس وقت آپ کوموت کا تھین ہوجاتا ہے...

ایسے میں پروردگار آپ کے لیے کشادگی اور فراخی کا دروازہ کھولتا ہے، (آپ کے اندر) امید اوراطمینان کی روح پھونکتا ہے، آپ کی طرف مدد کاہاتھ بڑھاتا ہے، آپ کو زندگی بخشا ہے جب کہ آپ موت کو اپنی آ تکھوں سے دیکھ چکے ہوتے ہیں، آپ (رب کے اس انعام پر شکر بجالاتے ہوئے) پر نم آ تکھوں کے ساتھ سجدہ ریز ہوجاتے ہیں اور آپ کی زبان ان کلمات کا ورد کرنے لگتی ہے: اے زندہ جاوید.. اے (آسان وزمین کو) تھا منے والے! تیرے ہی لیے ہر قسم کا شکر وسیاس ہے۔

يه اسى وقت حاصل مو تاہے جب آپ اس زندہ جاویدرب پر بھر وسه کرتے ہیں جے موت نہیں آسکتی:

{ وَتَوَكَّلُ عَلَى ٱلْحَيِّ ٱلَّذِى لَا يَمُوتُ وَسَيِّحٌ بِحَمَّدِهِ ۚ وَكَفَىٰ بِهِ ، بِذُنُوبِ عِبَادِهِ ، خَبِيرًا ﴿ اَسُورَةَ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى

ترجمہ: اس ہمیشہ زندہ رہنے والے اللہ تعالی پر توکل کریں جسے کبھی موت نہیں اور اس کی تعریف کے ساتھ پاکیزگی بیان کرتے رہیں، وہ اپنے بندوں کے گناہوں سے کافی خبر دارہے۔



ہمارے پاک وبرتر پرورد گارنے اپنی ذات کے لیے صفت حیات کو ثابت کیا ہے، اس سے مر ادالی کامل زندگی ہے جو نہ تو کبھی معدوم تھی، نہ اسے مجھی بھی زوال و فنا لاحق ہوگی، نہ اس کے اندر کوئی نقص اور عیب ہے، نہ اسے غفلت اور عاجزی در پیش ہوتی ہے، نہ اس پر نیند اور او نگھ طاری ہوتی ہے اور نہ کسی بھی صورت میں اسے موت آنے والی ہے: { لَا تَأْخُذُهُ وَ بِسِنَةٌ وَ لَا ذَوْمٌ } [سورة البقرة: 255].

ترجمہ:نہ اسے اونگھ آتی ہے اور نہ نیند۔

ہارا پر ورد گار اس سے بالاتر اور پاک ہے۔

الله عزیز وبرتر کی زندگی مخلوق کی زندگی کی مشابهت سے پاک ہے:

{لَيْسَ كَمِثْلِهِ عَنَى أَمُ وَهُوَ ٱلسَّمِيعُ ٱلْبَصِيرُ } [سورة الشورى: 11].

ترجمہ:اس جیسی کوئی چیز نہیں، وہ سننے اور دیکھنے والا ہے۔

وہ ایسی زندگی ہے جو اللہ پاک وبرتر کی تمام صفاتِ کمال کو لازم ہے، جیسے اس کا علم ، اس کی ساعت وبصارت، اس کی قدرت ، اس کاارادہ اور اپنی مشیبئت سے جس پر چاہے اس پر رحم کرنااور ان جیسی دیگر صفات کمال۔

ہماراپاک وہر ترپرورد گار زندہ جاوید ہے: جس سے زندگی قائم ہے، جس کی وجہ سے تمام زندہ مخلو قات باحیات بیں، اس کے سواہر ایک کی زندگی اللہ پاک وہر ترکے زندہ رکھنے سے ہی قائم ہے، جیسا کہ اللہ سبحانہ و تعالی نے فرمایا: { وَكُنتُمْ مُنَّا مُوَاتًا فَأَحْيَكُمُ مُنَّا مُؤَدِّدًا فَأَحْيَكُمُ مُنَّا مُنَّا مُؤَدِّدًا فَأَحْيَكُمُ مُنَّا مُؤَدِّدًا فَأَحْيَكُمُ مُنَّا مُنَا فَاللهِ اللهِ اللهِ مُنَّا اللهِ مُنْ اللهِ اللهِ مُنْ اللهِ اللهِ اللهِ مُنْ اللهِ اللهِ مُنْ اللهِ اللهِ مُنْ اللهِ مُنْ اللهِ مُنْ اللهِ اللهِ مُنْ اللهِ اللهِ مُنْ اللهِ اللهِ مُنْ اللهِ مُنْ اللهِ مُنْ اللهِ اللهِ مُنْ اللهِ اللهِ اللهِ مُنْ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ مُنْ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُلْمُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ

ترجمہ: تم مر دہ تھے اس نے تمہمیں زندہ کیا، پھر تمہمیں مار ڈالے گا، پھر زندہ کرے گا، پھر اسی کی طرف لوٹائے جاؤ گے۔

ہمارا پاک وبرتر پر ورد گار وہ ہے جو ارواح و نفوس کو علم و معرفت، رشد وہدایت اور ایمان کی روشنی سے حیات بخشاہے۔



ہمارا پاک وبرتر پرورد گاروہ ہے جو جنتیوں کو ہمیشہ باقی رہنے والی زندگی عطاکرے گا، اللہ سجانہ و تعالی کا فرمان ہے: {وَإِنَّ الدَّارَ ٱلْأَخِرَةَ لَهِيَ ٱلْحَيُواَنُّ لَوَ كَانُواْ يَعْلَمُورَكَ اللهِ ﴾
[سورة العنكبوت: 64].

ترجمہ: آخرت کے گھر کی زندگی ہی حقیقی زندگی ہے، کاش! یہ جانتے ہوتے۔

# روشن دليل:

زندہ جاوید وہ ہے جس کے سواکوئی معبود برحق نہیں، جو اس پر بھر وسہ کرتا ہے، اس کے لیے وہ کافی ہوتا ہے،
اس کے ارادہ پر کسی کازور نہیں چاتا، اسے کوئی چیز عاجز نہیں کر سکتی، وہ مصیبت کو دور کرتا اور مجبور و ہے کس کی فریاد
سنتا ہے، وہی ہڈیوں کو سڑنے کے بعد زندہ کرے گا، جس طرح مخلوق کو پہلی دفعہ پیدا کیا اسی طرح انہیں دوبارہ پیدا
کرے گا، دوبارہ پیدا کرنا اس کے لیے زیادہ آسان ہے، وہ حکمت ودانش والا ہے جو کوئی چیز ہے کار نہیں پیدا کرتا اور
نہ کسی چیز کورائیگاں ہونے دیتا ہے۔

ترجمہ: کیاانسان کو اتنا بھی معلوم نہیں کہ ہم نے اسے نطفے سے پیدا کیا ہے؟ پھریکا یک وہ صریح جھگڑ الوبن بیٹا۔[بی حدیث صحیح ہے،اسے حاکم نے روایت کیااور صحیح کہاہے اور ذہبی نے ان کی موافقت کی ہے]



انسان کتنا ناشکر اہے! اپنی خلقت کو فراموش کر دیا اور اپنے خالق کا انکار کرنے لگا، جس (اللہ)نے اسے پہلی مر تنبہ پیدا فرمایا، وہی (اللہ) اسے دوبارہ بھی زندہ کرے گا، کیوں کہ دوسری بارپیدا کرنا -منطقی اعتبار سے - زیادہ آسان ہے،اور اللہ کے لیے تو دونوں ہی تخلیق آسان ہیں،اس لیے کہ پہلی بارپیدا کرنااور دوبارہ زندہ کرنا دونوں اللہ ك نزديك يكسال بين: {وَهُوَ الَّذِي يَبْدَقُواْ الْخَلْقَ ثُمَّ يُعِيدُهُ، وَهُوَ أَهْوَتُ عَلَيْهُ } [سورة الروم: 27].

ترجمہ: وہی ہے جواول بار مخلوق کو پیدا کر تاہے پھر اسے دوبارہ پیدا کرے گااور یہ تواس پر بہت ہی آسان ہے۔

عزت وشوکت اسی کے لیے ہے، قدرت وجلالت، عظمت و کبریائی، سلطنت وباد شاہی اس کے لیے ہیں، فیصلہ اسی کا چلتاہے اور ساری قوت اسی کے لیے ہے، ہر قسم کی پاکی اور بڑائی اسی کے لیے زیباہے ... وہ کتنا عظیم الثان ہے...اس کی باد شاہت کس قدر وسیع و کشادہ اور اس کا مقام ومرتبہ کتنابلند وبالاہے!

#### ندائے کا ئناہ۔

یاک ہے وہ ذات جس نے ہر مخلوق کو ایک خاص قسم کی زندگی عطا کی! چنانچہ فرشتوں کی زندگی انسان کی زندگی سے مختلف ہے، جنوں کی زندگی انسانوں کی زندگی سے الگ ہے ، حیوانوں کی زندگی انسان، جنات اور فرشتوں کی زندگی سے مختلف ہے۔ حتی کہ جمادات پر بھی اللہ کے اسم " ئیّ " (زندہ وجاوید) کے اثرات رونماہوتے ہیں، ان کے اندر بھی ایک قشم کی زندگی پائی جاتی ہے، ان جمادات پر ان کے مناسبِ حال زندگی رونما ہوتی ہے، عصائے موسی عَلِيْلًا كومثال كے طور پرلے ليجي (جس كے متعلق ارشادر بانی ہے):

{ فَأَلْقَىٰ مُوسَىٰ عَصَاهُ فَإِذَا هِيَ تَلْقَفُ مَا يَأْفِكُونَ ﴿ اللَّهِ السَّعِرَاء:45].

ترجمہ:اب(حضرت)موسی عَلیْلاً نے بھی اپنی لا تھی میدان میں ڈال دی جس نے اسی وفت ان کے جھوٹ موٹ کے کرتب کونگلناشر وغ کر دیا۔

در ختوں کے اندر بھی ایک مخصوص زندگی ہوتی ہے ، اسی لیے تھجور کا ایک تنار سول اللہ کے اشتیاق میں رونے لگا، صحیح بخاری میں آیاہے کہ: "نبی عظیمہ محبور کے ایک تنے کے سہارے خطبہ دیتے تھے، جب منبر تیار ہو گیا تو آپ



منبرسے خطبہ دینے گئے، اس پر وہ تنارونے لگاتو آپ نے اس پر اپناہاتھ رکھ (کر اسے چپ کرایا)"، "سنن" کی روایت میں ہے کہ: آپ عَلِیْ اس تنے کے پاس آئے اور اسے گود میں لے لیا تو وہ خاموش ہو گیا:، آپ عَلِیْ نے فرمایا:"اگر میں اسے گود میں نہ لیتا تو وہ قیامت تک رو تار ہتا" [ یہ حدیث صحیح ہے، اسے ابن ماجہ نے روایت کیا ہے]۔ فرمایا:"اگر میں اسے گود میں نہ لیتا تو وہ قیامت تک رو تار ہتا" [ یہ حدیث صحیح ہے، اسے ابن ماجہ نے روایت کرتی ہے جو اس بات پر دلالت کرتی ہے کہ وہ زندہ وجاوید ہے، اس کے سواکوئی معبود برحق نہیں؟!

وَفِي كُلِّ شَيءٍ لَهُ آيَةٌ تَدُلُّ عَلَى أَنَّهُ الوَاحِدُ

ترجمہ:ہرایک چیز میں اس کی نشانی موجو دہے،جو اس پر دلالت کرتی ہے کہ وہ یکتاو منفر دہے۔ **چاہنے والوں کے دل**...

نِي عَلَيْكَ بِهِ وَعَاكِياكَ تَهِ كَهُ: "اللهم! إِنِّي أَعُوذُ بِعِرِّتِكَ لا إِلهَ إِلَّا أَنتَ أَن تُضِلَّنِي، أَنتَ الحَيُّ اللَّهِمِ! إِنِّي أَعُودُ بِعِرِّتِكَ لا إِلهَ إِلَّا أَنتَ أَن تُضِلَّنِي، أَنتَ الحَيُّ اللَّهِمِ! اللَّذِي لا يَمُوتُونَ "[مسلم]-

ترجمہ: اے اللہ میں تیری عزت کی پناہ مانگتا ہوں ، تیرے سواکوئی معبود برحق نہیں ، اس بات سے کہ تو مجھے گمر اہ کر دے ، تووہ زندہ ہے جو تبھی نہیں مرتا، جن اورانسان مرجاتے ہیں "

اس میں کوئی شک نہیں کہ ہدایت: دلوں کے زندہ رہنے کانام ہے، جو کہ اس زندہ جاوید سے ملتی ہے جس کے سوا کوئی معبود برحق نہیں، چنانچہ جو شخص ہدایت کاخواہاں ہو، اسے چاہئے کہ زندہ وجاوید (اللہ) سے ہی اس کی امید لگائے اور اسی سے سوال کرے، کیوں کہ اللہ عزیز وبر تر فرما تاہے:

{ هُوَ ٱلْحَتُ لَآ إِلَنَهَ إِلَّا هُوَ فَادْعُوهُ مُخْلِصِينَ لَهُ ٱلدِّينَ ۗ ٱلْحَمَّدُ لِلَّهِ رَبِّ ٱلْعَلَمِينَ ﴿ ﴿ } [سورة غافر: 65].

ترجمہ: وہ زندہ ہے جس کے سوا کوئی معبود نہیں ، پس تم خالص اسی کی عبادت کرتے ہوئے اسے پکارو۔ تمام خوبیاں اللہ ہی کے لیے ہیں جو تمام جہانوں کارب ہے۔



دل جب ایمان اور اللہ کی جلالتِ شان سے معمور ہو تاہے، تواس کی زندگی خوش نما اور دنیا اس کے لیے شیریں ہو جاتی ہے، نگاہِ بصیرت پر نور ہو جاتی، حزن وملال کے بادل حصِٹ جاتے، غموں سے نجات مل جاتی اور زندگی خوش وخرم ہو جاتی ہے۔

الله عزوجل کے اسامومنوں کے دلوں میں محبت اور چاہت پیدا کرتے ہیں، چنانچہ وہ دنیا میں بھی خوش بخت ہوتے ہیں اور آخرت میں خوش بخت ہول گ: { مَنْ عَمِلَ صَلِحًا مِّن ذَكَرٍ أَوَ أُنشَى وَهُو مُؤَمِنٌ وَكَنَجَنِينَهُمُ أَجَرَهُم بِأَحْسَنِ مَا كَانُونَ وَهُو اَلَى اللَّهُ اللّٰ اللَّهُ اللّٰ الللّٰ اللّٰ اللّٰ اللّٰ اللّٰ اللّٰ اللّٰ اللّٰ الل

(اس کے برعکس) جو شخص کفر کرتا ہے، اس کی زندگی تنگ ہو جاتی، اور دنیاو آخرت دونوں جگہ اس کی حیات مکدر ہو تی ہے، کیوں کہ اللہ پاک وبرتز کا فرمان ہے: { وَمَنْ أَعْرَضَ عَن ذِكْرِى فَإِنَّ لَهُ، مَعِيشَةً ضَنكًا وَخَشُدُهُ، يَوْمَرُ ٱلْفِيكَ مَةِ أَعْمَىٰ اللهُ } [سورة طه: 124].

ترجمہ: جو میری یاد سے رو گر دانی کرے گا اس کی زندگی تنگی میں رہے گی، اور ہم اسے بروز قیامت اندھا کر کے اٹھائیں گے۔

ہر چند کہ وہ اپنے قد موں چل پھر رہاہو، تاہم اس کا شار مُر دول میں ہو تاہے:

{ أَمْوَتُ عَيْرُ أَحْيَا أَءٍ وَمَا يَشْعُرُونَ أَيَّانَ يُبْعَثُونَ ١١) [سورة النحل: 21].

ترجمہ: مر دے ہیں زندہ نہیں، انہیں تو یہ بھی شعور نہیں کہ کب اٹھائے جائیں گے۔

ليسَ مَن مَاتَ فَاستَرَاحَ بِمَيِّتٍ وإِنَّمَا الميِّتُ مَيِّتُ الأحياءِ

ترجمہ: حقیقی مر دہ وہ نہیں جو مرنے کے بعد آرام وراحت کی (برزخی زندگی) میں چلاجا تاہے، بلکہ حقیقی مر دہ تو وہ ہے زندہ رہ کر بھی مر دہ (میں شار ہو تا) ہے۔



# اس کے سامنے انکساری اختیار کریں!

مند احد میں انس بن مالک رُفَاتُونُهُ کی روایت آئی ہے ، وہ کہتے ہیں کہ: نبی عَلَیْ کو جب کوئی د شواری اور پریشانی در پیش ہوتی تو آپ بید دعا پڑھتے: "یا حَیُّ یا قَیَبُومُ! بِرَحمَتِكَ أَسْتَغِیثُ"

ترجمہ: اے زندہ جاوید...اے (آسان وزمین کو)تھامنے والے! تیری رحمت کے وسلے سے میں تیری مدد کا خواستگوار ہول"[بیہ حدیث حسن ہے]۔

نسائی نے روایت کیاہے کہ نی عَلَیْ نے اپنی دختر نیک اختر فاطمہ رُن ﷺ سے کہا: "تمہیں کون سی چیز میری وصیت پر عمل کرنے سے روکتی ہے! کہ تم صحوشام یہ دعا پڑھا کرو: "یا حَیُّ یا قَیَّومُ! بِرَحمَتِكَ أَستَغِیثُ، أَصلِمِ لِی شَانِی کُلَّهُ، ولا تَکِلنِی إِلی نَفسِی طَرفَةَ عَینٍ"

ترجمہ: اے زندہ و جاوید! میں تیری رحت کے وسلے سے تیری مدد طلب کرتی ہوں، میرے تمام کام درست فرمادے، مجھے ایک لمحہ کے لیے بھی نظر انداز نہ کر"[یہ حدیث صحیح ہے]۔

ترمذی اور حاکم نے ابن مسعود ر الله الله علیہ کہ رسول الله علیہ نے فرمایا: "جو شخص کے:

﴿ أَستَغفِرُ اللهَ العَظِيمَ الَّذِي لا إِلَهَ إِلَّا هُوَ الحَيُّ القَيُّومُ و أَتُوبُ إِلَيهِ » (يعنی: میں مغفرت ما نگاہوں اس

بزرگ وبر تر اللہ سے جس کے سواکوئی معبود برحق نہیں ہے ، جو زندہ ہے اور ہر چیز کا نگہبان ہے اور میں اسی سے توبہ

کر تاہوں)، تواس کی مغفرت کر دی جائے گی اگر چہ وہ اشکر (و فوج) سے بھاگ ہی کیوں نہ آیا ہو" [ میہ حدیث صبح ح



نہیں ہے، تو بہت احسان کرنے والا ہے، تو ہی آسانوں اور زمین کا پیدا کرنے اور وجود میں لانے والا ہے، اے عظمت و جلال اور احسان والے، ہمیشہ زندہ و باقی رہنے والے اور ہر چیز کی نگہبانی کرنے والے)۔ بیسناتو آپ علیہ نے فرمایا: " اس نے اللہ سے اس کے اسم اعظم کے ذریعے دعاکی ہے جس کے ذریعہ دعاکی جاتی ہے تووہ قبول کر تاہے، اور جب اس کے ذریعے مانگاجا تاہے تووہ دیتا ہے"۔

ابن القیم و الله فرماتے ہیں کہ: "صفت حیات (ہمیشہ زندہ جاویدرہنے کا وصف) تمام صفاتِ کمال کو شامل اور ان کو لازم ہے، اور صفتِ قیومیت (ہر چیز کی نگہبانی کرنے کا وصف) تمام فعلی صفات کو شامل ہے، اس لیے (بید دونوں مل کر) اللہ کا وہ اسم اعظم قرار پائے جس کے ذریعہ دعاکی جاتی ہے تو وہ قبول کر تاہے اور جب اس کے ذریعہ مانگا جاتا ہے تو وہ دیتا ہے، وہ اسم ہے: الحی القیوم (ہمیشہ زندہ و جاویدرہنے والا اور ہر چیز کی نگہبانی کرنے والا)۔

اے اللہ! میں اس بات سے تیری عزت وو قار کی پناہ چاہتا ہوں ، تیرے سوا کوئی معبود برحق نہیں ، کہ تو مجھے گمر اہ کرے ، تو ہی زندہ و جاوید ہے جسے موت نہیں آتی ، اور انسان و جنات تو مر جاتے ہیں۔

اے اللہ ،اے زندہ و جاوید...اے ہر چیز کی نگہبانی کرنے والے! تیری رحمت کے وسیلے سے تیری مد د کا طلب گار ہوں، میرے تمام کام درست فرمادے۔







كُلُّ الوُجُودِ على وُجُودِكَ شَاهِدُ وإلى عُلاكَ عَلَا الجَبِينُ السَّاحِدُ يا مُبدع الأكوانِ أنتَ الواحِدُ ياحَيُّ يا قَيُّومُ أنتَ المربَّحَى

ترجمہ: اے تمام کائنات کو وجود میں لانے والے! تو منفر د ویکتا ہے۔ہر ایک مخلوق تیرے وجود پر گواہ ہے۔اے زندہ وجاوید، اے ہر چیز کے نگہباں! تجھ سے ہی امیدیں قائم ہیں، تیری ہی بلندی کی طرف سجدہ ریز پیشانی پرواز کرتی ہے۔

یہ سناتو آپ علی ہے اس نے فرمایا: " قسم ہے اس ذات کی جس کے ہاتھ میں میری جان ہے!اس نے اللہ سے اس کے اس کے اسم اعظم کے ذریعہ دعا کی ہے جس کے ذریعہ دعا کی جاتی ہے تووہ قبول کرتا ہے،اور جب اس کے ذریعہ مانگا جاتا ہے تو وہ دیتا ہے "[ یہ حدیث صحیح ہے]۔



یہ آپ کے نبی کریم علیہ کا پیغام ہے ہر اس شخص کے لیے جو زندگی سے شکوہ کناں ہے کہ: اپنے رب سے رجوع کر،اس کے علاوہ ہر ایک سے اپنے دل کو خالی کرلے، پھر اسے میہ کر پکار کہ (اے زندہ وجاوید...اے ہر چیز کو قائم رکھنے والے!) کیوں کہ وہی ہے جو تیری دعا قبول کر تااور تجھے تیری امید سے بڑھ کر نواز تاہے۔ إِلَيهِ وإِلَّا لا تُشَدُّ الرَّكَائِبُ ومِنهُ وإِلَّا فالْمؤمِّلُ حَائِبُ

ترجمہ:اس کے علاوہ کسی اور کی طرف رخت سفر باند ھنادرست نہیں اور نہ اس کے علاوہ کسی اور سے امیدر کھنا درست ہے، (اس کے سواکسی اور سے )امیدر کھنے والا خائب وخاسر ہو تاہے۔

آ یئے ہم اللہ کے خوبصورت ناموں میں سے ایک عظیم نام پر غور و فکر کرتے ہیں ، اور وہ ہے: (القیوم <sup>عزوجل</sup>-ہر چيز کانگهبان)۔

الله ياك وبرتركا فرمان ب: { ﴿ وَعَنَتِ ٱلْوُجُوهُ لِلَّحَيِّ ٱلْقَيُّومِ } [سورة طه: 111].

ترجمہ: تمام چرے اس زندہ اور قائم و دائم مدبر ، اللہ کے سامنے کمال عاجزی سے جھکے ہوئے ہیں۔

ہمارا عزیز وبرتر پر ورد گار ( اپنی ذات کے ساتھ ) مطلق طور پر بذات خود قائم ہے، اسے قائم ودائم رہنے کے لیے کسی اور کی حاجت نہیں، وہ اپنی ذات کے ذریعہ اپنے ماسواسے بے نیاز ہے:

{ ﴿ يَتَأَيُّهُا ٱلنَّاسُ أَنتُمُ ٱلْفُقَرَآءُ إِلَى ٱللَّهِ وَٱللَّهُ هُوَٱلْغَنِيُّ ٱلْحَمِيدُ ﴿ اللَّهُ اللَّهِ عَالَمَ اللَّهِ وَٱللَّهُ هُوَالْغَنِيُّ ٱلْحَمِيدُ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ عَرَآءُ إِلَى ٱللَّهِ وَٱللَّهُ هُوَٱلْغَنِيُّ ٱلْحَمِيدُ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْكُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّه

ترجمہ: اے لو گو! تم اللہ کے محتاج ہو اور اللہ بے نیاز خوبیوں والاہے۔

ہمارا عزیز وبرتر رب وہ ہے جس کے ذریعہ آسان وزمین کی تمام مخلو قات قائم ہیں، ان کی بقا اور صلاح کا دار ومدار صرف الله یاک وبرتز پر ہی ہے، وہ سب کے سب ہر ناحیہ سے اللہ کے محتاج ہیں، اور اللہ ہر اعبتار سے ان سب سے بے نیاز ہے، یہاں تک کہ عرش اور اس کو تھامنے والے فرشتے بھی (اللہ کے ذریعے قائم ہیں)، کیوں کہ عرش اللّٰہ عزوجل ہے ہی قائم ہے اور عرش کو تھامنے والے بھی محض اللّٰہ بزرگ وبرتر کے ذریعہ ہی قائم ہیں۔



ہمارا پرورد گار وہ عزیز وبرتر ہے جو تمام عالم علوی وسفلی اور ان کے اندر رہنے والی مخلو قات کا نگہبان ہے ، ان کے تمام احوال میں (اللہ ہی ان کی نگہبانی کر تاہے)، ان کے معاملات کی تدبیر فرما تا، انہیں رزق سے نواز تااور ان کی حفاظت کر تاہے اور ان کے تمام امورِ حیات میں ، ہمہ وقت اور ہر لمحہ ان کی دیکھر کھے کر تاہے۔

بلكه الله عزيز وبرتر بى اپنے تمام بندوں كى تلهبانى كرتا ہے، ان كے اعمال واقوال اور ان كى نيكيوں اور گناہوں كو شار كرتا ہے، اور وبى انہيں آخرت كے دن ان اعمال كابدله دے گا: { أَفَمَنْ هُوَ قَابِمُ عَلَى كُلِّ نَفْسِ بِمَا كَسَبَتُ وَجَعَلُواْ لِلّهِ شُرَكَاءَ قُلُ سَمُّوهُمُّ أَمْ تُنْبِعُونَهُ. بِمَا لَا يَعْلَمُ فِ ٱلْأَرْضِ أَم بِظَنهِ بِمِنَ ٱلْقَوْلِ بَلْ زُيِّنَ لِلَّذِينَ كَفَرُواْ مَحْمُلُوالِلّهِ شُرَكَاءَ قُلُ سَمُّوهُمُّ أَمْ تُنْبِعُونَهُ. بِمَا لَا يَعْلَمُ فِ ٱلْأَرْضِ أَم بِظَنهِ مِن ٱلْقَوْلِ بَلْ زُيِّنَ لِلَّذِينَ كَفَرُواْ مَن السَّيلِ قَوَمَن يُصْلِلِ ٱللهُ فَهَا لَهُ مِنْ هَادِسَ } [سورة الرحد: 33].

ترجمہ: آیا وہ اللہ جو نگہبانی کرنے والا ہے ہر شخص کی، اس کے کیے ہوئے اعمال پر ان لوگوں نے اللہ کے شریک کھم رائے ہیں کہہ دیجئے ذراان کے نام تولو، کیاتم اللہ کو وہ باتیں بتاتے ہوجو وہ زمین میں جانتاہی نہیں، یاصرف اوپری اوپری باتیں بتارہے ہو، بات اصل میہ ہے کہ کفر کرنے والوں کے لئے ان کے مکر سجادیے گئے ہیں، اور وہ صحیح راہ سے روک دیے گئے ہیں، اور جس کو اللہ گمر اہ کر دے اس کو راہ دکھانے والا کوئی نہیں۔

اس کی کمال الوہیت کی دلیل ہے کہ: بغیر کسی ستون کے محض اس کے حکم اور قدرت سے زمین اور آسان قائم ہو گئے، اور (اپنی جگه پر) مستحکم ہو کر جم گئے۔ { ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ يُمْسِكُ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضَ أَن تَزُولًا وَلَبِن زَالْتَاۤ إِنْ أَللَّهَ يُمْسِكُ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضَ أَن تَزُولًا وَلَبِن زَالْتَاۤ إِنْ أَمْسَكُهُمَا مِنْ أَعَدِمِّنْ بَعْدِهَ ۚ إِنَّهُ وَكُن حَلِيمًا غَفُورًا ﴿ اللّٰهِ } [سورة فاطر: 41].

ترجمہ: یقینی بات ہے کہ اللہ تعالی آسانوں اور زمین کو تھامے ہوئے ہے کہ وہ ٹل نہ جائیں، اوراگر وہ ٹل جائیں تو پھر اللّٰہ کے سوااور کوئی ان کو تھام بھی نہیں سکتا، وہ حلیم (بر دبار)وغفور (بخشنے والا)ہے۔

عبادت کاسب سے زیادہ حقد ار.. وہ اللہ عزیز وبر ترہے جو: زندہ و جاوید اور قائم و دائم ہے ، تمام جہانوں کا پالنہا رہے ، تمام رحم کرنے والوں سے بڑھ کر مہر بان ہے ، تمام قدرت رکھنے والوں سے زیادہ قادر اور سب حاکموں کا حاکم ہے ، اسی کے لیے خاص ہے خالق ہونا اور حاکم ہونا، اور اسی کے ہاتھ میں نفع و نقصان کی ملکیت ہے۔



جو انسانی فطرت میں معروف ومشہور ہے... عقلوں نے جس کا اقرار کیا، تمام موجودات جس پر دلالت کرتی ہیں، جس کے وجود اور تمام تر حرکات وسکنات پر اس کی نگہبانی کی گواہی (ہر ایک مخلوق نے) دی...جو بے کس ومضطر کی بگار کو سنتا ہے جبوہ اسے بگارے، حسرت مند کی مد د کر تا ہے جبوہ اسے ندالگائے، پریشانی کو دور کرتا، مصیبت سے نجات بخشا اور لغزشوں کو در گزر کرتا ہے۔

ہر آفت و مصیبت پر اسی سے مد د طلب کی جاتی ہے اور ہر قسم کی بھلائی وفیاضی میں وہ معروف و مشہور ہے۔ جس کے سامنے تمام چہرے کمال عاجزی سے جھکے ہوئے اور تمام آوازیں بیت ہیں: { ﴿ وَعَنَتِ ٱلْوُجُوهُ لِلَّهُ جُوهُ لَوْجُوهُ لَا اللَّهُ اللَّ

ترجمہ: تمام چېرے اس زندہ اور قائم ودائم مدبر ، اللہ کے سامنے کمال عاجزی سے جھکے ہوئے ہیں۔

وہ اس کا سب سے زیادہ حقد ارہے کہ اس کو یاد کیا جائے، اس کی عبادت کی جائے، اس کی حمد و ثنابیان کی جائے، اس کا شکر بجالا یا جائے، جن سے بھی (نصرت ومد دکی) التجاکی جاتی ہے وہ ان میں سب سے زیادہ مد دکرنے والا ہے، سب سے مہربان و شفق بادشاہ، سب سے سخی و فیاض داتا، قدرت رکھنے والوں میں سب سے زیادہ معاف کرنے والا، (نوازش کے لیے) جن کا بھی قصد وارادہ کیا جاتا ہے ان میں سب سے زیادہ نواز نے والا، اور انتقام لینے والوں میں سب سے زیادہ عادل و منصف ہے۔

وہ علم رکھنے کے بعد حلم وبر دباری سے پیش آتا ہے، قدرت رکھنے کے باوجود بھی در گزر کر دیتا ہے، اپنی عزت وشوکت کے باوصف معاف فرماتا ہے، اور اپنی حکمت و دانش کی بناپر (کسی کو) محروم رکھتا ہے۔

وہ اللہ ہے جو زندہ و جاوید اور قائم و دائم ہے ، کوئی اس کا شریک و ساحجی نہیں ، وہ یکتا و منفر دہے جس کا کوئی نظیر نہیں: { ٱللَّهُ لَاۤ إِلَكَهُ إِلَّا هُو ٱلْحَیُّ ٱلْقَیوُّمُ } [سورۃ البقرۃ: 255].

ترجمہ: اللہ تعالی ہی معبود برحق ہے، جس کے سواکوئی معبود نہیں، جوزندہ اور سب کا تھامنے والا ہے۔



اللہ نے غور و فکر کرنے والوں کے لیے اپنی دلالت ور ہنمائی واضح کر دی، نگاہ وبصارت رکھنے والوں کے لیے اپنی شانیاں کھول کھول کر ہیان کر دیں، سر کشوں کے لیے اپنی نشانیاں کھول کھول کر ہیان کر دیں، سر کشوں کے لیے معذرت خواہی اور بہانہ تراشی کا دروازہ بند کر دیا، اور منکرین کی دلیلوں کو باطل و بے اثر کر دیا، چنانچہ ربوبیت کی نشانیاں روشن ہو گئیں اور الوہیت کے دلائل ظاہر وباہر ہوگئے۔

الله عزیز وبرتر وہ ہے جو اپنی مخلوقات کو قائم رکھتا ہے، وہ ان کا محتاج نہیں، اور وہ سب کے سب اس کے محتاج ہیں: مقرب فرشتوں اور حاملین عرش (کے ساتھ ساتھ) آسان وزمین کے تمام باشندے اس کے محتاج ہیں: ﴿ ﴿ يَا اللّٰهَ مُو اللّٰهُ مُو اللّٰهَ مُو اللّٰهُ مُو اللّٰهُ مُو اللّٰهِ واللّٰهَ مُو اللّٰهَ مُو اللّٰهَ مُو اللّٰهَ مُو اللّٰهِ مَا اللّٰهُ اللّٰهُ مَا اللّٰهُ اللّٰهُ مُو اللّٰهُ مُو اللّٰهُ مُو اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ مُن اللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ ا

ترجمہ: اے لوگو! تم اللہ کے محتاج ہو اور اللہ بے نیاز خوبیوں والا ہے۔

عزت وشوكت اسى كے ليے ہے، عظمت وكبريائى اسى كى ہے، حكومت وباد شاہى اسى كے ليے ہے، فيصلے اسى كے رحلتے ہيں)، قوت اسى كے ليے ہے، ہر طرح كى پاكى اور بڑائى اسى كو زيبا ہے... وہ اپنے اوصاف اور افعال ميں كامل ہے: { ٱللَّهُ لَاۤ إِلَكَهَ إِلَّا هُوَ ٱلْحَى ۗ ٱلْقَيُّومُ ۗ لَا تَأْخُذُهُ. سِنَةٌ وَلَا نَوْمٌ ۖ لَّهُ مَا فِي ٱلسَّمَاوَتِ وَمَا فِي ٱلْأَرْضِ ۗ } [سورة البقرة: 255].

ترجمہ: اللہ تعالی ہی معبود برحق ہے، جس کے سواکوئی معبود نہیں جو زندہ اور سب کا تھامنے والا ہے، جسے نہ او لگھ آئ نہ نیند، اس کی ملکیت میں زمین اور آسانوں کی تمام چیزیں ہیں۔

چنانچہ اللہ پاک وہرتر کونہ نیند آتی ہے اور نہ یہ اس کے شایان شان ہے کہ وہ سوئے، نبی عظیمہ کی صحیح حدیث ہے کہ آپ نے فرمایا: "اللہ سو تا نہیں اور اس کے لیے مناسب بھی نہیں کہ سوئے، میز ان کو اوپر نیچے کر تا ہے، رات کا عمل دن کے عمل سے پہلے اس تک پہنچا دیاجا تا ہے، اس کا حجاب نور ہے، اگر اس کو ہٹا دے تو اس کے چہرے کی تجلیات ان ساری مخلو قات کو جہاں تک اس کی نظر پہنچے، جلادیں"[مسلم]۔



پاک ہے وہ ذات جس کے نور سے آسان وز مین روشن ہیں اور جس کے چہرے کی تخلیات سے تاریکیاں منور ہیں!زندہ وجاوید اور ہر چیز کی نگہبانی کرنے والا اللہ پاک ہے!

### مطمئن ربين!

جو شخص بہ جان لے کہ اللہ ہی ہر چیز کی نگہبانی کرنے والا (کارساز) ہے، اس کا دل مخلوق سے کٹ کر اپنے خالق ورازق اور مدبر وکارساز سے وابستہ ہو جاتا ہے، دل کے اندر ایک ایسی حاجت ونڑپ بھی ہے جسے نہ تو مال و دولت سیر اب کرسکتی ہے، نہ رفعتِ مکانی، نہ ساز وسامان اور شہرت وناموری۔

اس کی سیر ابی صرف اسی سے حاصل ہو سکتی ہے کہ اللّٰہ عزیز وبر ترپر ایمان لایا جائے ، اس پر اطمینان رکھا جائے ۔ اور اسی پر توکل و بھروسہ کیا جائے۔

الله پاک وبرتز کا فرمان ہے: { ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَتَطْمَيِنُّ قُلُوبُهُم بِذِكْرِ ٱللَّهِ ۖ ٱلَا بِذِكِرِ ٱللَّهِ تَطْمَيِنُّ ٱلْقُلُوبُ ۞} [سورة الرعد:28].

ترجمہ: جولوگ ایمان لائے ان کے دل اللہ کے ذکر سے اطمینان حاصل کرتے ہیں۔ یادر کھواللہ کے ذکر سے ہی دلوں کو تسلی حاصل ہوتی ہے۔

اے اللہ! اے زندہ و جاوید.. ہر چیز کی نگہبانی کرنے والے! ہم تجھ سے دعا گوہیں کہ ہمارے گناہوں کو معاف فرمادے ، ہماری خطاؤں پر پر دہ ڈال دے ، اپنی اطاعت و فرما نبر داری پر ہماری مدد فرما، ہمیں جنت میں داخل فرمااور جہنم سے نجات عطاکر۔





# (۱۱٫۱۱) المَلِيكُ، المَلِيكُ جلجلاله

صحیح بخاری میں ابن مسعود رٹی تھی کے روایت آئی ہے، وہ کہتے ہیں کہ: علائے یہود میں سے ایک شخص رسول اللہ علی ہے بات آیا اور کہا: اے محمد! ہم تورات میں پاتے ہیں کہ اللہ تعالی آسانوں کو ایک انگی پر رکھ لے گا، اسی طرح زمین کو ایک انگی پر ، در ختوں کو ایک انگی پر ، پانی اور مٹی کو ایک انگی پر ، ور ختوں کو ایک انگی پر ، پر فرمائے گا کہ میں ہی بادشاہ ہوں ، نبی کریم علی ہے اس پر ہنس دیئے اور آپ کے سامنے کے دانت دکھائی دینے گئے۔ آپ کا یہ ہنسنا اس یہودی عالم کی تقدیق میں تھا، پھر آپ علی ہے آپ کا یہ تھا کہ واکستہ مکورٹ منظوریت کی : { وَمَا قَدَرُواْ اُللّٰہ حَقَّ قَدْرِهِ اِللّٰ مَا کُورٹ جَمِیعًا قَبْضَتُهُ وَ یَعْمَل عَمَّا کُورٹ کُورٹ جَمِیعًا قَبْضَتُهُ وَ یَعْمَل عَمَّا کُورٹ کُورٹ

ترجمہ: ان لو گوں نے اللہ کی تعظیم نہ کی جیسی تعظیم کرنا چاہئے تھی اور حال یہ کہ ساری زمین قیامت کے دن اسی کی مٹھی میں ہو گی اور آسان اس کے داہنے ہاتھ میں لیٹے ہوں گے ، وہ ان لو گوں کے شرک سے بالکل پاک اور بلند ترہے۔

اللہ جس عظمت کا مستحق ہے،اسے صرف وہی جانتا ہے...!
اس کے علم کا،اس کے سوا کوئی احاطہ نہیں کر سکتا...!
اس کی قدر ومنزلت کا صحیح اندازہ اس کے سوا کوئی نہیں لگا سکتا...!
اس کے سوا کوئی اس کی کماحقہ حمد و ثنا نہیں کر سکتا...!



زبان وبیان، فصاحت وبلاغت اور انشاو تعبیر ... (اس کی عظمت کے سامنے)سب اپنی عاجزی کا اعلان کرتے ہیں ...!

ہمارے دل اس وقت شرم وحیاسے لبریز ہیں جب کہ ہم شاہانِ شاہ کے اوصاف شار کرناچاہتے ہیں! ہمارے لیے یہ شرف کی بات ہے کہ ہم اس عزیز وہر ترکی جلالتِ شان اور عظمتِ سلطان کے سامنے اپنی ناکیں خاک آلو د کریں، ہماری زبان و قلم کو اس کی حمد و ثناکرنے کا شرف حاصل ہو، اگر ہم اس کی بڑائی، پاکی اور بزرگی بیان کریں تو یہ مجمی ہمارے اوپر اس یاک وہر تررب کا احسان ہی ہے۔

وَمَا بَلَغَ المُهدُونَ نَحَوَكَ مِدحَةً وإِن أَطنَبُوا، إِنَّ الَّذِي فِيكَ أَعظَمُ

ترجمہ: تیری حمد و ثنا کاہدیہ پیش کرنے والے خواہ جتنا بھی مبالغہ کرلیں، وہ تیری حمد کاحق نہیں ادا کر سکتے، یقینا تیری ذات (تمام تر حمد و ثناسے ) بڑھ کرہے۔

(الله ك) اسم الملك (بادشاه) كے سائے ميں:

{ هُوَ ٱللَّهُ ٱلَّذِي لَآ إِلَهَ إِلَّا هُوَ ٱلْمَلِكُ } [سورة الحشر: 23].

ترجمہ: وہی اللہ ہے جس کے سوا کوئی معبود نہیں، بادشاہ ہے۔

ہمارا عزیز وبرتر رب وہ ہے جو اپنی بادشاہت میں اپنا تھم نافذ کر تاہے، وہ تمام بادشاہوں کا شاہ ہے، اس کی بادشاہت مکمل ہے، وہ قیامت کے دن کامالک ہے، وہ مخلو قات کا بادشاہ ہے، اس کے اوپر کوئی شاہ نہیں، ہر چیز اس سے نیچے ہی ہے، وہ ہر چیز میں تصرف کر تاہے، پاک وبرتر رب کو کوئی روکنے اور ٹو کنے والا نہیں۔

يُقضَى ويُرجَى عِندَهُ الغُفرَانُ لم تُبلِ جِدَّةَ مُلكِهِ الأَزمَانُ لم تُبلِ جِدَّة مُلكِهِ الأَزمَانُ يُعصَى بِحُسنِ بَلائِهِ وَيُخَانُ والله لا يَبلَى له سُلطانُ والله لا يَبلَى له سُلطانُ

مَلِكٌ عَنِينٌ لا يُنفارِقُ عِنَّهُ مَلِكٌ لَهُ ظَهرُ الفَضَاءِ وبَطنُهُ مَلِكٌ لَهُ ظَهرُ الفَضَاءِ وبَطنُهُ مَلِكٌ هُوَ المَلِكُ الذِي مِن حِلمِهِ مَلكٌ هُوَ المَلِكُ الذِي مِن حِلمِهِ يَبلَى لِكُلِّ مُسَلطانُهُ ليكلَى لِكُلِّ مُسَلطانُهُ



ترجمہ: وہ غلبہ رکھنے والا باد شاہ ہے ، جو اپنے غلبہ سے مجھی دستبر دار نہیں ہوتا، اسی کے پاس مغفرت کا فیصلہ ہوتا اور اسی سے اس کی امید کی جاتی ہے۔ وہ ایساباد شاہ ہے کہ فضا کا ظاہر وباطن (یعنی آسان وزمین) اسی کی ملکیت میں ہے ، اس کی باد شاہت کی جدت کو زمانے (کی گردش) متاثر نہیں کرتی۔ وہ ایک ایساباد شاہ ہے کہ اس کی بر دباری اس درجہ تک پہنچی ہوئی ہے کہ وہ آزمائش کے طور پر (بندے کو) معصیت اور خیانت کی (جھوٹ دیتا ہے)۔ ہر ایک باد شاہ کی مدر نہیں ہوتی۔

معلوم ہوا کہ حقیقی بادشاہت صرف ایک اللہ عزیز وبرترکی بادشاہی ہے، جس میں اس کا کوئی شریک وسامجھی نہیں، (اس کے علاوہ) جس کو بھی کسی چیز کی ملکیت ملتی ہے، وہ اللہ کے عطاکر نے سے ملتی ہے، نبی علیت کا ارشاد ہے:
"الله عزوجل کے سواکوئی مالک حقیقی نہیں"، ایک روایت میں ہے کہ: "اللہ کے سواکوئی حقیقی بادشاہ نہیں" [ سے دونوں حدیثیں مسلم نے روایت کی ہے]،

ترجمہ: آپ کہہ دیجئے اے اللہ! اے تمام جہان کے مالک! تو جسے چاہے باد شاہی دے اور جس سے چاہے سلطنت چھین لے اور تو جسے چاہے عزت دے اور جسے چاہے ذلت دے، تیرے ہی ہاتھ میں سب بھلائیاں ہیں، بے شک تو ہر چیز پر قادر ہے۔

چنانچہ ہماراعزیز وبرتر پرورد گار ہی آسان وزمین کے خزانوں کامالک ہے، اسی کے ہاتھ میں ہر طرح کی خیر اور بھلائی ہے، جسے چاہتاہے اپنے رزق سے نواز تاہے۔

وہ عزیز وبرتر پر ور دگار ہی موت و حیات اور بعث بعد الموت کا مالک ہے ، ہر طرح کے نفع و نقصان کی ملکیت اسی کے لیے ہے ، تمام معاملات اسی کی طرف لوٹتے ہیں۔



وہ اپنی ملکیت وباد شاہت میں جیسے چاہتاہے تصرف کرتاہے، وہ ہر روز ایک نئی شان میں ہے! نبی علیقہ کی صحیح حدیث ہے کہ آپ نے فرمایا: "اس کی شان میں سے بیہ ہے کہ وہ کسی کے گناہ کو بخش دیتا ہے، کسی کی مصیبت کو دور کر تاہے، کسی قوم کوبلند اور کسی کو بیت کر تاہے "[سنن ابن ماجہ]۔

یہ اللہ یاک وبرتر کی بادشاہت ہے، جسے چاہتاہے نواز تاہے:

{وَاللَّهُ يُؤْتِي مُلْكَةُ مَن يَشَاءُ } [سورة البقرة: 247].

#### ترجمہ: الله جسے جاہے اپناملک دے۔

مند احدییں آیاہے که رسول الله علیہ نے فرمایا: "زمانے کو گالی نه دو! کیوں که الله عزوجل فرماتاہے: میں ہی زمانه ہوں، دن ورات میری ہی ملکیت ہیں، میں ہی ان کو نیا اور پر انا کرتا ہوں ( یعنی شب وروز کو الٹ بھیر کرتا ہوں)،اور میں ہی(پرانے)باد شاہوں کے بعد (نئے)باد شاہ منتخب کر تاہوں"۔[بیر حدیث صحیح ہے اور اس کا ابتدائی حصہ صحیح مسلم میں بھی ہے]۔

وأينَ مِنهُم أكالِيلٌ وتِيحَانُ أينَ المُلُوكُ ذَوُو التِّيجَانِ مِن يَمَنِ حتَّى قَضَوا فَكَأَنَّ القومَ مَا كَانُوا أَتَى على الكُلِّ أُمرُ لا مَرَدَّ لَهُ

ترجمہ: یمن کے تاج دار باد شاہ کہاں گئے اور ان کے شاہانہ تاج کہاں ہیں۔ ان سب پر ایسا فیصلہ آیا جے کوئی ٹال نہیں سکا، یہاں تک کہ وہ صفحہ ہستی سے اس طرح مٹ گئے کہ گویا تہمی ان کا وجو د تھاہی نہیں۔

# شیطان نے ان کے لیے (ان کے عمل کو) مزین کر دیا:

جب اللّه تبارک و تعالی نے فرعون کو (وقتی) باد شاہت عطا کی تووہ سمجھنے لگا کہ وہی مالک حقیقی ہے، چنانچہ لو گوں پر کبر وغر ور ، زور وجبر اور ظلم وزیاد تی کرنے لگا، اس کی حالت یہاں تک پہنچ گئی کہ وہ اپنے لیے باد شاہت اور الوہیت کا دعوی کرنے لگا:

{ وَقَالَ فِرْعَوْنُ يَكَأَيُّهَا ٱلْمَلَأُ مَا عَلِمْتُ لَكُمْ مِّنْ إِلَىٰهٍ غَيْرِي } [سورة القصص: 38].



# ترجمه: فرعون كهنے لگااے دربار يو! ميں تواپيخ سواكسى كوتمهارامعبود نهيں جانتا۔

اسی لیے اللہ عزیز وبرتر نے اسے ہلاک وبرباد کر دیا اور قیامت تک آنے والے شاہانِ عالم کے لیے سامان عبرت بنادیا، تاکہ ان کی بادشاہت انہیں سرکشی میں مبتلا کرکے ان کی اصل حقیقت، کمزوری وناتوانی اور وعدے کے دن سے غافل نہ کر دے۔

ہر چند کہ شاہانِ عالم کو دنیاوی زندگی میں بادشاہت ہی کی طرح (خود مختاری) حاصل ہوتی ہے، جس کی بناپر وہ زمین و جائیداد، محلات و باغات اور سونے چاندی کے مالک ہوتے ہیں، اس کے باوجود ان کے پاس صرف دو اختیار ات ہوتے ہیں: یا توبیہ بادشاہت ان سے زائل ہو جائے، یا وہ اس بادشاہت سے زائل ہو جائیں، کیوں کہ یہ زائل ہونے والی بادشاہت اور لوٹا یا جانے والا قرض ہے..

الله عزيز وبرترنے انہيں يہ ياد دہاني كرائى ہے كه انہيں الله كي طرف ہى لوٹ كر جانا ہے:

{وَلِلَّهِ مُلْكُ ٱلسَّمَاوَتِ وَٱلْأَرْضِ وَمَا بَيْنَهُمَا وَإِلَيْهِ ٱلْمَصِيرُ ﴿ السَّرَةُ الْمَا كَدة: 18].

ترجمہ: زمین وآسان اور ان کے در میان کی ہر چیز اللہ تعالی کی ملکیت ہے اور اسی کی طرف لوٹنا ہے۔

نبی علی الله کے اشابان شاہ" نام رکھنے سے منع فرما یا ہے، صحیحین کی حدیث ہے کہ رسول الله علی کے فرمایا:"الله کے نزدیک سب سے بدترین نام اس کانام ہو گاجو اپنانام "ملک الأملاک" (شابان شاہ) رکھے گا"۔ قیامت کے دن کامالک..

قیامت کے دن اللہ عزوجل اپنے داہنے ہاتھ میں آسانوں کو اور دوسرے ہاتھ میں زمین کو اٹھائے گا، جیسا کہ اللہ عزیز وبر ترکا فرمان ہے: { وَمَا قَدَرُواْ اللّهَ حَقَّ قَدْرِهِ وَ الْأَرْضُ جَمِيعًا قَبْضَتُهُ، يَوْمَ الْفَيكَمَةِ وَاللّهَ مَنَ دُونِ فَاللّهَ مَنْ اللّهُ عَمَّا يُشْرِكُونَ ﴿ اللّهِ عَنِينَا اللّهِ عَلَى اللّهِ عَمَا يُشْرِكُونَ ﴿ اللّهِ عَمَا يُشْرِكُونَ ﴾ [سورة الزم:67].



ترجمہ: ان لوگوں نے جیسی اللہ تعالی کی قدر کرنی چاہئے تھی نہیں کی، ساری زمین قیامت کے دن اس کی مٹھی میں ہوگی اور تمام آسان اس کے ہاتھ میں لیپٹے ہوئے ہوں گے، وہ پاک اور برتر ہے ہر اس چیز سے جسے لوگ اس کا شریک بنائیں۔

صحیحین میں ابوہریرہ ڈلائٹیڈ سے مروی ہے کہ رسول اللہ عقیقہ نے فرمایا: "قیامت کے دن اللہ تعالی زمین کو اپنی مسلم مٹھی میں لے لے گااور آسمان کو اپنے داہنے ہاتھ میں لپیٹ لے گا، پھر فرمائے گا: اصل باد شاہ میں ہوں، زمین (دنیا) کے باد شاہ کہاں ہیں؟"۔

صیحے مسلم میں عبد اللہ بن عمر رفی ہوں کی ہے حدیث آئی ہے کہ رسول اللہ علیہ نے فرمایا: "قیامت کے دن اللہ تعالی آسانوں کو لپیٹ لے گاہ پھر فرمائے گا: میں بادشاہ ہوں، کہاں ہیں زور والے؟ کہاں ہیں غرور کرنے والے ؟ پھر بائیں ہاتھ سے زمین کو لپیٹ لے گا، پھر فرمائے گا: میں بادشاہ ہوں، کہاں ہیں زور والے؟ کہاں ہیں خرور کرنے والے ؟ "۔

قیامت کے دن پاک وبرتر (اللہ) میہ ندالگائے گا کہ: {لِّمَنِ ٱلْمُلْكُ ٱلْمُوْمِ } ترجمہ: آج کس کی بادشاہی ہے؟ کوئی جواب نہیں دے سکے گا! پھر حق تعالی اپنے سوال کاجواب خود پیش کرے گا:

{لِلَّهِ ٱلْوَكِيدِ ٱلْفَهَادِ اللهِ [سورة غافر:16]. ترجمه: (آج بادشاہی) فقط الله واحد وقہار کی ہے۔

# اس کی بادشاہت ممل ہے:

ہر چند کہ اللہ عزیز وہرتر ہی اصل باد شاہ ہے اور وہ ہماری عبادت سے بے نیاز ہے، لیکن بندوں پر اس کے عمدہ فضل واحسان کا ایک مظہر یہ بھی ہے کہ: اس نے اپنے (ملک / باد شاہ) نام کو اپنے دیگر ناموں کے ساتھ مر بوط کر کے پیش کیا ہے، تاکہ دلوں کو اطمینان حاصل ہو اور اس سے ملنے کا اشتیاق بڑھے، اللہ پاک وہر ترکا فرمان ہے: {اَلدَحْمَنِ

الرَّجِيمِ ۞ مَلكِ يَوْمِ الدِّينِ ۞ [سورة الفاتحة: 3-4].

ترجمہ:بڑامہربان نہایت رحم کرنے والا۔بدلے کے دن (یعنی قیامت) کامالک ہے۔



نيز پاک وبرتر رب نے فرمایا: { هُوَ ٱلرَّحَمُ نَنُ ٱلرَّحِيمُ ﴿ اللهُ ٱللَّذِي لَآ إِلَاَهُ وَٱلْمَلِكُ } [سورة الحشر:22-23].

ترجمہ: وہ مہربان اور رحم کرنے والاہے۔ وہی اللہ ہے جس کے سوا کوئی معبود نہیں، باد شاہ ہے۔

اس طرح الله عزوجل ہمیں یہ خبر دے رہاہے کہ بادشاہت بغیر احسان و بھلائی اور رحت ومہر بانی کے مکمل اور خوش نمانہیں ہوتی،اس لیے اللہ یاک وبر تررحم کرنے والا بادشاہ ہے۔

ہمارے عزیز وبر ترپر وردگار کی بادشاہت تمام تر نقص وعیب سے پاک ہے: {یُسَیِّے طُیلَّهِ مَا فِی اُلسَّمَوَتِ وَمَا فِی اَلْأَرْضِ اَلْمَالِكِ اُلْقُدُّوسِ الْعَرِیزِ اُلْمَ کِیمِہِ (۱) [سورۃ الجبعة: 1].

ترجمہ: (ساری چیزیں) جو آسانوں اور زمین میں ہیں اللہ تعالی کی پاکی بیان کرتی ہیں (جو) بادشاہ نہایت پاک (ہے) غالب وہا حکمت ہے۔

چوں کہ دنیا کے بادشاہوں کو مختلف قسم کے نقائص لاحق ہوتے ہیں، جیسے کبر وغرور، شہوت پیندی، ظلم وجور، اس کے بادشاہوت صفات اس کے اللہ عزوجل نے ہمیں یہ خبر دی کہ اس کی بادشاہت مکمل ہے، جس میں کمال کے تمام ترخو بصورت صفات کیجاہیں، اسی لیے رسول اللہ عقب جب وتر سے فارغ ہوتے تو تین مرتبہ یہ دعا پڑھتے اور تیسری بار آواز بلند فرماتے: "سبحان الملک القدوس" (پاکی ہے اس بادشاہ کے لیے جو (تمام تر نقائص سے) پاک وبرتر ہے) [ میہ حدیث صحیح ہے، اس بادشاہ کے لیے جو (تمام تر نقائص سے) پاک وبرتر ہے) [ میہ حدیث صحیح ہے، اس بادشاہ کے ایم جو اس بادشاہ کے اس بادشاہ کی بادشاہ کی بادشاہ کی بادشاہ کے اس بادشاہ کے اس

بندے پریہ واجب ہے کہ اللہ کی بادشاہی اور اس کی رحت و مہر بانی پر ہمیشہ اس کی حمد و ثنابیان کر تارہے ، اللہ عزوجل کا فرمان ہے: { لَهُ ٱلْمُلْكُ وَلَهُ ٱلْحَمَّدُ } [سورۃ التغابی: 1].

ترجمہ:اسی کی سلطنت ہے اور اسی کی تعریف ہے۔



وہ اپنی باد شاہت میں لا نُق حمد وستائش ہے ، کیوں کہ جو باد شاہت تعریف وستائش سے عاری ہو ، اس میں نقص کا یا یا جانا لازمی ہے، اور وہ تعریف جو بادشاہت سے عاری ہو، اس میں عاجزی ولاجاری کا یا یا جانا لازمی ہے، جب کہ بادشاہت کے ساتھ تعریف وستائش کا پایاجانامنتہائے کمال اور غایت در ہے کی عظمت و جلال ہے۔

اس کی بادشاہت کی عظمت و جلالت بیہ ہے کہ: جب کوئی اس کی پناہ طلب کرتاہے تو وہ اسے پناہ دیتاہے، اور جس شخص کو الله ہلاک وبرباد کرنا جاہے اسے نہ کوئی پناہ دے سکتا ہے اور نہ اس کی حفاظت کر سکتا ہے: { قُلُ مَنْ بِيدِهِ مَلَكُونُ كُلِّ شَيْءٍ وَهُوَ يُجِيرُ وَلَا يُجُكَارُ عَلَيْهِ إِن كُنتُمْ تَعَلَّمُونَ ﴿ اسورة المؤمنون:88].

ترجمہ: یوچھے کہ تمام چیزوں کا اختیار کس کے ہاتھ میں ہے؟ جو پناہ دیتا ہے اور جس کے مقابلے میں کوئی پناہ نہیں د پاچا تا، اگرتم جانتے ہو توبتلا دو؟۔

يا مالِكًا هُوَ بِالنَّواصِي آخِذُ وقَضاؤُهُ فِي كُلِّ شَيءٍ نَافِذُ أَنَا عَائِذٌ بِكَ يَا كَرِيمُ وَلَمْ يَخِب عَبِدٌ بعزَّكَ مُستَجِيرٌ عَائِذُ

ترجمہ: اے بادشاہ حقیقی کہ جو تمام پیشانیوں (مخلوقات) کامالک ہے، اور ہرچیز میں جس کا فیصلہ نافذ ہو کررہتا

اے سخی وفیاض (رب) میں تیری پناہ کا طلب گار ہوں، وہ بندہ تبھی رسوانہیں ہو سکتا جو تیری عزت وشوکت کی یناہ میں آئے۔

# اے (رب) کہ جس کی بادشاہت مجھی زائل نہیں ہونے والی!

سیرت نگاروں نے لکھاہے کہ: "جب ہارون رشید نے اپنا محل بنوایا جو کہ (اتناعالی شان تھا کہ ) اس جیبیا دلکش وخوش نما محل (خود انہوں نے) اپنے زمانے میں نہیں دیکھا تھا! تولوگ اسے مبارک باد دینے کے لیے آئے، ان کے ساتھ ابوالعمّا ہیہ بھی تھا،اس نے کھڑے ہو کرید اشعاریڑھے کہ:



| القُصُورِ  | ظِلِّ شاهِقَةِ   | فِي   |   |           |               | ما بَدا    |          |
|------------|------------------|-------|---|-----------|---------------|------------|----------|
| البُكُورِ  | الرَّوَاحِ وَفِي | لَدَى | • | اشتَهَيتَ | بِمَا         | إِلَيكَ    | يَسعَى   |
| البُكُورِ  | الغُدُوِّ مَعَ   | مغ    |   | أَرَدتَ   | بِمَا         | عَلَيكَ    | یَجرِی   |
| الصُّدُورِ | ظِلِّ حَشْرَجَةِ | ڣۣ    |   |           |               | النُّفُوسُ | فإذا     |
| غُرُورِ    | كُنتَ إلا فِي    | مَا   | 1 | مَوقِنًا  | ع<br><b>م</b> | تَعلَ      | فَهُناكَ |

ترجمہ: بلند وبالا محلات کے ٹھنڈی چھاؤں میں جب تک چاہو سلامتی کے ساتھ زندگی کے لطف لیتے رہو۔ صبح وشام تیری خواہش کے مطابق تیری خدمت کی جاتی رہے۔ ہر صبح تازہ دم تجھے تیری چاہت کے سامان فراہم کیے جاتے رہیں۔ جب سینے سے جان نکلتے وقت روح مضطرب و بے کل ہوجائے گی تب یقین ہوجائے گا کہ تم صرف اور صرف دھوکے میں تھے۔

یہ سن کر ہارون رشید زار و قطار رونے لگے یہاں تک کہ بے ہو ش ہو کر زمین پر گر گئے ، اور ایک مہینہ کے اندر ہی حال بحق ہو گئے "۔

یہ اس ہارون کی صورت حال ہے!... جس نے بادل سے مخاطب ہو کر کہا: تو چاہے جہاں بھی برسے، (تیری سے البی میرے پاس پہنچ کر رہے گا؟!وہ ہارون ... جو ایک سال حج کر تا اور دوسرے سال غزوہ میں شریک ہوتا تھا؟!

عبد الملک بن مروان جو کہ اسلامی دنیا کا حکمر ال تھا، جب اس پر نزع کی کیفیت طاری ہوئی تواس نے اپنے محل کے قریب ایک دھونی کو دیکھا کہ وہ خوش وخرم گنگنائے جارہاہے! اس پر عبد الملک نے کہا: کاش کہ میں ایک دھونی ہوتا! کاش کہ میں بادشاہت اور خلافت سے نا آشار ہتا! پھر اس کی جان پر واز کر گئی۔

کوئی میہ کہتا ہوا (سنا گیا ) کہ: اے وہ کہ جس کی بادشاہی تبھی زائل نہیں ہونے والی، اس پررحم فرما کہ جس کی بادشاہی زائل ہو چکی، جب سعید بن المسیب نے میہ کلمات سنے توجو اب میں عرض کیا: "تمام تعریف اس اللہ کے لیے



ہے جس نے ان-شاہانِ عالم- کو حالت نزع میں ہماری طرف رجوع کرنے پر مجبور کیااور ہمیں ان کی پناہ لینے پر مجبور نہیں کیا"۔

## بادشاہ کے دروازے پر دستک دیجئے!

میرے محترم قاری! بیاری دور اور مصیبت کا فور ہو جاتی ہے، گناہ معاف ہو جاتا، قرض کی ادائیگی ہو جاتی، قیدی کورہائی مل جاتی، گمشدہ گھر واپس آ جاتا، گناہ گار توبہ کرلیتا اور فقیر مالدار ہو جاتا ہے ... بیہ سب پاک وبرتر شاہان شاہ (اللہ) کے ہاتھ میں ہے، اس لیے ہر گھڑی اور ہر لمحہ ، بطور خاص رات کے آخری بہر میں آپ اللہ ہی کی پناہ طلب کیجئے اور اسی سے آس وامید قائم رکھئے ، اللہ عزیز وبرتر ہر رات آسان دنیا پر نازل ہو تا اور بیہ ندالگاتا ہے کہ: "میں بادشاہ ہوں، کون ہے جو مجھے پکارے اور میں اس کی دعا قبول کروں؟ کون ہے جو مجھے سے مائلے اور میں اس کی دعا قبول کروں؟ فون ہے جو مجھ سے مائلے اور میں اس کی دعا قبول کروں؟ فجر کے روشن ہونے تک اللہ میں اسے نوازوں؟ کون ہے جو مجھ سے مغفرت طلب کرے اور میں اسے بخش دوں؟ فجر کے روشن ہونے تک اللہ میں ندالگاتار ہتا ہے "[اسے مسلم نے روایت کیا ہے]۔

ہمارے نبی علی اللہ اللہ عنو قات میں سب سے زیادہ اللہ سے آشا اور ان میں سب سے زیادہ رب کے عبادت گزار سے – جو کہ تمام مخلو قات میں سب سے زیادہ اللہ عبادت گزار سے – (آپ علی اللہ عزیز وبرترکی بادشاہی کا قرار کریں، ہماری صبح وشام کی دعاؤں میں یہ شامل ہواور کو نیند سے بیدار ہوتے وقت، اللہ عزیز وبرترکی بادشاہی کا قرار کریں، ہماری صبح وشام کی دعاؤں میں یہ شامل ہواور سفر سے لوٹے کے بعد بھی ہم اسے دہرائیں، نیز اگر آپ دن بھر میں سومر تبہ اس کا ورد کرتے ہیں تو آپ کا میاب وکامران لوگوں میں سے ہیں:

نبی علی الله الدالله و حدیث ہے: "جو شخص دن بھر میں سوم تبہ یہ دعا پڑھے گا: "لا إله إلا الله وحدَةُ لا شریك لَهُ ، لهُ الله للهُ ولهُ المحمدُ وهُوَ علَى كلِّ شَيءٍ قَدِيرٌ" (يعنى: الله كے سواكوئى معبود برحق نہيں، اس كاكوئى شريك نہيں، ملک اس كا ہے، تمام تعریف اس کے لیے ہے، اور وہ ہر چیز پر قادر ہے) تواسے دس غلام آزاد كرنے شريك نہيں، ملک اس كا ہے، تمام تعریف اس کے باعث کی جائیں گی اور سوبرائیاں اس سے مٹادی جائیں گی۔ اس



روز دن بھریہ دعاشیطان سے اس کی حفاظت کرتی رہے گی، تا آنکہ شام ہو جائے اور کوئی شخص اس سے بہتر عمل لے کرنہ آئے گا، مگر جواس سے بھی زیادہ یہ کلمہ پڑھ لے "۔

اے اللہ! اے روز قیامت کے مالک! زندگی کے آخری لمحہ کو ہماری زندگی کاسب سے اچھاحصہ بنادے اور اے تمام جہانوں کے پروردگار! ہمارے لیے حساب و کتاب کو آسان فرمادے۔



علماء کہتے ہیں کہ: توحید اساء وصفات دوستونوں پر قائم ہے، اور وہی توحید کا خلاصہ بھی ہے: ا-اساء وصفات اور افعال میں اللّٰہ یاک وبرتر کا کمال ثابت کرنا۔

۲- الله پاک وبرتر کوان تمام نقائص و عیوب سے پاک و منز ہ ماننا جواس کی ذات ، صفات اور افعال کے کمال کے منافی ہیں۔

ہمارے اوپر اللہ کی رحمت ہی ہے کہ اس نے ہمیں اس کا طریقہ بھی بتایا اور وہ یہ ہے کہ ہم اس کی تشیخے کیا کریں، اللہ عزیز وبر تر کا فرمان ہے: { وَسَیِّحُوهُ بُکُرُهُ وَأَصِیلًا ﴿ اللّٰهِ عزیز وبر تر کا فرمان ہے: { وَسَیِّحُوهُ بُکُرُهُ وَأَصِیلًا ﴿ اللّٰهِ عزیز وبر تر کا فرمان ہے: { وَسَیِّحُوهُ بُکُرُهُ وَأَصِیلًا ﴿ اللّٰهِ عَزِیرَ وَبِر تر کا فرمان ہے: }

ترجمه: صبحوشام اس کی پاکی بیان کرو۔

سُبحَان مَن هُوَ لا يَزَالُ مُسَبِّحًا أبدًا وليس لِغَيرِهِ السُّبحان سُبحانَ مَن فِي ذِكرِهِ طُرقِ الرِّضا منه وفيهِ الرُّوحُ والرَّيحانُ

ترجمہ: پاک ہے وہ ذات جس کی پاکی ہمیشہ بیان کی جاتی رہتی ہے، اس کے علاوہ کسی اور کے لیے پاکی نہیں ہے۔ یاک ہے وہ ذات جس کاذکر کرنے سے اس کی رضاوخو شنو دی اور راحت و مسرت حاصل ہوتی ہے۔

ہارے رسول عَلَيْتُهُ ركوع اور سجدے میں يہ دعا پڑھا كرتے تھے: "سُبُّوحٌ قَنُّوسٌ رَبُّ المَلايِكَةِ

وَالْنُ وج " (فرشتول اور جبريل امين كارب ہر قسم كے نقص وعيب اور تمام آلائشوں سے پاك ہے)۔[مسلم]۔

لغت میں تنبیج کے معنی: پاکی بیان کرنے کے ہوتے ہیں، (بتے اللہ) کے معنی ہوتے ہیں: اس نے ہر عیب سے اللہ کی پاکی وبڑائی بیان کی۔



ہماراعزیز وبرتر پر ورد گار ہر عیب، نقص اور برائی سے پاک ہے، اس پاک وبرتر کے لیے کمالِ مطلق ہے۔ توزیادہ حقد ارہے...

بوری کا ئنات عبادت گاہ ہے،اس میں رہنے والی ہر مخلوق اللہ عزیز وبرترکی پاکی بیان کرتی ہے، اور یہ اللہ کی سب سے بڑی عبادت ہے۔

آسان مين رہنے والے ان فرشتوں كو بى و كي لين: { قَالُوۤا أَ تَجۡعَلُ فِيهَا مَن يُفْسِدُ فِيهَا وَيَسْفِكُ اللهِ مَاءَ وَخَنُ نُسَيِّحُ بِحَمْدِكَ وَنُقَدِّسُ لَكَ قَالَ إِنِيٓ أَعْلَمُ مَا لَا نَعْلَمُونَ ﴿ } [سورة البقرة: 30].

ترجمہ: انہوں نے کہاایسے شخص کو کیوں پیدا کر تاہے جو زمین میں فساد کرے اور خون بہائے؟ اور ہم تیری تسبیح، حمد اور پاکیزگی بیان کرنے والے ہیں۔اللہ تعالی نے فرمایا: جو میں جانتا ہوں تم نہیں جانتے۔

کا ئنات کی ہر ایک چیز اپنے خالق کی پاکی بیان کرتی اور ہمہ تن اپنے خالق کی تشبیح میں محور ہتی ہے، سوائے کفر کرنے والے انسان وجنات کے۔

الله عزوجل كا فرمان ب: { تُسَيِّحُ لَهُ السَّمَوَتُ السَّبَعُ وَالْأَرْضُ وَمَن فِيهِنَّ وَإِن مِّن شَيْءٍ إِلَّا يُسَيِّحُ بِعَدِهِ عَلَيهِ وَلَكُرُونُ وَمَن فِيهِنَّ وَإِن مِّن شَيْءٍ إِلَّا يُسَيِّحُ بِعَدِهِ وَلَكُن لَا نَفْقَهُونَ تَسَبِيحَهُمُ إِنَّهُ وَكَانَ حَلِيمًا غَفُوزًا ﴿ اللَّهُ } [سورة الإسراء: 44].

ترجمہ: ساتوں آسان اور زمین اور جو بھی ان میں ہے اسی کی تنبیج کر رہے ہیں۔ایسی کوئی چیز نہیں جو اسے پاکیزگی اور تعریف کے ساتھ یاد نہ کرتی ہو۔ ہاں میہ صحیح ہے کہ تم اس کی تنبیج سمجھ نہیں سکتے۔وہ بڑابر دبار اور بخشنے والا ہے۔

الله بزرگ وبرتر ہر قسم کی تشبیح اور پاکیزگی کا مستحق ہے ، کیوں کہ وہ اپنی ذات اور صفات میں کامل ہے۔

ابو ہریرہ رُفُلِیْمُوْ بیان کرتے ہیں کہ میں نے رسول اللہ علیہ کو فرماتے ہوئے سنا: "ایک چیو نی نے ایک نبی کو کاٹ لیا تھا، تو ان کے حکم سے چیو نٹیوں کے سارے گھر جلا دیے گئے، اس پر اللہ تعالی نے ان کے پاس و حی بھیجی کہ اگر متہیں ایک چیو نٹی نے کاٹ لیا تھا تو تم نے ایک الیی خلقت کو جلا کر خاک کر دیا جو اللہ کی تشبیح بیان کرتی تھی "[اسے بخاری اور مسلم نے روایت کیا ہے اور مذکورہ الفاظ بخاری کے روایت کردہ ہیں]۔



بہاڑاور پر ندے تک اللہ کی تسبیح بیان کرتے ہیں، بلکہ ہر ایک مخلوق اللہ کی تسبیح کرتی ہے:

{وَسَخَّرْنَامَعَ دَاوُرُدَ ٱلْجِبَالَ يُسَبِّحْنَ وَٱلطَّيْرَ وَكُنَّا فَعِلِينَ ﴿ ﴾ [سورة الأنبياء: 79].

ترجمہ: داود کے تابع ہم نے پہاڑ کر دیے تھے جو تسبیح کرتے تھے اور پر ند بھی۔ ہم کرنے والے ہی تھے۔

ہم انسان تواس بات کازیادہ حق رکھتے ہیں کہ اللہ بزرگ وبرتر کی تسبیح کیا کریں۔

کسی سلف کا قول ہے کہ: کیاتم میں سے کسی کو شرم نہیں آتی کہ اس کی سواری جس پر وہ سوار ہو تا ہے اور وہ کپڑا جے وہ زیب تن کر تاہے، وہ اس سے زیادہ اللہ کا ذکر کرتے ہیں۔

## گوش بر آواز دل...

جب نیک وصالے حضرات کو اجر و ثواب کاعلم ہوتا ہے اور وہ جان جاتے ہیں کہ تسبیح کرنااللہ کے نزدیک محبوب ترین کلام ہے، تو وہ ہر حال میں، تسبیح کرنے میں ایک دوسرے سے آگے بڑھنے کے لیے کوشال رہتے ہیں، کیوں کہ بیدایک بآسانی حاصل ہونے والی نعمت و غنیمت ہے، نبی علیا ہی حدیث ہے کہ: (دو کلم جو زبان پر ملکے ہیں لیکن ترازو پر آخرت میں) بھاری ہوں گے اور اللہ رحمن کے یہاں پیندیدہ ہیں، وہ یہ ہیں: "سُجانَ اللهِ وَجِحَمدِهِ، سُجانَ اللهِ العظیم") [اسے بخاری ومسلم نے روایت کیا ہے]۔

نبی علی کے حدیث ہے کہ آپ نے فرمایا: "جس نے "سبحان اللہ و بحمہ ہ" دن میں سومر تبہ کہا، اس کے گناہ معاف کر دیے جاتے ہیں، خواہ سمندر کی جھاگ کے برابر ہی کیوں نہ ہوں" [اسے بخاری و مسلم نے روایت کیا ہے]۔

نیز آپ علی نے فرمایا: "کیاتم میں سے کوئی اس بات سے عاجز ہے کہ ہر روز ہز ار نیکیاں کمائے؟ آپ کے پاس تشریف فرما (صحابہ) میں سے کسی نے سوال کیا: ہم میں سے کوئی کیسے ہز ار نیکیاں کماسکتا ہے؟

آپ نے فرمایا: "سوبار (سبحان اللہ) کہے تواس کے لیے ہزار نیکیاں لکھی جائیں گی اور اس کے ہزار گناہ مٹادیے جائیں گے "[مسلم]۔

# سعادت وخوش بختی کی گنجی:





اللّٰدياك وبرتركي تشبيح كرنا: باقى رہنے والى نيكيوں ميں سے ہے۔

تسبیج: اطاعت گزراوں کے لیے تسلی کاسامان، متلاشیانِ امن کے لیے پناہ گاہ اور خائف وہر اسال کے لیے ماوی و ملجاہے، تسبیج کرنے والے یہ جانتے ہیں کہ ہر عیب اور نقص سے جس (اللہ) کی وہ تسبیج اور پاکی بیان کرتے ہیں، وہی: پریشانی کے وقت انہیں پناہ دیتا، خوف ووحشت کے وقت انہیں انس و محبت عطاکر تااور فقیری و کم مائیگی کے وقت ان کی مدد کرتا ہے۔

تشبیج کرنے والوں کی دعائیں کیوں نہ قبول ہوں جب کہ وہی لوگ فراخی وخوش حالی میں اللہ کو یاد کرتے ہیں، تو بھلا پریشانی اور سختی کے وقت اللّٰہ انہیں کیوں نہ یادر کھے؟!

الله ك نى يونس بن متى عَلَيْهِ الله ك بار بي الله نے فرمایا: { فَلُوْلَا آَنَهُ وَكَانَ مِنَ ٱلْمُسَبِّحِينَ ﴿ فَلُولَا آَنَهُ وَكَانَ مِنَ ٱلْمُسَبِّحِينَ ﴿ فَلُولَا آَنَهُ وَكَانَ مِنَ ٱلْمُسَبِّحِينَ ﴿ فَلُولَا آَنَهُ وَكُلُولُوا آَنَهُ وَكُلُولُوا الله عَنْ اللهُ عَنْ الله عَنْ الل

ترجمہ: اگریہ پاکی بیان کرنے والوں میں سے نہ ہوتے۔ تولو گوں کے اٹھائے جانے کے دن تک اس کے پیٹ میں ہی رہے۔

ابن عباس ﷺ فرماتے ہیں کہ: "اللہ کی تشبیج سے سمندر کی محجیلیاں پر سکون ہو جاتی تھیں، تو بھلاا نہیں کیوں نہ سکون ملتا،اللہ پاک وبرتر کے ذکر سے مینڈ کوں کی ٹرٹر اہٹ تھم جاتی تھی، تو حضرت یونس عَلِیْلِا کی بے چینی کیوں نہ کم ہوتی "۔

حسن فرماتے ہیں کہ: "مجھلی کے پیٹ میں حضرت یونس عَلِیِّلا نے کوئی نماز نہیں پڑھی تھی، لیکن انہوں نے فراخی و کشادگی میں کیے ہوئے اپنے نیک عمل کو (بطور وسیلہ) پیش کیا تو اللہ نے اس کے سبب انہیں حالت آزمائش ومصیبت میں یادر کھا"۔

کرجی کہتے ہیں کہ: "یہ اس بات کی دلیل ہے کہ شبیج و تہلیل (سُبِحَانَ الله اور لا إِلهَ إِلا الله) کا ورد کرنے سے غموں کے بادل حیوث جاتے اور آفت ومصیبت سے نجات مل جاتی ہے "۔



اَثَرَ (سلف صالحین کے قول) میں آیا ہے کہ:"بندہ جب نیک وصالح ہو تا ہے تو آسان میں وہ مشہور ہوجاتا ہے"۔اور تسبیح کرنا بھی ایک نیک عمل ہے،اللہ عزوجل کا فرمان ہے: {وَٱلْعَمَلُ ٱلصَّلِحُ يَرُفَعُهُم ۗ } [سورة فاطر:10].

# ترجمہ: اور نیک عمل ان کوبلند کر تاہے۔

تشبیج کرنے سے بندے کورزق ملتاہے، "الأدب المفرد" میں نبی علیق کی بیہ حدیث آئی ہے کہ:".. سبحان اللہ و بحدہ، ہر ایک مخلوق کورزق ملتاہے" [بیہ حدیث صحیح ہے]۔

# توپاکے!

الله کے لیے اتنی یا کی ہے جنتی آسان میں مخلو قات ہیں۔

اللہ کے لیے اتنی پاکی ہے جتنی زمین میں مخلو قات ہیں۔

الله کے لیے اتنی پاکی ہے جنتی آسان وزمین کے در میان مخلو قات ہیں۔

الله کے لیے اتنی یا کی ہے جتنی اس کی مخلو قات ہیں۔

الله پاک وبرترنے اپنے بندوں کو یہ حکم دیا کہ: صبح وشام کثرت سے اللہ کی تسبیح کیا کریں، چنانچہ فرمایا:

{ فَسُبْحَنَ ٱللَّهِ حِينَ تُمْسُونَ وَعِينَ تُصِّبِحُونَ ﴿ اللَّهِ عِينَ تُمْسُونَ وَعِينَ تُصِّبِحُونَ ﴿ اللَّهِ عِينَ اللَّهِ عِينَ تُمْسُونَ وَعِينَ تُصِّبِحُونَ ﴿ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَينَ اللَّهِ عِينَ اللَّهِ عَلَى اللَّهِي عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى ا

ترجمه: الله كي تسبيح پڙها كروجب كه تم شام كرواورجب صبح كرو\_

نيزعزيزوبرترن فرمايا: { وَسَبِّحُوهُ بُكُرُهُ وَأَصِيلًا لا اللهِ [سورة الأكزاب:42].

# ترجمه: صبحوشام اس کی یا کی بیان کیا کرو۔

تسبيح كى ابميت كے بيش نظر جنتيوں كو تسبيح كا الهام اسى طرح كياجائے گا، جس طرح انہيں سانس لينے كا الهام كيا جائے گا: { دَعُونَهُمْ فِيهَا سُبَحَنَكَ ٱللَّهُمَّ وَتَحِيَّنُهُمْ فِيهَا سَلَكُمُّ وَءَاخِرُ دَعُونَهُمْ فَيهَا سُبَحَنَكَ ٱللَّهُمَّ وَتَحِيَّنُهُمْ فِيهَا سَلَكُمُّ وَءَاخِرُ دَعُونَهُمْ فَيهَا سُلَكُمُ وَءَاخِرُ دَعُونَهُمْ فَيهَا سُلَكُمُ وَاللهِ مَا اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ رَبِّ اللهِ رَبِّ اللهِ مَن اللهُ الل



ترجمہ: ان کے منہ سے بیہ بات نکلے گی "سبحان اللہ" اور ان کا باہمی سلام بیہ ہو گا "السلام علیم " اور ان کی اخیر بات بیہ ہو گی کہ تمام تعریفیس اللہ کے لیے ہیں جو سارے جہان کارب ہے۔

ابن رجب مُشَلِّدُ وقم طراز ہیں: "تمام اعمال سے فراغت حاصل کی جاسکتی ہے، لیکن ذکر کی کوئی انتہا اور اختیام نہیں ہے! تمام اعمال کاسلسلہ دنیاختم ہونے کے ساتھ ختم ہو جائے گا، آخرت میں کوئی عمل باقی نہیں رہے گا، سوائے ذکر کے ، ذکر کاسلسلہ منقطع ہونے والانہیں۔

مومن ذكر الهى كے ساتھ جيتا ہے، اسى پر اس كى موت ہوتى ہے اور اسى كے ساتھ اسے دوبارہ اٹھا يا جائے گا"۔

سُبحانَ مَن سَبَّحَتهُ أَلسُنُ الأُمَمِ بَسِيحَ حَمدٍ بِمَا أَولَى مِن النِّعَمِ

سُبحانَ مَن سَبَّحَتهُ أَلسُنُ عَرَفَت بِأَنَّ تَسبِيحَهُ مِن أَفضَلِ العِصَمِ

سُبحانَ مَن إِن يَشَأ يُحْزِ المسِيءَ وَإِن يَشَأ عَفَا عَن كَبِيرِ الإِنْمِ واللَّمَمِ

سُبحانَ مَن مِنهُ نَرجُو عَفَوَ مُقتَدِرٍ ونَستَعِيدُ بِهِ مِن بَطشِ مُنتقِمِ

ترجمہ: پاک ہے وہ ذات کہ تمام مخلو قات جس کی تسبیح میں رطب اللسان ہیں۔اس نے جو نعمتیں دی ہیں، (ان پراس کی) تعریف کرتے ہوئے اس کی یا کی بیان کرتے ہیں۔

پاک ہے وہ ذات جس کی تنبیج ایس زبانیں کرتی ہیں جو جانتی ہیں کہ اس کی تنبیج کرنا حفاظت کے افضل ترین (وسائل) میں سے ہے۔

پاک ہے وہ (اللہ) جو اپنی مشیئت سے بد کار و گناہ گار کور سواکر تاہے اور اپنی مشیئت سے بڑے سے بڑے اور چھوٹے سے چھوٹے گناہ کو بھی معاف کر دیتا ہے۔

پاک ہے وہ (اللہ) جس سے ہم یہ امید کرتے ہیں کہ وہ قدرت رکھنے کے بعد بھی ہمیں معاف کر دے ، اور انتقام لینے والے کی گرفت سے اس کی پناہ چاہتے ہیں۔



الله پاک وبرتر ہمیں ان لوگوں میں شامل فرمائے جو تعریف اور پاکی کے ساتھ اس کا ذکر کرتے ہیں، اس کے اساء وصفات پر ایمان رکھتے ہیں، اس کی توحید اور عظمت کو بروئے عمل لاتے ہیں، یقیناوہ سب کچھ سننے والا اور قریب ہے۔

{ فَسُبَّحَنَ ٱللَّهِ حِينَ تُمْسُونَ وَحِينَ تُصِّبِحُونَ اللَّهُ وَلَهُ ٱلْحَمْدُ فِي ٱلسَّمَوَاتِ وَٱلْأَرْضِ وَعَشِيًّا وَحِينَ تُطْهِرُونَ اللَّهُ وَلَهُ اللَّمَوَاتِ وَٱلْأَرْضِ وَعَشِيًّا وَحِينَ تُظْهِرُونَ اللَّهُ } [سورة الروم: 17-18].

ترجمہ: اللہ تعالی کی تسبیح پڑھا کروجب کہ تم شام کرواورجب صبح کرو۔ تمام تعریفوں کے لاکق آسان وزمین میں صرف وہی ہے، تیسرے پہر کواور ظہر کے وقت بھی (اس کی پاکیزگی بیان کرو)۔







آج ہی اپنی جان کی خریداری کر لو! کیوں کہ بازار لگا ہواہے، قیمت بھی موجود ہے، سامان بھی فراہم ہیں، اس بازار پر اور ان سامانوں پر ایک ایسادن بھی آنے والاہے جس دن نہ تو تھوڑی قیمت ملے گی نہ زیادہ:

{ ذَالِكَ يُومُ ٱلنَّعَابُنِّ } [سورة التفاين: 9].

ترجمہ: وہی دن ہے ہار جیت کا۔

{ وَيَوْمَ يَعَضُّ ٱلظَّالِمُ عَلَى يَدَيْهِ يَكُولُ يَلَيْتَنِي ٱتَّخَذْتُ مَعَ ٱلرَّسُولِ سَبِيلًا ﴿ اللهِ السورة الفرقان:27].

ترجمه: الله دن ظالم شخص البين ما تصول كوچبا چباكر كم كام كاش كه مين نے رسول عليه كى راه اختيار كى موتى ـ إذا أنتَ لم تَرحَل بِزادٍ مِن التُّقَى وأبصَرتَ يَومَ الحَشرِ مَن قَد تَزَوَّدُوا لَوَا أَنتَ لَم تَرحُل بِزادٍ مِن التُّقَى وأَنْكَ لَم تَرصُد لِمَا كَانَ أَرصَدَا لَا تَكُونَ كَمِثلِهِ وأَنَّكَ لَم تَرصُد لِمَا كَانَ أَرصَدَا

ترجمہ: اگرتم سفر (آخرت) پر تقوی کا توشہ لے کر نہیں نکلوگے اور قیامت کے دن تقوی کے توشہ سے لیس لوگوں کو دیکھوگے تو تمہیں اس بات پر حسرت وندامت ہوگی کہ تم ان کے مثل نہیں ہوسکے، اور جس چیز کی انہوں نے تیاری کی اس کی تم تیاری نہیں کر سکے۔

آئے ہم اللہ کے خوبصورت نامول میں سے ایک ایسے نام پر غور وفکر کرتے ہیں جو ہمیں اس سے قریب کردے۔



یہ نام توحیدالهی کا خلاصہ اور توحیدِ اساء وصفات کا ایک ستون ہے، وہ نام ہے: اللّٰہ کا اسم گرامی (قدوس <sup>جل جلاب</sup>۔ نہایت پاک)۔

الله پاک وبرتر کا فرمان ہے: { هُو اُللَّهُ اللَّذِی لَآ إِللَهُ إِلَّا هُو اَلْمَاكُ الْقُدُّوسُ } [سورة الحشر: 23]. ترجمہ: وہی اللہ ہے جس کے سواکوئی معبود نہیں، بادشاہ، نہایت پاک ہے۔

صیح مسلم میں آیا ہے کہ نبی علیہ رکوع اور سجدے میں یہ دعا پڑھا کرتے تھے: "سُبُّوحٌ قُلُّوسٌ رَبُّ المَلا بِكَةِ وَالنُّوحِ" (فرشتوں اور جبریل امین كارب ہر قسم كے نقص وعیب اور تمام آلائشوں سے پاک ہے)۔

مند امام احمد میں آیا ہے کہ نبی علی جب وترکی نماز سے فارغ ہوتے توبید دعا پڑھت : "سُبعَانَ المَلِكُ القُدُّوسُ، سُبعانَ المُلَكُ القُدُّوسُ، سُبعانَ المَلِكُ القُدُّوسُ، سُبعانَ المُلَكُ القُدُّوسُ، سُبعانَ المُلَكُ القُدُّوسُ، سُبعانَ المُلكُ القُدُّوسُ، سُبعانَ المُلكَ القُدُّوسُ، سُبعانَ المُلكَ القُدُّوسُ، سُبعانَ المُلكَ القُدُوسُ، سُبعانَ المُلكَ القُدُوسُ، سُبعانَ المُلكَ القُدُوسُ اللهُ المُلكَ القُدُوسُ اللهُ اللهُ المُلكَ المُل

قدوس کے لغوی معنی: طہارت و پاکیزگی کے آتے ہیں، اسی طرح بابر کت کے معنی میں بھی استعال ہو تاہے۔ ہمارا پاک وبر تررب قدوس ہے، یعنی وہ: ہر قسم کے نقص وعیب سے پاک، بیوی، اولا د اور شریک وساجھی سے منزہ ہے، تمام تر فضائل اور خوبیوں کا سز اوار اور ہر طرح کی صفاتِ کمال سے متصف ہے۔

ہماراپاک وہر تر پرورد گار ایسابابر کت ہے کہ آسان وز مین میں ہمہ وقت اس کی خیر ات وہر کات وافر مقدار میں پھیلی رہتی ہیں، اس کانام مبارک ہے، اس کے افعال، اس کی ذات اور بلند وبالاصفات، سب کے سب بابر کت ہیں، و بھیلی رہتی ہیں، اس کانام مبارک ہے، اس کے افعال، اس کی ذات اور بلند وبالاصفات، سب کے سب بابر کت ہیں، و بھیلی رہتی ہیں ہے جو اپنی حکمت کے مطابق اپنی مخلوق میں سے جس کو چاہتا ہے پاک وصاف کرتا ہے: { إِنَّمَا يُرِيدُ ٱللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللِّهُ اللَّهُ ال

ترجمہ: اللہ یہی چاہتا ہے کہ اے نبی کی گھر والیو! تم سے وہ (ہر قشم کی) کی گند گی دور کر دے اور تمہیں خوب پاک کر دے۔



# وه نہایت پاک وبرترہے!

ہمارا عزیز وبرتر پرورد گار اس بات کا مستحق ہے کہ تمام مخلو قات اس کی پاکیزگی اور عظمت وبڑائی بیان کریں، پاکیزگی بیان کرنا: آسمان میں رہنے والے فر شتوں کی عبادت ہے:

{وَنَحُنُ نُسَبِّحُ بِحَمْدِكَ وَنُقَدِّسُ لَكً } [سورة البقرة: 30].

ترجمہ: ہم تیری تسبیح، حمد اور پاکیزگی بیان کرنے والے ہیں۔

يورى كائنات الله ياك وبرتركى تسبيح اورياكيزگى بيان كرتى ہے: {يُسَيِّحُ بِلَّهِ مَا فِي ٱلسَّمَوَتِ وَمَا فِي ٱلأَرْضِّ لَهُ ٱلْمُلْكُ وَلَهُ ٱلْحَمَّدُّ وَهُو عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرُ اللَّهُ [سورة التغابن: 1].

ترجمہ: (تمام چیزیں)جو آسانوں اور زمین میں ہیں اللہ کی پاکی بیان کرتی ہیں، اسی کی سلطنت ہے اور اسی کی تعریف ہے، اور وہ ہر چیز پر قادرہے۔

{ تُسَبِّحُ لَهُ ٱلسَّمَوَتُ ٱلسَّبَعُ وَٱلْأَرْضُ وَمَن فِيهِنَّ وَإِن مِّن شَيْءٍ إِلَّا يُسَبِّحُ بِجَدِهِ } [سورة الإسراء:44].

ر جمہ: ساتوں آسان اور زمین اور جو کچھ بھی ان میں ہے ، اسی کی تنبیج کر رہے ہیں۔ایسی کوئی چیز نہیں جو اسے پاکیزگی اور تعریف کے ساتھ یاد نہ کرتی ہو۔

## آپ زیاده حقد ار بیل...

تمام مخلو قات میں سب سے زیادہ اولا د آ دم کو اس بات کا حق ہے کہ وہ اللہ کی پاکیز گی بیان کریں۔

الله عزيز وبرتركي ياكيزگى بيان كرنے كاطريقه بيہ كه:

اس سے محبت کی جائے،ہر قشم کے نقص وعیب سے اس پاک وبر تر ذات کی بڑائی بیان کی جائے۔

اس کے لیے وہ صفات ثابت کیے جائیں جنہیں اس نے اپنے لیے اور اس کے رسول علیہ نے اس کے لیے ثابت کے ہیں۔

کسی بھی مخلوق سے اس کو تشبیہ دینے کی نفی کی جائے:



{لَيْسَ كَمِثْلِهِ عَشَى أَمُ وَهُوَ ٱلسَّمِيعُ ٱلْبَصِيرُ اللهِ [سورة الشورى: 11].

ترجمه: اس جیسی کوئی چیز نہیں، وہ سننے اور دیکھنے والا ہے۔

ہر قشم کے شریک وساجھی سے اس کی پاکی بیان کی جائے، نیز اس کی شریعت کو فیصل مانا جائے اور اس سے راضی رہاجائے، اور یاک وبرتر اللہ کے تئیں بد گمانی رکھنے سے گریز کیا جائے۔

جس نے اللہ کے تیک ایسا گمان رکھا جو اللہ ورسول کے بیان کر دہ اوصاف الہی کے مخالف ہو، یا اس نے ان صفات کی حقیقت کو بے معنی قرار دیا جن سے اللہ نے اپنی ذات کو متصف کیا ہے، یارسولوں نے ان سے اللہ کو متصف کیا ہے، تواس نے اللہ کے ساتھ برگمانی رکھی۔

هذا وَمِن أُوصَافِهِ القُدُّوسُ ذُو التَّعظِيمِ للرَّحمنِ

ترجمہ: اس کے علاوہ اللہ رحمٰن کی ایک صفت ہیہ ہے کہ وہ قدوس (نہایت پاک) ہے ، وہ رحمٰن اس بات کا سزاوار ہے کہ عظمت وبڑائی کے ساتھ اس کی یا کیزگی بیان کی جائے۔

## اس عمل میں آپ کا حصد...

مومن ، اطاعت و فرمانبر داری کے ذریعہ ، معصیت و نافرمانی سے باز رہ کر ، دلوں میں لگنے والے زنگ کو دور کرے ، مالِ حرام کو کھانے سے گریز کرکے اور شبہات سے اپنے مال کو پاک کرکے اپنے نفس کو پاکیزہ رکھتا ہے ، یہی وہ مومن ہے جس کی تعریف اللہ عزیز وبرترنے اپنے اس فرمان کے ذریعہ کی ہے :

{قَدْ أَفْلَحَ مَن زَّكَّنْهَا أَنْ وَقَدْ خَابَ مَن دَسَّنْهَا أَنْ } [سورة الشمس: 9-10].

ترجمہ: جس نے اسے پاک کیاوہ کامیاب ہوااور جس نے اسے خاک میں ملادیاوہ ناکام ہوا۔

الله عزيز وبرترنے موسى عَلِيَّلاً سے بيان كيا كه انہيں فرعون كے پاس جيجنے كامقصد كيا تھا، وہ يہ تھا كه وہ الله پاك وبرتركى پاكيزگى بيان كركے اپنے نفس كى اصلاح كرے: { ٱذْهَبَ إِلَىٰ فِرْعَوْنَ إِنَّهُ, طَعَىٰ ﴿ اللَّهِ عَلَىٰ اَلَىٰ إِلَىٰٓ أَن تَزَكَّىٰ وبرتركى پاكيزگى بيان كركے اپنے نفس كى اصلاح كرے: { ٱذْهَبَ إِلَىٰ فِرْعَوْنَ إِنَّهُ, طَعَىٰ ﴿ اللَّهِ عَلَىٰ اَلَّهُ إِلَىٰٓ أَن تَزَكَّىٰ وبرتركى پاكيزگى بيان كركے اپنے نفس كى اصلاح كرے: { ٱذْهَبَ إِلَىٰ فِرْعَوْنَ إِنَّهُ, طَعَىٰ ﴿ اللَّهُ عَلَىٰ اَلَّهُ إِلَىٰٓ أَن تَزَكَّىٰ وبرتركى بيات كركے اپنے نفس كى اصلاح كركے:

الله وَأُهْدِيكَ إِلَى رَبِّكَ فَنَخْشَى الله عَلَيْ الله ورة النازعات:17-19].



ترجمہ: تم فرعون کے پاس جاؤاس نے سرکشی اختیار کرلی ہے۔اس سے کہو کہ کیا تواپنی در شکی اور اصلاح چاہتاہے اور یہ کہ میں مجھے تیرے رب کی راہ د کھاؤں تا کہ تو (اس سے )ڈرنے لگے۔

یمی وجہ ہے کہ اس ایمانی پاکیزگی اور اصلاح کے بغیر کامیابی سے ہمکنار ہونا ممکن نہیں: {قَدَّ أَفَلَحَ مَن تَزَكَّی ﴿ اللَّهِ وَذَكَّرُ

اسْمَ رَبِّهِ ع فَصَلَّى الله السَّه إلى السَّمَ على:14-15].

ترجمہ: بے شک اس نے فلاح یالی جو یاک ہو گیا۔ اور جس نے اپنے رب کا نام یا در کھا اور نماز پڑھتار ہا۔

بلکہ وہ قوم جو ظلم وستم روار کھتی ہے،اس کی پاکیز گی چین جاتی ہے۔

نبی علی کی صحیح حدیث ہے کہ آپ نے فرمایا:"اللہ اس قوم کو پاک (اور ان کی اصلاح) نہیں کرتا جس کا کمزور طبقہ،
اس کے مضبوط طبقہ سے اپناحق حاصل نہ کر پاتا ہو"۔اس حدیث کو بیہ قی نے "السنن الکبری" میں روایت کیا ہے، نیزیہ بھی آپ علی مضبوط آپ علی کی صحیح حدیث ہے کہ آپ نے فرمایا:"اللہ اس قوم کو کیسے پاک کرے (اور ان کی اصلاح فرمائے) جس کے مضبوط طبقہ سے اس کے کمزور طبقہ کاحق نہ لیاجا تا ہو؟"۔

جب ابوالدرداء نے سلمان فارسی رہے گئی کو خط لکھا کہ وہ عراق سے ارض مقدسہ کی طرف ہجرت کر جائیں، تو سلمان نے اس قدر بلیغانہ جواب دیا کہ اس سے اصلاح و پاکیزگی کا معنی واضح ہو جاتا ہے، آپ نے فرمایا: "زمین کسی کو پاک نہیں کرتی! بلکہ انسان کا عمل اسے پاک کرتا ہے "۔

سُبحَانَ مَن هُوَ لا يَزالُ وَرِزقُه للعالَمِينَ بِهِ عَلَيه ضَمانُ سُبحَانَ مَن يُعطِى المُنَى بِخَواطِرٍ فِي النَّفس لم يَنطِق بَمِنَّ لِسَانُ

ترجمہ: پاک ہے وہ ذات جس نے ازل سے تمام جہان والوں کے لیے اپنے رزق کی ضانت لے رکھی ہے۔ پاک ہے وہ ذات جو دل اور خیالات میں آنے والی تمناؤں کو زبان پر آنے سے پہلے پوری کر دیتا ہے۔

اے اللہ!اے سبوح (پاک وبرتر)..اے قدوس (تمام عیوب سے منزہ)!ہم تجھ سے دعا گوہیں کہ ہمیں پاک کر دے ، اے ارحم الراحمین!ہمارے گناہ معاف کر دے اور ہم پر رحم فرما۔







انس ر الله تعالى كاايك اسم گرامى ہے جے اللہ علیہ اللہ علیہ اللہ تعالى كاايك اسم گرامى ہے جے اللہ نے اللہ نے در روئے زمین پر نازل فرمایا ہے، اس لیے آپس میں سلام پھیلاؤ" [بیر حدیث صحیح ہے، اسے بخارى نے "الأدب المفرد" میں روایت كیاہے]۔

مومن ہمیشہ اللہ سے دنیاو آخرت کی سلامتی کاسوال کر تاہے، دنیا کی سلامتی دوفتهم کی ہے: ظاہری اور باطنی: ظاہری سلامتی سے مراد ہے: ہر قسم کی بیاریوں اور ناپسندیدہ امور سے عافیت۔

دنیا کی باطنی سلامتی سے مراد ہے: کفر وبدعت اور معصیت ونافر مانی سے دین وایمان کی سلامتی۔ یہ چیز جس کی مومن دعاکر تاہے، وہ ایمان کاسب سے مضبوط کڑا ہے، اگریہ صحیح سلامت رہاتو آپ قلبِ سلیم سے سر فراز ہوں گے اور دار السلام (جنت) میں داخل ہول گے۔

ہر شخص سلامتی کاجویاہے ، اور اللہ تبارک و تعالیٰ ہی سلام (ہر عیب و نقص سے پاک وصاف ہے )۔ ابن القیم مُشَاللَّهِ فرماتے ہیں: " کتنے ایسے لوگ ہیں جنہوں نے اس نام کویاد تو کر لیالیکن اس کے اندر جو اسر ار ومعانی مضمر ہیں ،ان سے نابلد ہیں "۔

الله عزيز وبرتر كا فرمان ہے: { هُوَ ٱللَّهُ ٱلَّذِي لَآ إِلَهَ إِلَّا هُوَ ٱلْمَلِكُ ٱلْقُدُّوسُ ٱلسَّلَامُ ٱلْمُؤْمِنُ ٱللهُ عَرِيرُ وبرتر كا فرمان ہے: { هُوَ ٱللَّهُ ٱلَّذِي لَآ إِلَهَ إِلَّا هُوَ ٱلْمَلِكُ ٱلْقُدُّوسُ ٱلسَّلَامُ ٱلْمُؤْمِنُ اللَّهُ الللَّا اللَّالَّةُ اللَّهُ اللّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الل

ترجمہ: وہی اللہ ہے جس کے سواکوئی معبود نہیں، بادشاہ، نہایت پاک، سب عیبوں سے صاف، امن دینے والا، نگہبان ہے۔



معلوم ہوا کہ ہماراعزیز وبرتر پر ورد گار سلام ہے: جو کہ ہر قشم کے عیب اور نقص سے پاک ہے، کیوں کہ وہ اپنی ذات وصفات اور افعال میں کامل ہے۔

سلامت: براءت وپاکیزگی اور ایک قول کے مطابق: عافیت وسلامتی کے معنی میں ہے۔ وَهُوَ السَّلامُ عَلَى الحَقِيقَةِ سَالِمٌ مِن كُلِّ تَمْثيلٍ وَمِن نُقصَانِ

ترجمہ: وہ (اللہ) حقیقی معنوں میں السلام ہے ، جو کہ ہر قشم کی تشبیہ وتمثیل اور نقص وعیب سے پاک وصاف

-4

اس نام سے موسوم ہونے والے تمام لوگوں سے زیادہ ہماراعزیز وبر ترپر وردگار اس نام کا مستحق ہے۔ (اللہ کے) اسم گرامی السلام کے سائے میں:

الله عزیز وبرتر کی صفات میں اس نام (کے اثرات) پر غور کریں! الله کی حیات: موت، او نکھ اور نیندسے پاک وصاف ہے۔ وصاف ہے۔

الله کے علم پر غور کریں! جو کہ اس بات سے پاک وصاف ہے کہ کوئی چیز اس سے مخفی ہو، یا اسے نسیان لاحق ہو، یا اسے نسیان لاحق ہو، یا اسے یاد کرنے اور غور وفکر کرنے کی ضرورت پیش آئے! { وَمَا يَعَنْرُبُ عَن رَّبِّكَ مِن مِّثْقَالِ ذَرَّةٍ فِ اللهُ مَا يَعَنْرُبُ عَن رَّبِّكَ مِن مِّثْقَالِ ذَرَّةٍ فِ اللهُ وَلَا أَصُغَرَمِن ذَلِكَ وَلَا أَكْبَرُ إِلَّا فِي كِنْبٍ مُّبِينٍ اللهِ } [سورة يونس: 61].

ترجمہ: آپ کے رب سے کوئی چیز ذرہ بر ابر بھی غائب نہیں نہ زمین میں اور نہ آسمان میں اور نہ کوئی چیز اس سے چھوٹی اور نہ کوئی چیز بڑی مگر یہ سب کتاب مبین میں ہے۔

{وَمَا كَانَ رُبُّكَ نَسِيًّا } [سورة مريم:64].

ترجمه: تيراپرورد گار بھولنے والانہيں۔



رب كاكلام جموث اور ظلم سے پاك ہے، بلكہ اس كاكلام سچائى اور انصاف كے اعتبار سے كامل ہے: { وَتَمَّتُ كِلِمَتُ رَبِّكَ صِدَّقًا وَعَدِّلًا } [سورة الأنعام: 115].

# ترجمہ: آپ کے رب کا کلام سچائی اور انصاف کے اعتبار سے کامل ہے۔

اس کی مالداری و بے نیازی دوسرے کی ادنی ترین محتاجی سے بھی پاک وبری ہے ، بلکہ اس کے سواتمام مخلو قات اس کے محتاج ہیں ، اور وہ ہر ایک سے بے نیاز ہے۔

اس کی بادشاہت اس بات سے پاک وصاف ہے کہ کوئی اس میں اس سے جھٹڑے، یااس کا شریک، یامعاون ومد دگار ہو۔

اس کی بر دباری، عفوو در گزر اور مغفرت و بخشش، (تمام طرح کی) حاجت و ذلت اور بدلے کی چاہت سے پاک وصاف ہے، جیسا کہ اس کے سوا(معاف کرنے والے حاجت و ذلت کی وجہ سے یا بدلے کی چاہت میں معاف کرتے ہیں)۔

حتی که اس کاعذاب اورانتقام بھی اس بات سے پاک ہے کہ اس میں ظلم وزیادتی، نفس کی تسلی، غیظ وغضب اور سختی ودر شتی کی آمیز ش ہو، بلکہ بیہ تو محض اس کی حکمت اور انصاف پر مبنی ہے: { وَمَا رَدُّكِ بِظُلَّكِمِ لِلْعَبِيدِ } [سورة فصلت: 46].

# ترجمہ: آپ کارب بندوں پر ظلم کرنے والا نہیں۔

آپ اللہ کی فیلے اور اس کی تقدیر پر غور کریں! آپ اسے بہودگی اور ظلم وزیادتی سے پاک پائیں گے۔
اللہ کی شریعت اور اس کے دین پر غور کریں! اسے (ہر قسم کے) تضاد، اختلاف اور خلل سے پاک پائیں گے:
﴿ أَفَلَا يَتَدَبَّرُونَ ٱلْقُرُءَانَ وَلَوَ كَانَ مِنْ عِندِ غَيْرِاً لِلّهِ لَوَجَدُّ واْفِيهِ ٱخْذِلَا هَا اللہ عَلَيْ الله الله عَلَى اللہ تعالى کے سواکسی اور کی طرف سے ہو تا تو یقینا اس میں بہت پھھ اختلاف پاتے۔



الله كاعرش پر مستوى اور بلند ہونااس بات سے پاك ہے كہ وہ اس چيز كامختاج ہو جو اسے اٹھائے اور جس پر وہ مستوى ہو، بلكہ عرش اس كامختاج ہے اور اس كو اٹھانے والے فرشتے اس كے مختاج ہيں، وہ عرش سے اور اس كو تھامنے والے فرشتوں سے، بلكہ اپنے سواہر ایک سے بے نیاز ہے۔

اس کی ساعت وبصارت اس بات سے پاک وصاف ہے کہ اس پر کوئی چیز مشتبہ ہو یا کوئی بات اسے بے معنی معلوم ہو۔

حتی کہ اپنے اولیاسے اس کی محبت بھی ان شائبوں سے پاک ہے جو مخلو قات کی باہمی محبت میں لاحق ہوا کرتی ہیں، جیسے حاجت وضر ورت کی وجہ سے کسی سے محبت کرنا، تملق کے طور پر اس سے محبت ظاہر کرنااور اس کی قربت کے ذریعہ کوئی منفعت حاصل کرنا۔

## محبت كرنے والوں كابدلہ وانعام:

الله پاک وبرترنے اپنے نبیوں اور رسولوں پر ان کے ایمان اور حسن اعمال کی وجہ سے سلامتی بھیجی ہے، تا کہ لوگ ان کی اقتداو پیروی کریں اور کوئی ان کوبرائی کے ساتھ یاد نہ کرہے:

﴿ وَسَلَامٌ عَلَى ٱلْمُرْسَلِينَ ﴿ إِنَّ السَّا } [سورة الصافات: 181].

ترجمہ: پیغمبروں پر سلام ہے۔

الله عزوجل نے یکی علیہ الله عزوجل نے کہا ہے کہ: (تین مواقع) مخلوق کے لیے سخت وحشت ناک ہوتے ہیں: جب انسان کی ولادت ہوتی ہے تووہ خود کو رحم مادر سے باہر دیکھتا ہے۔ جب موت کا شانجہ اسے اپنی گرفت میں لیتا ہے تووہ الی مخلوقات کو دیکھتا ہے جنہیں پہلے کھی نہیں دیکھا ہوتا ہے۔ اور جب اسے قبر سے زندہ کرکے اٹھا یا جائے گاتو وہ خود کو میدان محشر کی عظیم ہولنا کیوں میں گھر اہوا یائے گا: { وَسَلَمٌ عَلَيْهِ يَوْمَ وَٰلِدَ وَيُوْمَ يَمُوتُ وَيُوْمَ يُبْعَثُ حَيَّا الله } [سورة مریم ایک الله علیہ یوں دن وہ مرے اور جس دن وہ بیدا ہوا اور جس دن وہ مرے اور جس دن وہ زندہ کرکے اٹھا یا جائے۔

جو شخص الله پاک وبرتر کی ہدایت پر چلے گاوہ اس کی ناراضگی اور عذاب سے محفوظ رہے گا، یہی معنی ہے اللہ کے

اس فرمان كا: {وَالسَّلَامُ عَلَىٰ مَنِ ٱتَّبَعَ ٱلْهَدُى ٓ ﴿ السِّورة عِه: 47].

ترجمہ: سلامتی اسی کے لیے ہے جوہدایت کایابند ہو جائے۔

جنت، سلامتى كالمحرب: { ﴿ لَهُمْ دَارُ ٱلسَّلَهِ عِندَ رَبِّهمٌّ } [سورة الأنعام: 127].

ترجمہ: ان لوگوں کے واسطے ان کے رب کے پاس سلامتی کا گھر ہے۔

الله تبارك و تعالى جنت ميں اپنے بندوں پر سلام پیش كرے گا: { سَلَكُمُّ قَوْلًا مِن رَّبِ رَّحِيمٍ ﴿ اَسُورَةَ یس:58].

ترجمہ:مہربان پرورد گار کی طرف سے انہیں "سلام" کہاجائے گا۔

فرشة جب الله كے نيك بندوں كى روح قبض كرتے ہيں تو انہيں سلامتى كى بشارت دية اور اطمينان دلاتے ہيں: { ٱلَّذِينَ لَنُوَفَّا اللهُ مُ ٱلْمَكَيْرِ كَا فَيْ يَقُولُونَ سَكَمٌ عَلَيْكُمُ ٱدْخُلُواْ ٱلْجَنَّةَ بِمَا كُنتُمْ تَعَمَّلُونَ اللهَ } 
سورة النحل:32].

ترجمہ: وہ جن کی جانیں فرشتے اس حال میں قبض کرتے ہیں کہ وہ پاک صاف ہوں کہتے ہیں کہ تمہارے لیے سلامتی ہی سلامتی ہے، جاؤجنت میں اپنے اعمال کے بدلے جوتم کرتے تھے۔

اس نام سے آپ نے کیا حاصل کیا...

اللہ پاک وبرتر کے اسم گرامی (السلام) کے ذریعہ عبادت کرنے کا ایک طریقہ یہ بھی ہے کہ: بندہ مسلم کا دل اور اس کی زبان دوسر سے مسلمانوں کے تنیک ہر طرح کی آلائش اور برائی سے پاک ہو، کیوں کہ نبی علیہ کی حدیث ہے :"مسلمان وہ ہے جس کی زبان اور ہاتھ سے مسلمان بچر ہیں اور مہاجر وہ ہے جو ان کاموں کو چھوڑ دے جن سے اللہ نے منع فرمایا ہے "[اسے بخاری ومسلم نے روایت کیا ہے]۔



مومن صرف اس پربس نه کرے که اس کی اذیت سے دوسرے محفوظ رہیں، بلکه اس عظیم نام کاحق اداکر نا مجھی اس پر بس نه کرے که اس کی اذیت سے دوسرے محفوظ رہیں، بلکه اس عظیم نام کاحق اداکر نا مجھی اس پر واجب ہے، جبیا که رسول الله علیہ کا فرمان ہے:"السلام: الله تعالی کااسم گرامی ہے، جسے الله نے روئے زمین سوام پھیلاؤ" [یہ حدیث صحیح ہے، اسے بخاری نے الأدب المفرد میں روایت کیا ہے]۔

سلام - یعنی "السلام علیم" - کہنے کی ایک فضیات ہے ہے کہ بید دار السلام (جنت) تک پہنچا تا ہے، نبی علیہ صحیح حدیث ہے کہ: "تم جنت میں نہ جاؤ گے جب تک کہ ایمان نہ لے آؤ، اور تم (کامل) مومن نہیں ہوسکتے جب تک کہ تم آپس میں ایک دوسرے سے محبت نہ رکھنے لگو، کیا میں تمہیں ایساکام نہ بتاؤں کہ جب تم اسے کرنے لگو گے تو تم آپس میں ایک دوسرے سے محبت کرنے لگو گے۔ آپس میں سلام کوعام کرو"۔

#### غور طلب بات..

يه كهنادرست نهيس كه: الله پر سلام هو!

کیوں کہ سلامتی اللہ ہی سے حاصل ہوتی ہے اور اسی کے لیے ہر قسم کی سلامتی ہے، جب نبی علیہ نے صحابہ کویہ کہتے ہوئے سنا کہ: اللہ پر سلام ہو! تو آپ علیہ نے فرمایا: "یہ نہ کہو کہ" اللہ پر سلام ہو" کیوں کہ اللہ تو خود سلام ہے، بلکہ یہ کہو : اللّه پر سلام ہو! تو آپ علیہ والصّّلَواتُ والطّیّبَاتُ ، السّلامُ عَلیه النّبِیُ ورحمةُ اللهِ وَبَرَکَاتُهُ، السّلامُ عَلیه وَالصّّلَواتُ اللهِ الصّّالِحِینَ" (یعنی: آدابِ بندگان، تمام عبادات، اور ساری یا کیزہ خیر اتیں اللہ ہی کے لیے ہیں، آپ پر اے نبی سلام ہو اور اللہ کی رحمتیں اور بر کتیں نازل ہوں، ہم پر اور اللہ کے بندوں پر سلام ہو)۔

"أَشْهَدُ أَن لا إِلَهَ إلا اللهُ وأَشْهَدُ أَنَّ مُحِمَّدًا عَبدُهُ وَرَسُولُهُ" (يعنى: ميس گوائى ديتا ہول كه الله ك سواكوئى معبود برحق نہيں اور ميں گوائى ديتا ہول كه محمد اس كے بندے اور رسول ہيں) [اس حديث كو بخارى ومسلم نے تقريبا انہى الفاظ ميں روايت كياہے]۔



ایک روایت میں یہ اضافہ آیاہے: "کیوں کہ جب تم اس طرح کہوگے توز مین وآسان میں رہنے والے اللہ کے ہر نیک بندے کو یہ شامل ہوگا"[اسے بخاری ومسلم نے روایت کیاہے]۔

اے اللہ! تو سلام ہے ، تجھ ہی سے سب کی سلامتی ہے ، اے عزت وہزرگی والے! تیری ذات بڑی بابر کت ۔

اے اللہ! ہمارے لیے ہمارے دین کوسالم رکھ جو ہمارے لیے بچاؤ کا ذریعہ ہے، ہمارے لیے ہماری دنیا کوسالم (درست) فرمادے جس میں ہماری روزی ہے، ہمارے لیے ہماری آخرت کوسالم (درست) کر دے جہال ہمیں لوٹ کر جاناہے، اور اے ہمارے پر وردگار ہمیں سلامتی کے گھر (جنت) میں داخل فرما، یقینا تو ہر چیز پر قادر ہے۔





پہاڑی چوٹیوں کے اوپر (افق کا) منظر بدلتا ہے: فرحت و کشادگی کا سورج روشن ہوتا ہے، ٹیلوں کی بلندیوں پر
نور کی کر نیں ضوفشانی کرتی ہیں، اور غم واندوہ کے ہر دروازے پر مسرت کی سوغات لے کر دستک دیتی ہیں۔
اپنی آئیسیں کھولیں، دونوں ہاتھ بلند کریں، غم واندوہ کو اپنے اوپر حاوی نہ ہونے دیں، اور نہ یاس و قنوط کو اپنے

ہیں ہسیں دیں ارزوں ہو طابعت دیں ہے جو آپ کو امن وامان عطا کرے ، اور آپ کے دکھ درد کو سمجھ سکے ۔ قریب آنے دیں، کیوں کہ وہ (رب موجو د) ہے جو آپ کو امن وامان عطا کرے ، اور آپ کے دکھ درد کو سمجھ سکے ۔ …یقیناوہ امن وامان دینے والا عزیز وبر تر (اللہ) ہے۔

محیلیاں، سمندری مخلو قات، چرندوپر نداور وحثی جانور، سب کے سب امن دینے والے پاک وبرتر (اللہ) سے ہی امن وامان کی امید قائم رکھتے ہیں۔

آپ بھی اسی امن دینے والے عزیز وہرتر (پر ور دگار) کا قصد کریں ، اس کے سامنے اپنی حالت زاربیان کریں ، کیوں کہ اس کی فراخی و کشادگی ، پلک جھپکتے نظر سے او جھل ہو جانے والی بجلی (کی کوند) سے بھی زیادہ تیز روہے ، اور ہر لمحہ اس کی مہر بانیوں کی ہر کھابر ستی رہتی ہے۔

المؤمن مرد جل الله عزيز وبرتر كاايك اسم گرامى ہے، جيساكه الله كافرمان ہے: { هُوَ ٱللَّهُ ٱلَّذِي لَآ إِلَاهَ إِلَّا هُوَ ٱللَّهُ ٱللَّهُ ٱللَّهُ وَاللَّهُ ٱللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّالَةُ اللَّالَةُ اللّلَا اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّاللَّهُ الللَّهُ

ترجمہ: وہی اللہ ہے جس کے سوا کوئی معبود نہیں، باد شاہ، نہایت یاک، سب عیبوں سے صاف، امن دینے والا ہے۔



(المؤمن) ایبااسم ہے جو صرف قر آن کی ایک آیت میں وار دہواہے، اس کا ذکر خائف وہر اساں لو گوں کے لیے بطور امن وسکون، امیدر کھنے والوں کے لیے بطورامان واطمینان اور غمز دوں کے لیے بطور فرحت و کشادگی کے ہواہے۔

# (الله ك) اسم كرامي المؤمن كے سائے ميں ... غور و فكر كي چند كھرياں:

اہل علم کہتے ہیں کہ: المؤمن کے دومعانی ہیں:

پہلا معنی: تصدیق کرنے کے ہیں، جب سے اللہ نے مخلوق کو پیدا فرمایا، اس وقت سے لے کرروز قیامت تک کی سب سے بڑی تصدیق نے کہ: اللہ عزیز وبرتر نے اپنے ذات کی تصدیق فرمائی، اپنے لیے وحدانیت اور تمام تر عبودیت میں اپنی انفرادیت کی گواہی دی ، کمال وجلال اور بلند وبالا صفات کے ذریعہ اپنی تعریف فرمائی ، اللہ بزرگ وبرتر اپنے بارے میں ارشاد فرما تا ہے: { شَهِدَ اللّهُ أَنَّهُ لَاۤ إِلَكَ إِلّا هُو } [سورة آل عمران: 18].

ترجمہ:اللہ تعالی اس بات کی گواہی دیتاہے کہ اللہ کے سوا کوئی معبود برحق نہیں۔

عظیم بادشاہ (اللہ)، جو کہ تمام جہانوں کا پالنہارہے، اس کی بیہ عظیم ترین گواہی ہے، جو کہ سب سے بڑی اور عظیم الثان امر کی گواہی ہے، اور وہ ہے: اللہ بزرگ وبرتر کی توحید، اس کے لیے دین کو خالص کرنے اور اس کا انصاف پر قائم رہنے کی گواہی۔

وَأَشْهَدُ أَنَّ اللهَ لا رَبَّ غيرُهُ كرِيمٌ رَحِيمٌ يُربَّحَى وَيُؤَمَّلُ ترجمہ: ميں ميہ گواہى ديتا ہوں كہ اللہ كے سواكو كى پالنہار نہيں، وہ سخى وفياض اور رحم دل ومهر بان ہے، اسى سے اميديں قائم ركھى جاتى ہيں۔

وہی عزیز وبر تریر ورد گارہے جس نے اپنے قول اور وعدے کوسچ کھمر ایا:

{وَمَنْ أَصْدَقُ مِنَ ٱللَّهِ قِيلًا ١٠٠٠ [سورة النساء: 122].

ترجمہ: اور کون ہے جوابنی بات میں اللہ سے سچاہو۔



اس نے انبیائے کرام کے ہاتھوں پر واضح اور روشن نشانیاں رو نماکر کے ان کی تصدیق فرمائی:

{قَدْجِئْتُكُمْ بِتَايَةٍ مِّن زَيِّكُمْ } [سورة آل عمران:49].

ترجمه: میں تمہارے رب کی نشانی لایا ہوں۔

{ وَأَتَيْنَكَ بِٱلْحَقِّ وَإِنَّا لَصَدِقُونَ ﴿ اللَّهِ الْحَرِ:64].

ترجمہ: ہم تو تیرے پاس صریح حق لائے ہیں اور ہیں بھی بالکل سیج۔

الله نے اپنے بندوں سے دنیامیں نصرت وفتح، روئے زمین کی سلطنت اور آخرت میں اجرو ثواب سے نوازنے کا جو وعدہ کیا ہے، وہ (پالنہار) ان وعدوں کو سچ کر تا ہے، الله عزوجل فرما تا ہے: { شُمَّ صَدَفَّنَاهُمُ اللَّوَعَدَ فَأَبْحَيْنَاهُمُ وَمَن نَشَاءُ وَأَهْلَكَ غَنَا ٱلْمُسْرِفِينَ ﴾ [سورة الأنبياء: 9].

ترجمہ: پھر ہم نے ان سے کیے ہوئے سب وعدے سچے کیے۔ انہیں اور جن جن کو ہم نے چاہا نجات عطافر مائی اور حد سے نکل جانے والوں کو غارت کر دیا۔

اور کافروں کو (جمارے پروردگارنے) دنیا و آخرت میں جس سزاا ور رسوائی کی وعید سنائی ہے، اسے بھی پورا کر تاہے، الله عزوجل فرما تاہے: {وَنَادَىٰۤ أَصْعَابُ ٱلْجُنَّةِ أَصْعَابُ ٱللَّارِ أَن قَدْ وَجَدْنَا مَا وَعَدَنَا رَبُّنَا حَقَّافَهَلُ وَجَدتُّمُ مَّا وَعَدَ رَبُّكُمْ حَقًا قَالُواْ نَعَمَّ فَأَذَّنَ مُؤَذِّنُ بَيْنَهُمْ أَن لَّعَنَةُ ٱللَّهِ عَلَى ٱلظّلِمِينَ ﴿ اَللَّهِ عَلَى ٱلظّلِمِينَ ﴿ اللَّهِ عَلَى الطَّلِمِينَ ﴿ اللَّهِ عَلَى الطَّلِمِينَ ﴿ اللَّهُ عَلَى الطَّلِمِينَ ﴿ اللَّهُ عَلَى الطَّلِمِينَ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى الْعَلَامِينَ اللَّهُ عَلَى الْعَلِمُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى الْعَلَامِينَ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى الْعَلْمُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الْعَلْمُ الْعَلَامِينَ اللَّهُ الْعَلْمُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الْعَلْمُ الْعَلِمُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الْعَلَامِينَ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ الْعَلَامُ الْعَلَامُ اللَّهُ عَلَى الْعَلَامِينَ اللَّهُ عَلَى الْعَلَامُ الْعَلَامُ الْوَلَامُ الْعَلَامُ الْعَلَامُ اللَّهُ عَلَى الْعَلْلِمِينَ الْعَلَامِينَ الْعَلَامِينَ اللَّهُ عَلَى الْعَلْمِينَ الْعَلَامِينَ الْعَلَامِينَ اللَّهُ عَلَى الْعَلَامِينَ الْعَلَامِينَ الْعَلَامِينَ اللَّهُ الْعَلَامُ الْعَلَامُ الْعَلَامُ الْعَلَامُ اللَّهُ الْعَلَامِينَ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ الْعَلَامِينَ الْعَلَامُ الْعَلَامُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى الْعَلَامُ الْعَلَامُ الْعَلَامُ الْعَلَامُ الْعَلَامُ الْعَلَامُ اللَّهُ الْعَلَامُ الْعَلَامُ الْعَلَامُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْعَلَامُ الْعَلَامُ الْعَلَامُ الْعَلَامُ الْعَلَامُ الْعَلَامُ الْعَلَامُ اللَّهُ اللَّهُ الْعَلَامُ الْعَلَامُ الْعَلَامُ الْعَلَامُ الْعَلَامُ الْعَلَامُ الْعَلَامُ اللْعَلَامُ الْعَلَامُ الْعَامُ الْعَلَامُ اللَّهُ الْعَلَامُ اللَّهُ الْعَلْمُ ال

#### [سورة الأعراف: 44].

ترجمہ: اہل جنت اہل دوزخ کو پکاریں گے کہ ہم سے جو ہمارے رب نے وعدہ فرمایا تھا ہم نے تو اس کو واقعہ کے مطابق پایا، سوتم سے جو تمہارے رب نے وعدہ کیا تھا تم نے بھی اس کو واقعہ کے مطابق پایا؟ وہ کہیں گے ہاں، پھر ایک پکار نے والا دونوں کے در میان میں پکارے گا کہ اللہ کی مار ہو ان ظالموں پر۔

الله بزرگ وبرتر کی ساری خبریں درست اور سچ ہیں۔

ومَا لِي بِبَابٍ غيرَ بابِكَ مَدخَلُ

وإِنِّي بِكَ اللَّهُم رَبِّي لَوَاثِقٌ





ترجمہ: اے اللہ! میرے پرورد گار! مجھے تیرے اوپر کامل اعتماد و بھروسہ ہے۔ تیرے در کے سوامیرے لیے کوئی در نہیں کہ میں جہاں داخل ہو سکوں۔

الله بزرگ وبرتر ان لوگول كو محبوب ركھتاہے جو اپنے وعدے اور باتوں میں سے ہوتے ہیں: { يَكَأَيُّهَا اللهِ بِزرگ وبرتر ان لوگول كو محبوب ركھتاہے جو اپنے وعدے اور باتوں میں سے ہوتے ہیں: { يَكَأَيُّهَا اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ

ترجمہ: اے ایمان والو! الله تعالی سے ڈرواور نیچوں کے ساتھ رہو۔

(المؤمن کا) دوسر امعنی: امن وامان دینے کے ہیں، جو کہ ڈرانے کی ضدہے:

{وَءَامَنَهُم مِّنُ خُوْفِ إِنَّ } [سورة قريش:4].

ترجمه:اور ڈر (اور خوف) میں امن (وامان) دیا۔

لوگوں کی صورت حال ہے ہے کہ ان میں کوئی بیاری کا شکار ہے ، تو کوئی دوا کی قلت سے جو جھ رہا ہے ، کوئی دوشہنوں کے غلبہ سے پریشان ہے ، کوئی ایسے فقر وفاقہ سے دو چار ہے جو (آرائش حیات کو) بھلا دے ، کوئی موت کا سامنا کر رہا ہے ، وہ سب امن کی تلاش میں ہی کھانے کے انتظامات کرتے ہیں ، اسی کی خاطر قلعے اور ہسپتال قائم کرتے ہیں ، بند اور ڈیم تغیر کرتے ہیں اور امن کی تلاش میں ہی مختلف ساج اور ممالک کے کمز ور لوگ بعض دفعہ مضبوط لوگوں کی پناہ لینے (پر مجبور ہوتے ) ہیں۔

اور جس وقت یہ ساری طاقتیں ڈھیر ہو جاتی ہیں، حقیقتیں مکشف ہو جاتی ہیں، ان کے پاس سوائے اس کے کوئی اور جس وقت یہ ساری طاقتیں ڈھیر ہو جاتی ہیں، حقیقتیں مکشف ہو جاتی ہیں، جو اپنے بندوں کو امن سے نواز تاہے، تو اور چارہ نہیں رہتا کہ پاک وہر تر مؤمن (امن دینے والے رب) کی پناہ لیں: جو اپنے بندوں کو امن سے نواز تاہے، جو ہر چیز کا اس سے فرار ہونے کے بعد پھر اسی کی طرف لوٹ آتے ہیں، جو ان کا خالتی بلکہ پوری کا ئنات کا خالتی ہے، جو ہر چیز کا نگہبان ہے اور تمام بندوں کی پیشانیاں اس کے ہاتھ میں ہیں۔

جب قیامت کے دن اللہ عزیز وہر تر کاعذاب واقع ہوگا، تو کوئی نہ ہو گاجو لوگوں کو امن دے سکے اور نہ انسانوں کے پاس کوئی طاقت ایسی ہوگی جو اس عذاب کو دور کر سکے: {ءَأَمِنهُم مَّن فِي ٱلسَّمَآءِ أَن يَغْسِفَ بِكُمْ ٱلْأَرْضَ فَإِذَا



هِي تَمُورُ اللهُ أَمُ أَمِنتُم مَن فِي ٱلسَّمَآءِ أَن يُرْسِلَ عَلَيْكُمْ حَاصِبًا فَسَتَعْلَمُونَ كَيْفَ نَذِيرِ اللهَ [سورة الملك:16-17].

ترجمہ: کیاتم اس بات سے بے خوف ہو گئے ہو کہ آسانوں والا تمہیں زمین میں دھنسا دے اور اچانک زمین لرزنے گئے۔ یا کیاتم اس بات سے نڈر ہو گئے ہو کہ آسانوں والا تم پر پتھر برسادے؟ پھر تو تمہیں معلوم ہو ہی جائے گا کہ میر اڈراناکیسا تھا۔

#### تين مقامات:

لوگ تین مقامات پر امن وامان کی جنتجو کرتے ہیں ، اور یہ تینوں مقامات عزیز وبر تر امن دینے والے (اللہ کے ) ہاتھ میں ہیں جو ہرچیز پر قادرہے اور جو اپنے تقوی شعار اولیا کو ہی اس سے نواز تاہے:

يهلامقام: ونياوى امن اپنى مختلف قسمول كے ساتھ: {وَلَوْ أَنَّ أَهْلَ ٱلْقُدَرَىٰٓ ءَامَنُواْ وَاتَّ قَوْا لَفَنَحْنَا عَلَيْهِم بَرَكَتِ مِنَ ٱلسَّمَآءِ وَٱلْأَرْضِ } [سورة الأعراف:96].

ترجمہ: اگر ان بستیوں کے رہنے والے ایمان لے آتے اور پر ہیز گاری اختیار کرتے تو ہم ان پر آسان اور زمین کی بر کتیں کھول دیتے۔

دوسرامقام: جال کنی کے وقت، جب ملک الموت نازل ہو تاہے اور برزخ میں جب (سوال وجواب کرنے والے) دو فر شتوں کا سامنا ہو تاہے۔

اس وقت مومنول كوامن وامان اور بشارت وخوش خبرى دى جاتى ہے: {إِنَّ ٱلَّذِينَ قَالُواْ رَبُّنَا ٱللَّهُ ثُمَّ اللهُ تَعَافُواْ وَلَا تَحَانُواْ وَاَبَشِرُواْ بِالْجَنَّةِ ٱلَّتِي كُنتُمُ اللهُ تَعَافُواْ وَلَا تَحَانُواْ وَاللهِ مَعَانُواْ وَاللهِ مَعَانُواْ وَاللهِ مَعَانُواْ وَاللهِ مَعَانُواْ وَاللهِ مَعَانُوا وَاللهُ اللهُ اللهُ اللهُ وَمَا اللهُ الل

ترجمہ: (واقعی) جن لوگوں نے کہا کہ ہمارا پر ورد گار اللہ ہے ، پھر اسی پر قائم رہے ان کے پاس فرشتے (یہ کہتے ہوئے) آتے ہیں کہ تم کچھ بھی اندیشہ اور غم نہ کرو (بلکہ)اس جنت کی بشارت سن لوجس کا تم وعدہ دیے گئے ہو۔



تیسر امقام: آخرت میں سب سے بڑی ہولنا کی کے وقت، جہاں پر ہیز گاروں کو سب سے بڑے امن وامان سے نوازا جائے گا، اللہ عزیز وبر ترکا فرمان ہے: { لَا يَحَوْرُنُهُمُ مُ الْفَنَعُ مُ الله عَنِير المقام: الله عَنْ الله عَن

ترجمہ: وہ بڑی گھبر اہٹ (بھی) انہیں غمگین نہ کرسکے گی اور فرشتے انہیں ہاتھوں ہاتھ لیں گے، کہ یہی تمہاراوہ دن ہے جس کاتم وعدہ دیئے جاتے رہے۔

صرف موحد بنده کوہی امن سے نوازاجائے گا:

{مَن جَاءً بِٱلْحَسَنَةِ فَلَهُ, خَيْرٌ مِنْهَا وَهُم مِن فَرْعٍ يَوْمِيدٍ ءَامِنُونَ ١٨٠ [سورة النمل:89].

ترجمہ: جولوگ نیک عمل لائیں گے انہیں اس سے بہتر بدلہ ملے گا اوروہ اس دن کی گھبر اہٹ سے بے خوف ہوں گے۔

آپ کے ایمان کے بفترر آپ کو امن وامان ملے گا، کیوں کہ اللہ عزیز وبرتر کا فرمان ہے:

{ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَلَمْ يَلِيسُوٓا إِيمَنَهُم يِظُلَمِ أَوْلَئِيكَ لَهُمُ ٱلْأَمَنُ وَهُم مُّهَ تَدُونَ ﴿ اللهِ اللهِ اللهُ عام:82]. ترجمہ:جولوگ ایمان رکھتے ہیں اور اپنے ایمان کو شرک کے ساتھ مخلوط نہیں کرتے، ایسوں ہی کے لیے امن ہے اور وہی راہ راست پر چل رہے ہیں۔

#### اس میں آپ کا حصہ...

مومنوں کے لیے اس عظیم نام کافائدہ میہ ہے کہ:وہ جان لیں کہ ابتلاء وآزمائش اور مصائب ومشکلات کے وقت جو اسے امن وامان دیتا ہے وہ اللہ عزیز وبر ترہی ہے،اسی طرح یہ بھی ذہن نشیں رکھیں کہ: جیساعمل ہو گا،بدلہ اسی کے مثل ملے گا، اس لیے (جو سیچ مومن ہیں) وہ اللہ کے پاس جو امن وامان ہے، اس کی چاہت وخواہش میں اور قیامت کے دن امن چھن جانے کے خوف سے لوگوں کو اپنے شر اور برائیوں سے مامون رکھتے ہیں۔



رسول الله علی کی صحیح حدیث ہے کہ آپ نے فرمایا: "کیا میں تمہیں سیچے مومن کی (صفت) نہ بتلادوں؟ سیچا مومن وہ ہے جس کی مومن وہ ہے جس کی مومن وہ ہے جس کی جانیں اور ان کے مال مامون و محفوظ ہوں اور سیچا مسلمان وہ ہے جس کی زبان اور ہاتھ (کے شر) سے لوگ محفوظ رہیں "[بیر حدیث صحیح ہے، اسے احمد نے "المسند" میں روایت کیا ہے]۔

اے اللہ! ہمیں اپنے ملک میں پر امن زندگی عطا کر... اے اللہ! ہمیں ہر قسم کے خوف سے مامون رکھ، ہمارا نامہ اعمال داہنے ہاتھ میں دے اور ہمارا حساب آسان فرمادے۔





# (۱۷) المُهَيمِئُ جلجلاله

یہ ایک پیغام ہے ہر اس شخص کے لیے جو زندگی سے اوب چکاہے ، اپنی حیات سے اکتا چکاہے ، شب وروز سے تنگ آ چکا ہے ، رنج وغم کا مز ہ چکھ چکا ہے ... ایسے شخص کے لیے بشارت وخوش خبری ہے کہ واضح اور کھلی فتح آ پ کے سامنے ہے ، نصرت ومد د آپ کے قریب ہے ، پریشانی کے بعد فراخی اور سختی کے بعد آ سانی ہی آتی ہے۔

ایک امید ہے جو (پوری آب و تاب کے ساتھ) روش ہے، آپ کے سامنے (امنگوں سے) بھر پور ایک مستقبل اور سچاوعدہ ہے: {وَعُدَ اللَّهِ لَا يُعُلِفُ اللَّهُ وَعُدَهُ, } [سورة الروم: 6].

ترجمہ: الله كاوعدہ ہے، الله تعالى اپنے وعدے كو خلاف نہيں كرتا۔

كيا آپ كے آقا و مولى اور خالق نے يہ نہيں فرمايا كہ: {وَلِلَّهِ ٱلْأَسَّمَآءُ ٱلْحُسَّنَىٰ فَٱدْعُوهُ بِهَآ } [سورة الأعراف:180].

ترجمہ: اچھے اچھے نام اللہ ہی کے ہیں، ان ناموں سے ہی اللہ کو موسوم کیا کرو۔

اگر آپان ناموں سے اللہ کو پکاریں گے، تواس کا نتیجہ کیا ہو گا؟ { وَقَالَ رَبُّحَكُمُ اُدْعُونِیٓ أَسْتَجِبُ لَكُمْ ٓ } [سورة غافر:60].

ترجمہ: تمہارے رب کا فرمان (سرزد ہوچکا) ہے کہ مجھ سے دعاکر ومیں تمہاری دعاؤں کو قبول کروں گا۔

آیئے ہم اس مقام پر (کھہر کر)اللہ کے ایک اسم گرامی: (المہیمن عزوجل - نگہبان) کی معرفت حاصل کر کے اس کی قربت حاصل کریں:



الله عزیز وبرتر کو اس کے خوبصورت ناموں اور صفات کے ساتھ جاننا: دین کی اصل ، ہدایت وراستی کی بنیاد، دلوں اور عقلوں کو حاصل ہونے والی سب سے افضل اور سب سے واجب چیز ہے۔ اللہ کے اسم گرامی (المصیمن عزوجل) کاذکر سورۃ الحشر کے اخیر میں ہواہے:

{ هُوَ ٱللَّهُ ٱلَّذِي لَآ إِلَهُ إِلَهُ إِلَهُ الْمُواَلُمُ الْقُدُّوسُ ٱلسَّكُمُ ٱلْمُؤْمِنُ ٱلْمُهَيَّمِثُ } [سورة الحشر: 23]. ترجمہ: وہی اللہ ہے جس کے سواکوئی معبود برحق نہیں، بادشاہ، نہایت پاک، سب عیبوں سے صاف، امن دینے والا، تکہمان ہے۔

بندہ کے تمام حالات، اس کے شب وروز کی نقل وحرکت، اس کا ظاہر وباطن، اس کا سفر وحضر، سب سے غیبوں کا جانبے والا (رب)واقف ہے اور انہیں بندہ کے (نامہ اعمال میں) شار کرتا ہے:

{ فَإِنَّهُ رَبِعُلُمُ ٱلسِّرَّ وَأَخْفَى ﴿ السَّورة طه: 7].

ترجمہ: وہ پوشیدہ سے پوشیدہ تر چیز کو بھی بخوبی جانتا ہے۔

سر گوشی اس کے نزدیک ظاہر اور راز اس پر عیاں ہے ، اور مخفی چیز بھی اس کے لیے بے تجاب ہے۔ یقیپناوہ المہیمن – نگہبان ہے:



منافقوں کی ایک جماعت نے رات کے اندھرے میں (اہل امیان کے خلاف) دسیسہ کاریاں کی اور سازشی جال ہے، لیکن (صبح ہوتے ہی) علام الغیوب (غیبوں کے جانے والے رب) نے ان کے سب کیے کو منکشف کر دیا، اللّدیاک وبر ترکا فرمان ہے: { یَسَتَحُفُونَ مِنَ اُلنّاسِ وَلاَ یَسْتَحُفُونَ مِنَ اُلنّا وَهُو مَعَهُمُ إِذْ یُبَیِّتُونَ مَا لاَ رَضَیٰ مِنَ اُلْقَوْلَ وَکُو اَللّا یَا اللّٰہ اِللّٰہ اِللّٰہ اِلْہُ اِللّٰہ اِللّٰہ اِللّٰہ اِللّٰہ اِللّٰہ اللّٰہ اِللّٰہ اللّٰہ اِللّٰہ اللّٰہ الللّٰہ اللّٰہ اللّٰہ اللّٰہ الللّٰہ اللّٰہ الللّٰہ الل

ترجمہ: وہ لوگوں سے توجیپ جاتے ہیں، لیکن اللہ تعالی سے نہیں جیپ سکتے، وہ راتوں کے وقت جب کہ اللہ کی ناپندیدہ باتوں کے خفیہ مشورے کرتے ہیں اس وقت اللہ ان کے پاس ہوتا ہے، ان کے تمام اعمال کو وہ گھیرے ہوئے ہے۔

غزوہ بدر کے بعد عمیر بن وہب اور صفوان بن امیہ رات کے اندھیرے میں خانہ کعبہ کے پاس بیٹھ کر رسول اللّه عَلَيْنَةً پر حملہ آور ہونے کی سازش رچ رہے تھے، اللّه نے اپنے رسول کو ان کی سازش کی خبر دے دی اور ان کے کاربدسے آپ عَلِیَّةً کو مطلع فرمایا۔

مَلِيكٌ على عَرشِ السَّماءِ مُهَيمِنُ لِعِزَّتِهِ تَعنُو الوُجُوهُ وَتَسجُدُ

ترجمہ: عرش پر مستوی بادشاہ ہر چیز کا نگہبان و محافظ ہے۔اس کی عزت وشوکت کے سامنے ساری مخلو قات سرنگوں اور سجدہ ریز ہیں۔

ہاں، یقیناوہ عزیز وبرتر (اللہ) نگہبان و محافظ ،امین اور گواہ ہے، مخلوق کے تمام اعمال کی نگر انی کر رہاہے۔ اطمینان رکھیں!



اے بندہ! آپ مطمئن رہیں، کیوں کہ تقدیر کا فیصلہ ہو چکاہے، (اللہ نے آپ کے لیے جو)اختیار کیاوہ واقع ہو چکاہے،اور (رب کی)مہربانی بھی حاصل ہو چکی ہے۔

( ذراسوچئے کہ ) کتنی د فعہ ہمیں موت کاخوف لاحق ہوا، لیکن ہم مرے نہیں؟!

کتنی مرتبہ ہمارے راستے تنگ ہوگئے، سارے حیلے ناکام ہوگئے اور ہماری نگاہوں میں افق عالم (اپنی تابانی کے باوجود) تاریک ہوگیا، کہ اچانک فتح و نصرت، خیر و بھلائی اور بشارت وخوش خبری نے دستک دی: { قُلِ ٱللَّهُ يُنْجِيّكُم مِّنَهَا وَمِن كُلِّ كَرْبِ ثُمَّ أَنْتُمَ تُشْرِكُونَ ﴿ اِللَّهِ ﴾ [سورة الأنعام: 64].

ترجمہ: آپ کہہ دیجئے کہ اللہ ہی تم کوان سے نجات دیتاہے اور ہر غم سے ، تم پھر شرک کرنے لگتے ہو۔

كَتَىٰ دفعه ايباہواكه ہمارے سامنے دنيا تاريك ہوگئ، آسان وزمين اپنى كشادگى كے باوجود ہم پر تنگ ہوگئے، پھر ديكھتے ہى دوازے كھلنے كے دروازے كھلنے كھلنے كے دروازے كھلنے كھلنے كے دروازے كے دروازے كھلنے كے دروازے كے

ترجمہ: اگرتم کو اللہ کوئی تکلیف پہنچائے تو بجز اس کے اور کوئی اس کو دور کرنے والا نہیں ہے اور اگروہ تم کو کوئی خیر پہنچانا چاہے تو اس کے فضل کا کوئی ہٹانے والا نہیں، وہ اپنا فضل اپنے بندوں میں سے جس پر چاہے نچھاور کر دے اور وہ بڑی مغفرت بڑی رحمت والا ہے۔

ہماراعزیز وبرتر پرورد گار نگہبان ہے ،ساری عزت وشوکت اور غلبہ وسربلندی اسی کے لیے ہے ، اور اسی سے فراخی و کشادگی حاصل ہوتی ہے۔

ابن کثیر نے وہب بن منبہ کا ایک اثر نقل کیا ہے، وہ کہتے ہیں کہ: "اللہ تبارک و تعالی اپنی ایک کتاب میں فرما تا ہے: (میری عزت وجلالت کی قشم!جو بندہ میری پناہ حاصل کر تاہے، اور اس کے خلاف زمین وآسان مل کر سازش



کرتے ہیں، تو میں آسان وزمین کے در میان سے اس کے لیے آسانی اور نجات کی راہ پیدا کر دیتا ہوں، میر کی عزت وجلال کی قسم!جو بندہ میرے علاوہ کسی اور کی پناہ حاصل کر تا ہے، میں اس کے پاؤں تلے سے زمین کھسکا دیتا ہوں)"۔ جکلالُکَ یا مُهیمِنُ لا یبیدُ ومُلکُکَ دَائِمٌ أبدًا جَدِیدُ وحُکمُکَ نَافِذٌ فِی کُلِّ أَمرٍ ولَیسَ یَکُونُ الا مَا تُرِیدُ وَحُکمُکَ نَافِذٌ فِی کُلِّ أَمرٍ عَلَیهِ حَاجِبٌ فَظُّ شَدِیدُ قَصَدتُ إِلَى المُمُوكِ فَکُلُ بَابٍ عَلَیهِ حَاجِبٌ فَظُّ شَدِیدُ وبَائِکَ مَعدِنٌ لِلجُودِ یَا مَن إِلَیهِ یَقصِدُ العَبدُ الطَّریدُ وبَائِکَ مَعدِنٌ لِلجُودِ یَا مَن إِلَیهِ یَقصِدُ العَبدُ الطَّریدُ وبَائِکَ مَعدِنٌ لِلجُودِ یَا مَن إِلَیهِ یَقصِدُ العَبدُ الطَّریدُ

ترجمہ: اے نگہبان! تیری عظمت و جلالت مجھی ختم نہیں ہونے والی، تیری باد شاہت ہمیشہ باقی اور نئی رہنے والی ہے۔ ہر ایک چیز میں تیر افیصلہ نافذ ہو کر رہتا ہے۔ وہی ہو تاہے جو تو چاہے۔ میں نے (دنیا کے مختلف) باد شاہوں کا قصد کیا تو دیکھا کہ ہر ایک کے در پر سخت مشٹنڈ ہے پہرے دار ہیں، اور اے وہ (رب) کہ (زمانے کا) دھتکارا ہوا بندہ جس کا قصد کر تاہے، تیر ادر توہر قسم کی سخاوت وفیاضی کا سر چشمہ ہے۔

نجات کی رسی..

ہمارے عزیز وبرتر پر ورد گارنے اپنی کتاب - قرآن - کو تمام سابقہ کتابوں کا محافظ قرار دیاہے:

{ وَأَنزَلْنَا ٓ إِلَيْكَ ٱلْكِتَبَ بِٱلْحَقِّ مُصَدِّقًا لِّمَا بَيْنَ يَدَيْهِ مِنَ ٱلْكِتَبِ وَمُهَيِّمِنًا } [سورة المائدة:48].

ترجمہ: ہم نے آپ کی طرف حق کے ساتھ یہ کتاب نازل فرمائی ہے جو اپنے سے اگلی کتابوں کی تصدیق کرنے والی ہے اور ان کی محافظ ہے۔

معلوم ہوا کہ قرآن اپنے سے قبل کی ساری کتابوں پر حاکم وفیصل ہے، ان کتابوں میں جو بہترین (احکام و تعلیمات)موجود تھیں، ان کے ساتھ نازل ہواہے، (ان احکام وتعلیمات میں سے) جس کو قرآن نے منسوخ کر دیاوہ



منسوخ ہے، قر آن نے بنی اسرائیل کے سامنے ان اکثر چیزوں کو بیان کر دیاجن میں وہ اختلاف کرتے تھے، چنانچہہ ا ن کی تحریف کو ظاہر کر دیااور سابقہ کتابوں میں جوحق کی بات تھی اس سے پر دہ اٹھادیا۔

جو مسلمان اس پر ایمان لا تاہے، کتاب الهی کی تعظیم اس کے دل میں محبت وسر ور اور اس بات پر اللہ کی حمد و ثنا اور شکر و شکیبائی (کا جذبہ ) پیدا کرتی ہے کہ اللہ نے اسے ایمان کی ہدایت دی، اور یہی وہ چیز ہے جس کی امید ہر انسان کرتا اور مومن ہر رکعت میں اس کی دعا کرتا ہے:

{ آهْدِنَا ٱلصِّرَطَ ٱلْمُسْتَقِيمَ ۞} [سورة الفاتحة: 6].

ترجمه: همیں سیر هی (اور شیحی)راہ د کھا۔

اے محافظ و نگہبان! ہمیں ان لو گوں میں شامل فرما جنہیں تونے ہدایت دی اور اپنی حفاظت و نگر انی میں رکھا، ہمیں، ہمارے والدین اور تمام مسلمانوں کی مغفرت فرما۔





# (۱۸) العَزِيزُجلجلاله

حاکم نے "المتدرک" میں ذکر کیا ہے کہ عمر بن الخطاب ٹٹاٹٹٹٹٹ "جب شام آئے تو(راستے میں) ایک نہریڑ گیا، چنانچہ عمرا پنی اونٹٹی سے اتر ہے، اپنے موزے اتارے، پھر اپنی سواری کی نکیل تھامی اور نہر (پار کرنے کے لیے) اس میں اتر گئے۔

ابوعبیدہ بن الجراح ڈلاٹیئے نے ان سے کہا: اے امیر المؤمنین! آپ نے اس ملک کے باشندوں کے سامنے ایک بڑاکام انجام دیا، اپنے موزے اتار دیے، سواری کو اپنے آگے کر دیا اور نہر میں اتر گئے۔

اس پر عمر وٹائٹیڈنے ان کے سینے پر اپناہاتھ مارااور کہا: اف! اے ابوعبیدہ!کاش کہ بیہ بات تمہارے علاوہ کو کی اور نا۔

تم سب سے مکتر لوگ تھے، لیکن اللہ نے اسلام کے ذریعہ عزت وسر بلندی عطا کی ، تم اگر اس کے علاوہ کسی اور چیز میں عزت تلاش کروگے تواللہ یاک وبرتر تمہمیں ذلیل کر دے گا"۔

الله تبارك وتعالى كافر مان ب: { مَن كَانَ يُرِيدُ ٱلْعِزَّةَ فَلِلَّهِ ٱلْعِزَّةُ جَمِيعًا } [سورة فاط: 10].

ترجمہ:جو شخص عزت حاصل کر ناچاہتا ہو تواللہ تعالی ہی کی ساری عزت ہے۔

ہمارے پاک وبرتر پرورد گارنے اپنی بلند وبالا ذات کی تعریف کرتے ہوئے فرمایا:

{ وَإِنَّ رَبِّكَ لَهُو ٱلْعَزِيزُ ٱلرَّحِيمُ اللَّهِ [سورة الشعراء: 9].

ترجمہ: تیر ارب یقیناوہی غالب اور مہر بان ہے۔

{ لَا إِلَكُهُ إِلَّا هُوَ الْعَزِيزُ الْحَكِيمُ الْ اللَّهِ السَّالِ اللَّهِ اللَّهُ الْعَزِيزُ الْحَكِيمُ الن 6].



#### ترجمہ:اس کے سواکوئی معبود برحق نہیں وہ غالب ہے ، حکمت والا ہے۔

نیز اللہ نے ہمیں سات آسانوں کے اوپر سے یہ حکم دیاہے کہ ہم یہ جان رکھیں اور اس کا یقین رکھیں:

{وَاعْلَمْ أَنَّ ٱللَّهَ عَزِيرٌ حَكِيمٌ ﴿ إِنَّ السَّا } [سورة البقرة: 260].

ترجمہ: جان رکھو کہ اللہ تعالی غالب ہے حکمتوں والا ہے۔

برکت وبلندی والا ہمار اغالب پر وردگار وہ ہے جوعزت وسر بلندی کے تمام بلند وبالا معانی اور اس کے اعلی ترین کمالات کو-وصف اور ملکیت دونوں اعتبار سے -محیط ہے ، اللّٰہ پاک وبر ترکا فرمان ہے:

{ مَن كَانَ يُرِيدُ ٱلْعِزَّةَ فَلِلَّهِ ٱلْعِزَّةَ جَمِيعًا } [سورة فاطر: 10].

ترجمہ:جو شخص عزت حاصل کرناچا ہتا ہو تواللہ تعالی ہی کی ساری عزت ہے۔

اس کے لیے غلبہ وسربلندی کی عزت ہے، چنانچہ وہ اپنے دستمنوں پر حاوی اور غالب ہے۔

اس کے لیے حفاظت وصیانت کی عزت ہے ، چنانچہ کوئی مخلوق اس پاک پرورد گار تک رسائی حاصل نہیں کرسکتی،وہ اپنی ذات کے ساتھ بے نیاز ہے۔

اس کے لیے قوت وسطوت کی عزت ہے ، اس کی عزت وشوکت کے سامنے سارے دشوار معاملات زیر ہوجاتے اور اس کی قوت کے سامنے ساری سختیال نرم ہوجاتی ہیں۔

ہمارابزرگ وبرتر پرورد گارغالب ہے،جب دشمنوں سے انتقام لیتا ہے توبڑی سخت سز ادیتا ہے۔

وہ بزرگ وبرتر غالب ہے، جو اپنے بندوں میں سے جس کو چاہتا ہے عزت وشوکت سے سر فراز کر تاہے۔

وہ بزرگ وبرتر غالب ہے جس کا پڑوسی ( اس کی پناہ لینے والا ) مغلوب ومظلوم نہیں ہو تا اور نہ اس کے انصار

ومد د گار ذلیل وخوار ہوتے ہیں۔

وَهُوَ الْعَزِيزُ فَلَن يُرَامُ جَنابُهُ أَنَّ يُرَامُ جَنابُ ذِي السُّلطَانِ وَهُو الْعَزِيزُ الْقَاهِرُ الْعَلَّابُ لَمَ يَعْلِبهُ شَيءٌ هذهِ صِفتانِ وَهُو الْعَزِيزُ الْقَاهِرُ الْعَلَّابُ لَمَ

وهُو العَزِيزُ بِقُوَّةٍ هِيَ وَصَفُهُ فَالعِزُ حِينَادٍ تَلاثُ مَعَانِ وَهُو العَزِيزُ بِقُوَّةٍ هِيَ وَصَفُهُ مَعَانِ وَهُو النَّقصَانِ وَجِهٍ عَادِمِ النَّقصَانِ وَهِيَ النَّقصَانِ

ترجمہ: وہ ایساغالب ہے کہ جس کی عزت پر کوئی غلبہ نہیں پاسکتا، (اس جیسے) سلطان و حکمر ان کی عزت پر بھلا کوئی کیسے غالب ہوسکتا ہے۔ وہ غالب ہونے والا اور زیر کرنے والا ہے، اس پر کوئی چیز غالب نہیں آسکتی، یہ دونوں اس کی صفات ہیں۔ وہ طاقت و قوت کے ساتھ غالب ہے، یہ قوت اس کا وصف ہے، معلوم ہوا کہ جس عزت (سے وہ موصوف ہے، اس کی کے تین معانی ہیں۔ یہ عزت و شوکت اس پاک ذات کے لیے ہر جہت سے کامل ہے، اس میں کوئی نقص و کمی نہیں۔

#### عزت وغلبه والے (رب) کی حفاظت گاہ:

مومنوں کو جب بیہ معلوم ہو گیا اوروہ اس پر ایمان لے آئے کہ عزت صرف اللہ سے ہی ملتی ہے، تو وہ (اللہ) عزیز وغالب کے سامنے سر نگوں ہو گئے، اس سے التجاکر نے لگے، اس کی حفاظت گاہ میں حفاظت تلاشنے لگے، اس کی عزت کی پناہ طلب کرنے لگے اور اسی سے عزت وشوکت کی دعاکر نے لگے، کیوں کہ انہوں نے اس عزیز وبر تررب کے اس فرمان کی تلاوت کی: { مَن کَانَ يُرِيدُ ٱلْعِزَّةَ فَلِلَّهِ ٱلْعِزَّةُ جَمِيعًا } [سورۃ فاطر: 10].

ترجمہ:جو شخص عزت حاصل کرناچاہتا ہو تواللہ تعالی ہی کی ساری عزت ہے۔

مدائن نے اپنی کتاب میں یہ واقعہ نقل کیاہے کہ: "یمن کا ایک شخص حجاج کے پاس اس کے بھائی محمہ بن یوسف کی شکایت لے کر آیا، تو دیکھا کہ حجاج منبر پرہے، چنانچہ اس کے قریب گیا اور اس کے بھائی محمہ کی شکایت کرنے لگا، اس پر حجاج نے اسے قید کرنے کا حکم دیا، جب وہ منبر سے اتر اتو نہایت غصے کے عالم میں اسے بلایا اور کہنے لگا: تمہیں کسے یہ جرات ہوئی کہ میر سے بھائی کی شکایت کرو؟ انہوں نے عرض کیا: اللہ کی قسم آپ کی پناہ مل جائے تو میں آپ کے بھائی سے بھی زیادہ عزیزو محترم ہوں۔ یہ س کر حجاج نے کہا: اسے آزاد کر دو"۔

لا تَسقِنِي كَأْسَ الحَياةِ بِذِلَّةٍ بَل فَاسقِنِي بِالعِزِّ كَأْسَ الحَنظَلِ



ترجمہ: مجھے ذلت وخواری کے ساتھ زندگی کا جام (بھی پلاناہو تو) نہ پلاؤ بلکہ عزت وسر بلندی کے ساتھ (چاہو تو )زہر کا جام (بھی) پلادو۔

مسلمان کے دل میں (اللہ کے )اس نام کی عظمت جس قدر بڑھے گی، وہ اپنی زندگی میں اسے بروئے عمل لانے کے لیے جس قدر کوشال رہے گا،اسی کے بقدر اسے عزت وشوکت بھی حاصل ہو گی:

﴿ وَلِلَّهِ ٱلْعِزَّةُ وَلِرَسُولِهِ - وَلِلْمُؤْمِنِينَ } [سورة المنافقون: 8].

ترجمہ: عزت تو صرف الله تعالی کے لیے اور اس کے رسول کے لیے اور ایمان داروں کے لیے ہے۔

لو گوں میں سب سے باعزت: انبیاہیں، پھر ان کے بعد جن مومنوں کامریتبہ بلند ہو،وہ۔

اس ليه دنياوآ خرت ميں وبى سرخروہ جسے الله سرخروكرے: { قُلِ ٱللَّهُ مَّ مَلِكَ ٱلْمُلُكِ تُوَّقِي ٱلْمُلُكَ مَن تَشَآهُ وَتَنزِعُ ٱلْمُلُكَ مِمَّن تَشَآهُ وَقُعِنُ مَن تَشَآهُ وَتُذِلُ مَن تَشَآهُ بِيكِكَ ٱلْخَيْرُ إِنَّكَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴿ اللَّهِ اللَّهُ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴿ اللَّهِ اللَّهُ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴿ اللَّهَ اللَّهُ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴿ اللَّهِ اللَّهُ عَلَىٰ كُلِ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ عَلَىٰ كُلِ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ عَلَىٰ كُلِ شَيْءٍ قَدِيرٌ اللَّهُ اللَّهُ عَلَىٰ كُلِ شَيْءٍ وَلَدِيرٌ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُن اللَّهُ اللَّهُ عَلَىٰ كُلُولُ اللَّهُ عَلَىٰ كُلُولُ اللَّهُ عَلَىٰ كُلِ اللَّهُ عَلَىٰ كُلُولُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ عَلَىٰ كُلُولُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَىٰ كُلُولُ اللَّهُ اللّ [سورة آل عمران:26]

ترجمہ: آپ کہہ دیجئے اے اللہ! اے تمام جہان کے مالک! توجے چاہے بادشاہی دے اور جس سے چاہے سلطنت چھین لے اور توجے چاہے عزت دے اور جسے چاہے ذلت دے، تیرے ہی ہاتھ میں سب بھلائیاں ہیں، بے شک تو ہر چیز پر قادر ہے۔

#### عزت وسرخروئی کے طلب گاروں کے لیے:

جس نے اللہ عزیز وبرتر کے علاوہ کسی اور سے عزت طلب کی ، اس نے روبہ زوال باوشاہت اور ماکل بہ فنا قوت سے عزت طلب کی۔

بھلا کوئی شخص اللہ کے سامنے کیسے ٹک سکتا اور اس پر کیسے غلبہ وشوکت حاصل کر سکتا ہے؟ فرعون کی قوم نے فرعون سے عزت (وغلبہ) طلب کی: { وَقَالُواْ بِعِزَّةِ فِرْعَوْنَ إِنَّا لَنَحَنُ ٱلْغَلِبُونَ ﴿ اَلَى الْعَالِبُونَ ﴿ اَلْعَالِبُونَ الْعَالِبُونَ ﴾ [سورۃ الشعراء: 44]. ترجمہ: کہنے لگے عزت فرعون کی قشم!ہم یقیناغالب،ی رہیں گے۔



لیکن میتجہ کیاسامنے آیا؟ { فَأَلْقَى مُوسَى عَصَاهُ فَإِذَا هِى تَلْقَفُ مَا يَأْفِكُونَ ﴿ ﴿ ﴾ [سورة الشعراء: 45]. ترجمہ: موسی عَلِیَا اِن کے جھوٹ موٹ کے کرتب کونگلنا شروع کردیا۔

بہت سے لوگ کا فروں اور دین کے دشمنوں کے پاس عزت وسر بلندی تلاش کرتے ہیں، ایسے لوگ کماحقہ اللہ عزیز وبرتر کی قدر نہیں کرتے اور نہ کماحقہ اسے جانتے ہیں! ور نہ وہ لوگ ان کے دلوں میں نہایت ذلیل وخوار ہوتے جن سے وہ دوستی گا نہے ہیں، خواہ وہ جتنے بھی قوت وطاقت والے کیوں نہ ہوں، ان کے متبعین و پیروکار کثیر تعداد میں ہی کیوں نہ ہوں، ان کے متبعین و پیروکار کثیر تعداد میں ہی کیوں نہ ہوں، اللہ عزیز وبرتر کی عزت وشوکت، اس کی قدرت و کبریائی اور اس کے قہر وسطوت کے سامنے ان کی کوئی وقعت نہیں۔

اللّه عزوجل نے بیہ خبر دی ہے کہ وہ جس عزت اور آرائش کی تلاش میں ہیں،وہ اللّہ کے سواکسی اور سے نہیں مل سکتی، بلکہ ایسے لوگوں کی حالت منافقوں کی سی ہو چکی ہے کہ جن کا ظاہر ان کے باطن کے برخلاف ہے:

{ بَشِّرِ ٱلْمُنَفِقِينَ بِأَنَّ لَمُمُّ عَذَابًا أَلِيمًا ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللهُ وَمِنِينَ أَوَلِياَ اللهُ عَنَا اللهُ وَمِنِينَ أَوَلِياَ اللهُ عَنَا اللهُ وَمِنِينَ أَيْدُ وَاللهُ اللهُ عَنُونَ عِندَهُمُ ٱلْعِزَّةَ فَإِنَّ ٱلْعِزَّةَ لِلَّهِ جَمِيعًا ﴿ اللهِ اللهُ الل

ترجمہ: منافقوں کو اس امر کی خبر پہنچادو کہ ان کے لیے در دناک عذاب یقینی ہے۔ جن کی بیہ حالت ہے کہ مسلمانوں کو چچوڑ کر کافروں کو دوست بناتے پھرتے ہیں، کیاان کے پاس عزت کی تلاش میں جاتے ہیں؟ (تویاد رکھیں کہ) عزت توساری کی ساری اللہ تعالی کے قبضے میں ہے۔

یچھ لوگ ایسے بھی ہیں جو اپنی شخصیت اور اپنے خاندان پر فخر کرتے ہیں، "مندامام احمد" میں ابی بن کعب رفیانیڈ سے مروی ہے ، وہ کہتے ہیں کہ: دو شخص نبی عقیالیہ کے زمانے میں اپنے حسب ونسب پر فخر کرنے لگے ، ان میں سے ایک نے کہا: میں فلال ابن فلال بن فلال ہول، تو کون ہے ، تیری مال کو بھی کوئی نہیں جانتا؟!



اس پررسول اللہ علی خسب ونسب پر فخر کا اس پررسول اللہ علی خسب ونسب پر فخر کا اظہار کیا، ایک نے کہا: میں فلان ابن فلال ہوں، یہاں تک کہ اس نے اپنے نو پروجوں کے نام گنادیے، (پھر کہا کہ) تم کون ہو، تمہاری ماں کو بھی کوئی نہیں جانتا؟! دوسرے نے کہا: میں فلال بن فلال ابن اسلام ہوں "۔ آپ علی نے فرمایا کہ: "پھر اللہ نے ان دونوں کے بارے میں موسی علی پروحی کی کہ اے وہ جس نے نو پروجوں کی طرف اپنی نسبت کی، وہ نو کے نو جہنم میں جائیں گے، اور توان کا دسوال ہوگا۔

اور اے وہ جس نے صرف دولو گوں کی طرف اپنی نسبت کی، وہ دونوں جنت میں جائیں گے، اور تو ان کا تیسر ا ہو گا"[ ہیہ حدیث صحیح ہے]۔

کسی نے کہاہے کہ: جس کو اپنے عہدہ و منصب پر فخر ہواسے فرعون سے عبرت حاصل کرناچاہئے، جسے اپنے مال ودولت پر فخر ہواسے قارون کو اپنی نظر میں ر کھنا چاہئے، اور جسے اپنے حسب ونسب پر فخر ہواسے ابولہب کو یاد کرنا چاہئے۔ (پھر اسے یقین ہوجائے گا کہ) حقیقی عزت و سر خروئی صرف تقوی سے حاصل ہوتی ہے۔

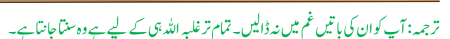
سی نے سچ کہاہے کہ: "ہم ایک ایسی قوم ہیں کہ جسے اللہ نے اسلام کے ذریعہ عزت وسر بلندی عطا کی ہے، پھر اگر ہم اس کے علاوہ کسی اور چیز میں عزت تلاش کریں گے تواللہ ہمیں ذلیل ور سواکر دے گا"۔

دور حاضر میں امت اسلامیہ کی ذلت وخواری کی سب سے بڑی وجہ یہی ہے کہ:اس نے اللہ عزیز وبرتر سے کما حقہ عزت وسربلندی حاصل کرنے کی کوشش نہیں گی۔

#### وہی آپ کوعزت وسربلندی عطاکر تاہے..

جب کا فروں نے رسول اللہ علیہ کو دھمکی دینی شروع کر دی، آپ کے خلاف بد زبانی کرنے گئے، اپنی طاقت وقوت کا مظاہرہ کرکے (اترانے گئے) تو اللہ نے اپنے رسول علیہ کو تسلی دیتے ہوئے اور تمام انسانوں کی کمزوری وب بسی کی خبر دیتے ہوئے یہ آیت نازل فرمائی:

{ وَلَا يَحْزُنكَ قَوْلُهُمْ إِنَّ ٱلْعِزَّةَ لِلَّهِ جَمِيعًا هُوَ ٱلسَّمِيعُ ٱلْعَلِيمُ ﴿ اللَّهِ السَّورة يونس: 65].



جول جول ایمان میں اضافہ ہو تاہے توں توں مومن کے دل میں عزت بڑھتی جاتی ہے، نفرت و فتح اور غلبہ وسر بلندی پر اس کا یقین بڑھتا جاتا ہے، اللہ پاک وبرتر کا فرمان ہے: { وَمَا جَعَلَهُ ٱللَّهُ إِلَّا بُشَرَىٰ لَكُمُّ وَلِنَظْمَ بِنَ وَسَر بلندی پر اس کا یقین بڑھتا جاتا ہے، اللہ پاک وبرتر کا فرمان ہے: { وَمَا جَعَلَهُ ٱللَّهُ إِلَّا بُشَرَىٰ لَكُمُّ وَلِنَظْمَ بِنَ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللّٰ اللَّهُ اللَّهُ اللّٰهُ اللّٰهُ

ترجمہ: یہ تو محض تمہارے دل کی خوشی اوراطمینان قلب کے لیے ہے ، ورنہ مدد تواللہ ہی کی طرف سے ہے جو غالب اور حکمتوں والا ہے۔

نيز الله سجانه و تعالى نے فرمايا: { وَلَيَ مَصُرَتَ ٱللَّهُ مَن يَنصُرُهُ وَ إِنَ ٱللَّهَ لَقَوِيُّ عَزِيزٌ ﴿ ﴿ اِلْ اللَّهُ اللَّهُ مَن يَنصُرُهُ وَ إِنَ ٱللَّهَ لَقَوِيٌّ عَزِيزٌ ﴾ [سورة الحج: 40].

ترجمہ: جو اللہ کی مدد کرے گا اللہ بھی ضرور اس کی مدد کرے گا۔ بے شک اللہ تعالی بڑی قوتوں والا بڑے غلبے والا سے۔ ہے۔

جوا بیمان سے سر فراز ہو گیا، وہ عزت و سربلندی سے بھی سر فراز ہو گیا اور جو عزت و سربلندی سے سر فراز ہو گیا وہ اللہ کی محبت سے سر فراز ہو گیا، اللہ یاک وبرتر کا فرمان ہے:

{ فَسَوْفَ يَأْتِى اللَّهُ بِقَوْمِ يُحِبُّهُمْ وَيُحِبُّونَهُ وَأَذِلَةٍ عَلَى الْمُؤْمِنِينَ أَعِزَةٍ عَلَى الْكَفْوِينَ } [سورة المائدة:54]. ترجمه: الله تعالى بهت جلد اليي قوم كولائے گاجو الله كى محبوب ہوگى اور وہ بھى الله سے محبت ركھتى ہوگى، وہ نرم دل ہول گے مسلمانوں پر اور سخت اور تيز ہول گے كفار پر۔

ابن کثیر ﷺ فرماتے ہیں: "جو دنیا اور آخرت میں باعزت اور سرخرور منا چاہتا ہو، اسے چاہئے کہ اللہ پاک وبرتر دنیا وبرتر کی اطاعت و فرمانبر داری کو لازم پکڑے، اسی سے اس کا مقصد حاصل ہو سکتا ہے، کیوں کہ اللہ پاک وبرتر دنیا و آخرت کا مالک ہے، اور ساری عزت و سربلندی اس کی ملکیت میں ہے، جیسا کہ اللہ سبحانہ و تعالی نے فرمایا:

{ فَإِنَّ ٱلْعِزَّةَ لِلَّهِ جَمِيعًا (٣٠) [سورة النساء:139].



#### ترجمہ: عزت توساری کی ساری اللہ تعالی کے قبضہ میں ہے۔

ابراہیم الخواص وَ اللّٰهِ فَرَمَاتِ ہِیں کہ: "جس قدر مومن اللّٰہ کے حکم کی عزت کرتا ہے، اس قدر الله اسے اپنی عزت سے سر فراز کرتا اور مومنوں کے دلوں میں اس کی عزت پیدا کر دیتا ہے، اللّٰہ پاک وبرتر کے اس فرمان کا یہی مطلب ہے: { وَ لِلّٰهِ ٱلْمُونَّ وَ لِلَوَ اللّٰهِ عَلَمُونَ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهُ الللّٰهُ الللّٰهُ اللللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللل

ترجمہ: عزت تو صرف اللہ تعالی کے لیے اور اس کے رسول کے لیے اور ایمان داروں کے لیے ہے ، لیکن یہ منافق حانتے نہیں۔

#### عزت وسربلندي كي تنجيان:

عزت وسربلندی اسی وقت حاصل ہوسکتی ہے جب اس کے اسباب اختیار کیے جائیں:

سب سے پہلے ایمان پر قائم رہاجائے، اللہ عزیز وبرتر کا فرمان ہے:

{وَلِلَّهِ ٱلْعِنَّةُ وَلِرَسُولِهِ وَلِلْمُؤْمِنِينَ وَلَكِكَنَّ ٱلْمُنَفِقِينَ لَا يَعْلَمُونَ ﴿ } [سورة المنافقون: 8].

ترجمہ: عزت تو صرف اللہ تعالی کے لیے اوراس کے رسول کے لیے اور ایمان داروں کے لیے ہے ، لیکن یہ منافق حانتے نہیں۔

مومنوں کے تیکن تواضع اختیار کیاجائے،اللہ عزیزوبرتر کا فرمان ہے:

{أَذِلَّةٍ عَلَى ٱلْمُؤَّمِنِينَ أَعِزَّةٍ عَلَى ٱلْكَفِرِينَ } [سورة المائدة:54].

ترجمہ: وہ نرم دل ہوں گے مسلمانوں پر اور سخت اور تیز ہوں گے کفاریر۔

عفو و در گزر سے کام لیا جائے ، نبی علیہ کی حدیث ہے: "جو بندہ معاف کر دیتا ہے ، اللہ اس کی عزت بڑھا دیتا ہے"[مسلم]۔



دعا کے دوران اس نام (العزیز) کے وسیلے سے اللہ کی قربت حاصل کی جائے، ابر اہیم عَالِیّلاً نے دعا کرتے ہوئے فرمايا: { رَبَّنَا لَا تَجْعَلْنَافِتُنَةً لِلَّذِينَ كَفَرُواْ وَاعْفِرْ لَنَا رَبَّنَا ۖ إِنَّكَ أَنتَ الْعَزِيزُ ٱلْحَكِيمُ ﴿ ﴾ [سورة الممتحنة: 5]. ترجمہ: اے ہمارے رب! تو ہمیں کا فروں کی آزمائش میں نہ ڈال اوراے ہمارے پالنے والے ہماری خطاؤں کو بخش دے، بے شک توہی غالب، حکمت والاہے۔

اسی نام کے وسلے سے عرش کو تھامنے والے فرشتے مومنوں کے لیے دعاکرتے ہیں: {رَبَّنَا وَأَدْخِلَّهُمْ جَنَّتِ عَدْنٍ ٱلَّتِي وَعَدتَّهُمْ وَمَن صَكَحَ مِنْ ءَابَآبِهِمْ وَأَزْوَجِهِمْ وَذُرِّيَّتِهِمْ إِنَّكَ أَنت ٱلْعَزِيزُ ٱلْحَكِيمُ (١٠) [سورة غافر:8].

ترجمہ: اے ہمارے رب! توانہیں ہمشگی والی جنتوں میں لے جاجن کا تونے ان سے وعدہ کیاہے اوران کے باپ دادوں اور بیویوں اور اولا دمیں سے (بھی)ان (سب) کو جونیک عمل ہیں۔ یقیینا توغالب وباحکمت ہے۔

نى عَلِيلَةً جبرات كو وقت نيندسے بيدار ہوتے توبه دعا پڑھتے: " لا إله إلا اللهُ الواحِدُ القَهّارُ رَبُّ السماواتِ والأرضِ وما بينهُمَا العَزِيزُ الغَفَّارُ" (الله واحد وغالب كے سواكوئى معبود برحق نہيں، جو پرورد گارہے آسانوں کا اور زمین کا اور جو کچھ ان کے در میان ہے ، وہ زبر دست اور بڑا بخشنے والاہے )۔

ایک شخص نبی علیقہ کی خدمت میں آتاہے اور درد کی شکایت کرتاہے، تو آپ اسے یہ تعلیم دیتے ہیں کہ اللہ کی عزت کے وسلے سے اس کی عبادت کرے،اس شخص سے ہمارے محبوب علیہ فرماتے ہیں:"اس جگہ پر اپناداہناہاتھ ر كهواورسات مرتبه بيروعا يرهو: "بسم الله، أعوذ بعزة الله وقدرته من شرما أجد وأحاذر "(يعنى: الله کے نام سے ، میں اللہ تعالی کی عزت اور اس کی قدرت کی پناہ مانگتا ہوں اس تکلیف کے شر سے جو میں محسوس کر تا ہوں اور جس سے ڈر تاہوں) [مسلم]۔

غور كريں!



الله تبارك وتعالى كا اسم گرامى (العزيز - غالب) اس كے ان ناموں كے ساتھ وارد ہوا ہے: (القوي - طاقت والا - الكيم - حكمت والا - العليم - علم والا - الحميد - تعريفوں والا - الغفور - بخشش والا - الوہاب - نواز نے والا - المقتدر - قدرت والا) ـ المقتدر - قدرت والا) ـ

الله کی قسم! بیہ ہمارے اوپر الله کی رحمت کا کمال اور اس کے فضل واحسان کی انتہاہے۔

یہ اس بات کی دلیل ہے کہ: ہمارے رب کے اسمااور اس کی بلند وبالا صفات کامل ہیں، اور وہ باہم ایک دوسرے کو شامل ہیں، وہ پاک وبر تر رب اپنی عزت و قوت ، اپنی شوکت وسطوت اور گرفت کی شدت میں کامل ہونے کے ساتھ ہی اپنی حکمت اور علم میں بھی کامل ہے، اپنے بندوں پر مہر بان اور شفق ہے، اپنے معاملات میں لا گق تعریف ہے، اپنے اقوال وافعال اور اپنے احکام میں قابل ستاکش ہے۔

اس کی عزت: حکمت، رحمت اور انصاف پر مبنی ہے: { لَاۤ إِلَكَهُ إِلَّا هُوَ ٱلْعَزِينُ ٱلْحَكِيمُ ﴿ اَلَ اَسُورَةَ ٱلْ عَمِران:6].

#### ترجمہ:اس کے سوا کوئی معبود برحق نہیں وہ غالب ہے، حکمت والاہے۔

چوں کہ اس کی عزت: کمال اور عظمت وجلال والی عزت ہے، اس لیے وہ اس بات کا مستحق ہے کہ ہمیشہ اس کی تعریف کی جائے، اللہ پاک وبرتر کا فرمان ہے: {ٱلْعَـزِيزِ ٱلْحَبِيدِ اللّٰهِ عَلَى جائے، اللّٰه پاک وبرتر کا فرمان ہے: {ٱلْعَـزِيزِ ٱلْحَبِيدِ اللّٰهِ عَلَى جائے، اللّٰه پاک وبرتر کا فرمان ہے: {ٱلْعَـزِيزِ ٱلْحَبِيدِ اللّٰهِ عَلَى جَائے، اللّٰه پاک وبرتر کا فرمان ہے:

ترجمه: (وه)غالب تعريفون والاہے۔

يا مَالِكًا هُوَ بِالنَّوَاصِي آخِذٌ وقَضَاؤُهُ فِي كُلِّ شَيءٍ نَافِذُ أَنَاعَائِذٌ بِكَ يَا كَرِيمُ ولِم يَخِب عَبدٌ بِعِرِّكَ مُستَجِيرٌ عَائِذُ

ترجمہ: اے مالک کہ جو تمام پیشانیوں پر قابض ہے، جس کا فیصلہ ہر ایک چیز میں نافذ ہو کر رہتا ہے۔اے سخی وفیاض! میں تیری پناہ چاہتا ہوں، وہ ہندہ کبھی رسواونامر ادنہیں ہو سکتا جو تیری عزت کی پناہ حاصل کرے۔

### { سُبْحَنَ رَبِّكَ رَبِّ ٱلْعِزَّةِ عَمَّا يَصِفُونَ ﴿ ثَنَّ وَسَلَمُ عَلَى ٱلْمُرْسَلِينَ ﴿ ثَا وَالْحَمَّدُ لِلَّهِ رَبِّ الْعَافَات:180-182].

ترجمہ: پاک ہے آپ کا رب جو بہت بڑی عزت والا ہے ہر اس چیز سے (جو مشرک) بیان کرتے ہیں۔ پیغمبروں پر سلام ہے۔ اور سب طرح کی تعریف اللہ کے لیے ہے جو سارے جہان کا رب ہے۔

اے اللہ! اے غلبہ والے! ہمیں اپنی اطاعت کے ذریعہ عزت وسربلندی عطاکر اور اپنی نافرمانی کی وجہ سے ذلیل ورسوانہ کر۔





جب زمانه منه پھیر لے، بھائی بے رخی اور ظلم پر اتر آئیں، تاریکی اپناڈیر اڈال دے، (آپ کے)شب وروز بدل جائیں، بیاریاں دوہری ہو جائیں، پریشانی سخت ہو جائے اور مصیبت بڑھ جائے، تو آپ یہ ندالگائیں: اے اللہ... اے شکسته دلوں کو جوڑنے والے! میرے نقصان کی تلافی کر دے، میری ناتوانی پر رحم فرما... پھر اللہ آپ کی ضرور سنے گا۔

الله عزوجل النج بارك مين ارشاد فرماتا ب: { هُو اللّهُ الّذِي لَآ إِلَهَ إِلّا هُو الْمَلِكُ الْقُدُّوسُ اللّه عزوجل الله عَمَا يُشْرِكُونَ اللّهَ الْفَدُونُ اللّهَ عَمَّا يُشْرِكُونَ اللهَ اللّهَ عَمَّا يُشْرِكُونَ اللهَ اللهُ اللهُ عَمَّا يُشْرِكُونَ اللهَ اللهُ اللهُ عَمَّا يُشْرِكُونَ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَمَّا يُشْرِكُونَ اللهُ اللهُ

ترجمہ: وہی اللہ ہے جس کے سوا کوئی معبود ہر حق نہیں، باد شاہ، نہایت پاک، سب عیبوں سے صاف، امان دینے والا، نگہبان، غالب وزور آ ور، اور بڑائی والا، پاک ہے اللہ ان چیزوں سے جنہیں یہ اس کا شریک بناتے ہیں۔

پاک وبرتر جبار وہ ہے: جو شکستہ دل کو جوڑ تاہے ، فقیر ونادار کو مالداری عطا کر تاہے ، ہر مشکل کو آسان فرما تا ہے ،اور ایسے دلوں کی خصوصی فریادر سی کر تاہے جو اس کی عظمت و جلالت کے سامنے بچھے جاتے ہیں۔

> پاک وبرتر جبار وہ ہے:جو ہر ایک چیز پر غالب ہے، جس کے سامنے ہر ایک چیز سر نگوں ہے۔ پاک وبرتر جبار وہ ہے جو:ہر ایک چیز اور اپنی ہر مخلوق پر بلند اور عرش پر مستوی ہے۔

پ ہمارے پرورد گارکے لیے ہی ہر طرح کی عظمت و کبریائی ہے، وہ اپنی بڑائی و کبریائی کے ذریعہ ہر ایک ظالم وجابر پرغالب وحاوی ہے، اوراپنی عظمت کے ذریعہ ان سب پر بلند ہے۔



الله عزيز وبرترنے اس نام (جبار) كے ذريعہ اپنى تعريف كى ہے، پاك وبرتر كا فرمان ہے:

{ٱلْمَزِيزُٱلْجَبَّارُ ٱلْمُتَكِبِّرُ } [سورة الحشر:23].

ترجمه:غالب وزور آور،اوربرٌ ائی والا۔

نى عَلَيْ سَجِده اور ركوع ميں يه دعا پڑھا كرتے تھے: "سُبِعَان ذِى الْجَبَروتِ والملَكُوت والملَكُوت والحجريتاء والعَظمَةِ" (يعن: ياك ہے وہ ذات جوبرائی وباد شاہی اور عظمت و كبريائی والا ہے) [يه حديث صحح عند الله علم الل

اس کی صفت ِ (جبار) میں دخل اندازی نہ کریں!

جبار (زورآور): اللہ کے حق میں تعریف اور کمال کی صفت ہے، جب کہ انسان جب اس سے متصف ہو تا ہے تو عام طور پریہ: (اس کے حق میں) مذمت، نقص اور عیب کی صفت ہوتی ہے، کیا آپ نہیں دیکھتے کہ جو انسان یہ دعوی کرتا ہے کہ وہ جبار (زور آور) ہے: اسے کھٹل (بھی) اذیت پہنچا تا ہے، معمولی کیڑا (بھی اس کے جسم کو) کھالیتا ہے، مکھی (تک) اسے زچ کرتی ہے، وہ بھوک سے بے حال اور شکم سیری سے نڈھال ہوجا تا ہے؟!

یبی وجہ ہے کہ رسولوں نے اپنی قوموں پر اس بات کی نکیر کی کہ وہ روئے زمین پر ناحق (ظلم وجور اور کبر وغرور) کامظاہر ہ کریں،اللہ تعالی نے فرمایا: {وَإِذَا بَطَشْتُهُ بَطَشْتُهُ جَبَّادِینَ ﴿ اَلَهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّاللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّا

جو شخص کبر وغرور کرتاہے اس کے دل پر اللہ عزیز وبر ترمہر لگادیتاہے:

{كَذَلِكَ يَطْبَعُ ٱللَّهُ عَلَىٰ كُلِّ قَلْبِ مُتَكَبِّرٍ جَبَّادٍ ﴿ آَ ۖ ﴾ [سورة غافر:35]. ترجمه: الله تعالى اسى طرح ہر ايك مغرور سركش كے دل پر مهر كر ديتاہے۔



الله عزیز وبرتر نے سرکشی اور غرور کرنے والوں کو عذاب کی وعید سنائی ہے: { وَاُسْتَفَ تَحُواُ وَخَابَ كُلُّ جَبِّكَ اِلله عزیز وبرتر نے سرکشی اور غرور کرنے والوں کو عذاب کی وعید سنائی ہے: { وَاُسْتَفَ تَحُواُ وَخَابَ كُلُّ جَبِّكَ اِلله عَنْ مِن مِّلَا عِلْمَ مِن مِّلَا عِلْمَ مِن مِّلَا عِلْمَ مِن مِّلَا عِلْمَ الله و گئے۔ اس کے سامنے دوزخ ہے جہال وہ پیپ کا پائی پلایا جائے گا۔

حدیث میں آیا ہے کہ نبی عظیمہ نے فرمایا: "قیامت کے دن جہنم سے ایک گردن نکلے گی اس کی دو آ تکھیں ہوں گی جو دیکھیں گی، دو کان ہوں گے جو سنیں گے اور ایک زبان ہوگی جو بولے گی، وہ کہے گی: مجھے تین لوگوں پر مقرر کیا گی جو دیکھیں گی، دو کان ہوں گے جو اللہ کے جو اللہ کے سواکسی دو سرے کو پکار تا ہو، اور مجسمہ بنانے والوں پر "[پید گیا ہے: ہر سرکش ظالم پر، ہر اس آدمی پر جو اللہ کے سواکسی دو سرے کو پکار تا ہو، اور مجسمہ بنانے والوں پر "[پید کیا ہے]۔

نبی علیہ کی صحیح حدیث ہے ، آپ نے فرمایا: "جنت اور دوزخ نے بحث کی، دوزخ نے کہا: میں متکبر وں اور ظالموں کے لیے خاص کی گئی ہوں..." [اسے مسلم نے روایت کیاہے]۔

کہاں ہیں کبر وغرور کرنے والے لوگ؟..

کہاں ہیں ظلم وستم کرنے والے لوگ؟..

كَانَت تَخِرُّ لَهُ الأَّذَقَانُ إِذَعَانًا مُستَبِدِلِينَ مِن الأَوطَانِ لِلأَوطَانِ

أَينَ المُلُوكُ وأَبناءُ المُلُوكِ وَمَن صَاحَت بِهِم حادثاتُ الدَّهرِ فانقَلَبُوا

ترجمہ: کہاں ہیں شاہان عالم اور ان کے شہزادے اور وہ لوگ جن کے سامنے ٹھوڑیاں خم رہتی تھیں۔حوادث زمانہ نے انہیں اپنی چپیٹ میں لے لیا اور وہ ایک دنیا سے دوسری دنیا کی طرف چل بسے۔ در آساں پر دستک دیں:



نبی علیه به دعاکیا کرتے تھے: "الله میّر اِ اِ غفِی لِی، وَاد حَمنِی، واجبُر نِی، واهدِ نِی، واد ذُقنِی " (یعنی: الله ایم میرے نقصان کی تلافی فرما، مجھے ہدایت دے اور مجھے رزق عطافرما) [بید صحیح ہے، اسے ترمذی نے روایت کیا ہے]۔

زندگی میں مختلف قسم کے نقصانات کا سامناہو تاہے، ہر دن ہم اس زندگی کے غم واندوہ سے ٹوٹے بکھرتے ہیں، ہمیں ہر لمحہ اللّٰد پاک وبر ترکی محتا جگی رہتی ہے، تاکہ وہ ہمارے نقصان کی تلافی فرمائے اور ہماری کمزوری کو توانائی میں بدل دے۔

#### شَبَابٌ وشَيبٌ وافتِقَارٌ وتُروَةٌ فَلِلَّهِ هَذَا الدَّهرُ كَيفَ تَردَّدَا؟!

ترجمہ:جوانی، بڑھایا، فقیری اور مالداری۔اللّٰہ اللّٰہ، یہ زمانہ کیسے کیسے روپ بدلتاہے؟!

بیار انسان بستر مرگ پر پڑا بیاری سے لڑتا ہوا اے اللہ! کی ندالگاتا ہے ، پھر دیکھتے ہی دیکھتے جبار (ہر نقصان کو دور کرنے والارب)اس کے مرض کی تلافی کرتااور اپنی جانب سے شفانازل فرماتا ہے۔

نقیر ونادار شخص پوری طرح (زندگی سے) ہار جاتا ہے (یہاں تک کہ)اس کے پاس پھوٹی کوڑی بھی نہیں ہوتی، فقیری ولاچاری سے آہیں بھر تا اور فاقے کی مار سے روتا بلکتا ہے، ایسے میں وہ آسان کی طرف نظر اٹھا تا اور پکار تا ہے: اے اللہ! پھر جبار (ہر نقصان کی تلافی کرنے والارب) اس کے نقصان کی تلافی فرما تا،اس کی ضرورت پوری کرتا اور اس کی تنگی دور کر دیتا ہے۔

مظلوم انسان شکست کھاکر(نڈھال ہوجاتا)، اپنی آہ وبکا کو چھپائے رہتا اور اپنے آنسو پو چھتار ہتاہے، اور (ایسے میں) اللہ کے درپر خود سپر دگی کرتے ہوئے پکارتا ہے: اے اللہ! پھر جبار (زور آور رب) اس کا بدلہ لیتا، اپنی فوج بھیجتا اور اپنی مددنازل کرتاہے۔



قید و بند کا شکار انسان سلاخوں کے پیچھے شکستہ دل ، بیڑیوں میں جکڑا ہوا، پابہ زنجیر ہو تا ہے ، ایسے میں ندالگا تا ہے: اے اللہ! پھر کیا ہو تا ہے کہ جبار (شکتہ دلوں کو جوڑنے والارب) اس کی پریشانی کی تلافی کر تا اور اس کے لیے دروازے کھول دیتا ہے ، پھر بیڑیاں کھلنے لگتیں اور کشادگی اپنے پر پھیلانے لگتی ہے۔

بانجھ انسان شکستہ خاطر، چاروں طرف سے حزن و ملال سے گھر اہو تا ہے، امید کمزور ہو چکی ہوتی ہے، ایسے میں مصلی لیتا اور دیر تک (سجدے میں)رو تار ہتا اور بیہ ندالگا تا ہے کہ: "اے میرے پرورد گار! مجھے اپنے پاس سے پاکیزہ اولا دعطا فرما" پھر جبار (ہر نقصان کو دور کرنے والارب) اس کی شکستگی پر رحم کھا تا، اپنا تھم نافذ کر تا اور اپنی نفرت و مدد بھیجنا ہے، انجام کار جو چیز اس کی (امیدوں سے) دور تھی وہ سامنے نظر آنے لگتی ہے، ہو نٹوں پر مسکر اہٹ بھرنے لگتی ہے اور حمل تھہر جا تا ہے۔

یقیناوہ عزیز وبر تر جبار ہی ہے:جو ہر گرہ کو کھولتا، شکستہ دلوں،ٹوٹی ہوئی ہڈیوں اور بکھرے ہوئے نفوس کوجوڑتا ہے، آنسوؤں کوروکتا،مصیبت اور حزن وملال کو دور کرکے خوشی ومسرت کونازل فرما تاہے۔

سب کے سب اس کوہی پکارتے ہیں:میرے نقصان کی تلافی فرمااور میری کمزوری پررحم کھا!

{ يَسْتَلُهُو مَن فِي ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ كُلَّ يَوْمِهُو فِي شَأْنِ إِنَّ } [سورة الرحمن: 29].

ترجمہ: سب آسان وزمین والے اسی سے مانگتے ہیں۔ ہر روز وہ ایک شان میں ہے۔

وإِذَا العِنَايَةُ لاحَظَتكَ عُيُوهُا نَمَ فَالْحَوَادِثُ كُلُّهُنَّ أَمَانُ ترجمہ: جب آپ کو (اللہ کی)عنایت و مگہبانی حاصل ہو جائے تو آپ (اطمینان کی نیند) سوئیں، کیوں کہ اس کے بعد تمام حاد ثات مامون ہوں گے۔

ہر وہ نقصان جو آپ کواللّٰہ کے درپر لا کھڑا کرے وہ (نقصان نہیں) تلافی ہے ، گرچہ وہ باعث تکلیف ہی کیوں نہ

پو\_



الله عزيزوبرت كافرمان ب: { وَإِن مِّن شَيْءٍ إِلَّا عِن دَنَا خَزَآبِنِنُهُ وَمَا نُنَزِّلُهُ وَ إِلَّا بِقَدَرِ مَّعْلُومِ ﴿ اللهِ عَلَومِ اللهُ اللهِ عَلَومِ اللهُ } [سورة الحجر: 21].

ترجمہ: جتنی بھی چیزیں ہیں ان سب کے خزانے ہمارے پاس ہیں ، اور ہم ہر چیز کو اس کے مقررہ انداز سے اتارتے ہیں۔

اسی پاک وبرتر (رب) کے ہاتھ میں آسانی و فراخی کی تنجیاں ہیں، جب در دوغم آپ کو نڈھال کر دیں، تواسی بادشاہ، علم والے، دلوں کو جوڑنے اور نقصان کو دور کرنے والے (رب) سے لولگائیں اور یہ التجا کریں: اے ٹوٹے ہوؤں کو جوڑنے والے!میرے نقصان کی تلافی کر دے، میر کی ناتوانی پر رحم فرما اور میرے حزن و ملال کوخوشی میں بدل دے: { اُمَّن یُجِیبُ ٱلْمُصْمِطَدٌ إِذَا دَعَاهُ وَيَكَمِّشِفُ ٱلسُّوّءَ } [سورة النمل:62].

ترجمہ: بے کس کی پکار کو جب کہ وہ پکارے ، کون قبول کر کے سختی کو دور کر دیتا ہے؟

وَلَرُبَّ نَازِلَةٍ يَضِيقُ بِهَا الْفَتَى ذَرعًا وَعِندَ اللهِ مِنهَا الْمَحْرَجُ ضَاقَت فَلَمَّا استَحكَمَت حَلَقَاتُهُا لا تُفرَجُ

ترجمہ: کتنی ہی مصیبتیں ایسی ہیں کہ جن سے انسان تنگ آجا تاہے، جب کہ اللہ کے پاس اس کا حل موجود ہو تا ہے۔ جب تنگی بڑھ جاتی اور اس کی جڑیں مضبوط ہو جاتی ہیں، تب وہ (تنگی) کشادگی میں بدلنے لگتی ہے جب کہ انسان سمجھ رہاہو تاہے کہ بیہ تنگی دور ہی نہیں ہوگی۔

آپ بلسم (غمز دہ کے لیے باعثِ مسرت) بن کر رہیں!

یادر کھیں کہ: آفت ومصیبت، دنیامیں رونماہونے والی شکست اور نقصانات ہیں، اس لیے جب کسی انسان کو کسی مصیبت میں مبتلاد یکھیں تو آپ (اس کے لیے) ایسا شخص بن جائیں جسے اللہ اس کے نقصان کی تلافی کے لیے استعمال کرے، کیوں کہ (اس کا) بڑا بدلہ قیامت کے دن ملنے والا ہے جس دن سب کے سب ایسے شخص کی تلاش میں ہوں گے جو ان کے نقصانات کی تلافی کرسکے۔



نبی علی کے صحیح حدیث ہے، آپ نے فرمایا: "جو شخص کسی مسلمان کی ایک مصیبت کو دور کرے، اللہ تعالیٰ اس کی قیامت کی مصیبتوں میں سے ایک بڑی مصیبت کو دور فرمائے گا"[اسے مسلم نے روایت کیاہے]۔

{وَأَحْسِن كُمَا أَحْسَنَ ٱللَّهُ إِلَيْكً } [سورة القصص: 77].

ترجمہ: جیسے کہ اللہ نے تیرے ساتھ احسان کیاہے، تو بھی اچھاسلوک کر۔

{ وَاللَّهُ يُحِبُ ٱلْمُحْسِنِينِ اللَّهِ } [سورة آل عمران:134].

ترجمہ:اللہ تعالی نیک کاروں سے محبت کر تاہے۔

وحَلاوَةً إِن صَارَ غَيرُكَ عَلقَمًا

كُن بَلسَمًا إِن صَارَ غَيرُكَ أَرقَمًا

ترجمہ: جب زمانہ آپ کے لیے سانپ بن جائے تو آپ اس کا بلسم (اور تریاق) بن جائیں۔اگر دوسرے لوگ آپ کے ساتھ تلخ ہیں تو آپ (ان کے لیے) شیریں ہو جائیں۔

اے اللہ!اے شکستہ دلوں کو جوڑنے والے ، ہماری شکستگی کو دور فرمادے ، ہماری کمزوری وناتوانی پر رحم فرما ، اور اے ارحم الراحمین!اپنی رحت سے ہمارے گناہوں کو در گزر کر دے۔





# (۲۰) اَلْمُتَكَبِّرُ-جِلجِلاله

برائی و كبريائی صرف ايك الله عزيز وبرترك ليے ہے، الله تعالى اپنى تعريف كرتے ہوئے فرما تاہے:

{ وَلَهُ ٱلْكِنْبِيآ } فِي ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ وَهُو ٱلْعَنِيزُ ٱلْحَكِيثُمُ اللهِ } [سورة الجاثية: 37].

ترجمہ: اسی کے لیے آسانوں اور زمین میں سب بڑائی ہے اور وہی سب پر غالب، کمالِ حکمت والاہے۔

نيز فرمان بارى تعالى به: { هُو اللّهُ الّذِي لَآ إِلَهَ إِلّا هُو الْمَاكُ الْقُدُّوسُ السَّكُمُ الْمُؤْمِنُ اللّهُ عَمَّا يُشْرِكُونَ اللّهَ [سورة المُمُهَيْمِنُ اللّهِ عَمَّا يُشْرِكُونَ اللهِ ] [سورة الحشر:23]

ترجمہ: وہی اللہ ہے جس کے سوا کوئی معبود نہیں، بادشاہ، نہایت پاک، سب عیبوں سے صاف، امن دینے والا، نگہبان،غالب زورآور،اور بڑائی والا، یاک ہے اللہ ان چیزوں سے جنہیں یہ اس کاشریک بناتے ہیں۔

ہمارا عزیز وبرتر پرورد گار رب ہر برائی سے پاک، تمام طرح کی آلا کشوں سے صاف، اور بندوں پر ظلم کرنے سے منزہ وبالاترہے۔

ہماراپاک وہرتر پر ورد گاروہ ہے جو سرکش مخلو قات پر اس وقت اپنی بڑائی کا اظہار کر تاہے جب وہ اللہ کی عظمت و کبریائی کو اس سے چھینناچاہتے (یعنی اس کا دعوی کرتے) ہیں۔

وہ عزیز وبرتر (رب) ہر ایک بر ائی سے پاک وبری اور ان تمام مذموم وحادث صفات سے اعلی وبالا ہے جو اس کی شان کو زیبانہیں۔



کبریائی کی اصل: حفاظت وصیانت ہے ، ہماراعزیز وبرتر پرورد گار ہر قشم کے نقص، برائی اور عیب سے محفوظ ،۔۔

#### انکساری کی بند گی..

اللہ کے اسم گرامی (المتکبر) میں جو حرف" تا"ہے وہ اپنانے اور تکلف کرنے کے معنی میں نہیں ہے، جیسے کہا جاتاہے کہ:" فلان یتعظم (یعنی: فلاں شخص بڑ کین ظاہر کررہاہے) جب کہ وہ بڑاہے نہیں، (المتکبر میں) جو " تا"ہے وہ انفرادیت اوراختصاص کے لیے ہے۔

تکبر اور کبریائی صرف اللہ پاک وبرتر ہی کوزیب دیتی ہے ، کیوں کہ وہ تن تنہا باد شاہ (حقیقی) ہے اور اس کے سوا سب (اس کے )غلام ہیں ، وہ اکیلا پالنہار ہے ، اس کے سواسارے اس کے ماتحت ہیں ، وہ تنہا خالق ہے ، اس کے سوا سب کے سب مخلوق ہیں ، وہ اکیلے کمال وجمال اور عظمت و جلال کی تمام صفات میں منفر دہے۔

یبی وجہ ہے کہ اللہ پاک وبرتر نے اس صفت کو اپنے لیے خاص کیا ہے، اور (اس کے علاوہ) جو شخص اس سے متصف ہو، اسے سخت سزا کی وعید سنائی ہے۔

نبی علی کے صحیح حدیث ہے کہ آپ نے فرمایا:"اللہ تعالی فرما تا ہے:بڑائی (و کبریائی) میری چادر ہے،اور عظمت میر اند بند ہے، جو ان دونوں میں سے کسی ایک کے لیے بھی مجھ سے جھگڑے (یعنی ان میں سے کسی ایک کا دعوی کرے) میں اس کو جہنم میں ڈال دوں گا"[حدیث صحیح ہے،اسے ابوداود نے روایت کیا ہے]۔

خطابی رقم طراز ہیں: "اس حدیث میں چادر اور تہ بند کی مثال پیش کرنے کی وجہ یہ ہے کہ: "جس طرح انسان اپنی چادر اور تہ بند میں کسی کو شریک نہیں کرتا، اسی طرح عظمت و کبریائی میں کوئی مخلوق میر الایعنی اللہ کی) شریک نہیں ہو سکتی، واللّٰہ اعلم "۔



مخلوق کا مقام ہے ہے کہ: وہ عزت واکرام والے (رب) اور سب سے بزرگ وعالی مرتبہ (اللہ) کے سامنے انگساری وخاکساری اور خشوع وخضوع اختیار کرے،رکوع وسجدہ (میں جانے) کے وقت تکبیر کے ساتھ اور رکوع و سجدہ کی حالت میں عظمت و کبریائی کے ساتھ اللہ کاذکر کرنے میں شایدیہی اسر ارور موزیوشیدہ ہیں۔

نبی علیه المجبروت والملکوت بین میں یہ دعا پڑھا کرتے تھے:"سبحان ذی الجبروت والملکوت والملکوت والحکوت والحکوت والحکمت و العظمة" (یتن: پاک ہے وہ ذات جو بڑائی وباد شاہت اور عظمت و کبریائی والا ہے)[یہ حدیث صحیح ہے،اسے ابوداود نے روایت کیا ہے]۔

الله پاک وبرترنے اپنے نبیوں اور نیک بندوں کو کبر وغرورسے پاک فرمایا، بلکہ وہ سب کبر وغرور اور تکبرسے الله کی پناہ طلب کیا کرتے تھے: {وَقَالَ مُوسَى ٓ إِنِّى عُذْتُ بِرَبِّى وَرَبِّحَهُم مِّن كُلِّ مُتَكَبِّرٍ لَا يُؤَمِنُ بِيوَمِهِ الله کی پناہ طلب کیا کرتے تھے: {وَقَالَ مُوسَى ٓ إِنِّى عُذْتُ بِرَبِّى وَرَبِّحَهُم مِّن كُلِّ مُتَكَبِّرٍ لَا يُؤَمِنُ بِيوَمِهِ الله کی پناہ طلب کیا کرتے تھے: {وَقَالَ مُوسَى ٓ إِنِّى عُذْتُ بِرَبِّى وَرَبِّحَهُم مِّن كُلِّ مُتَكَبِّرٍ لَا يُؤَمِنُ بِيوَمِهِ الله کی پناہ طلب کیا کرتے تھے: {وَقَالَ مُوسَى ٓ إِنِّى عُذْتُ بِرَبِّى وَرَبِّحَهُم مِّن كُلِّ مُتَكَبِّرٍ لَا يُؤَمِنُ بِيوَمِ

ترجمہ: موسی (عَالِیَّلِاً) نے کہامیں اپنے اور تمہارے رب کی پناہ میں آتا ہوں ہر اس تکبر کرنے والے شخص (کی برائی) سے جوروز حساب پر ایمان نہیں رکھتا۔

ان سزاؤل پر غور کریں:

جو شخص اس صفت (کبر و غرور) سے متصف ہو تا ہے اس کے نفس میں بگاڑ پیدا ہو جاتا ہے، اس کی صالحیت جاتی رہتی ہے، اور اس کے دل پر زنگ پڑجاتا ہے: { کَذَلِكَ يَطْبَعُ ٱللَّهُ عَلَى كُلِّ قَلْبِ مُتَكَبِّرٍ جَبَّادٍ ﴿ آَنَ لِكَ يَطْبَعُ ٱللَّهُ عَلَى كُلِّ قَلْبِ مُتَكَبِّرٍ جَبَّادٍ ﴿ آَنَ لِكَ يَطْبَعُ ٱللَّهُ عَلَى كُلِّ قَلْبِ مُتَكَبِّرٍ جَبَّادٍ ﴿ آَنَ اللّٰهُ عَلَى كُلِّ قَلْبِ مُتَكَبِّرٍ جَبَّادٍ ﴿ آَنَ اللّٰهِ عَلَى اللّٰهُ عَلَى اللّٰهِ عَلَى اللّٰهِ مُتَكَبِّرٍ جَبَّادٍ ﴿ آَنَ اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ عَلَى اللّٰهِ عَلَى اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ عَلَى اللّٰهِ عَلَى اللّٰهِ عَلَى اللّٰهِ عَلَى اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ عَلَى اللّٰهِ عَلَى اللّٰهِ عَلَى اللّٰهِ عَلَى اللّٰهُ عَلَى اللّٰهِ عَلَى اللّٰهِ عَلَى اللّٰهِ عَلَى اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ عَلَى اللّٰهِ عَلَى اللّٰهِ عَلَى اللّٰهِ عَلَى اللّٰهِ عَلَى اللّٰهُ عَلَى اللّٰهِ عَلَى اللّٰهِ عَلَى اللّٰهِ عَلَى اللّٰهِ عَلَى اللّٰهُ عَلَى اللّٰهِ عَلَى اللّٰهِ عَلَى اللّٰهِ عَلَى اللّٰهِ عَلَى اللّٰهُ عَلَى اللّٰهِ عَلَى اللّٰهِ عَلَى اللّٰهِ عَلَى اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ عَلَى اللّٰهِ عَلَى اللّٰهِ عَلَى اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ عَلَى اللّٰهِ عَلَى اللّٰهِ عَلَى اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ عَلَى اللّٰهِ عَلَى اللّٰهِ عَلَى اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ عَلَى اللّٰهِ عَلَى اللّٰهِ عَلَى اللّٰهِ عَلَى اللّٰهِ عَلَى اللّٰهُ عَلَى اللّٰهِ عَلَى اللّٰهِ عَلَى اللّٰهِ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّٰهُ عَلَى اللّٰهِ عَلَى اللّٰهِ عَلَى اللّٰهِ عَلَى اللّٰهُ عَلَى اللّٰهِ عَلَى اللّٰهِ عَلَى اللّٰهِ عَلَى اللّٰهِ عَلَى عَلَى اللّٰهِ عَلَى اللّٰهِ عَلَى اللّٰهِ عَلَى اللّٰهِ عَلَى اللّٰهِ عَلَى اللّٰهُ عَلَى اللّٰهِ عَلَى اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ عَلَى اللّٰهِ عَلَى ال

ترجمہ: اللہ تعالی اسی طرح ہر ایک مغرور سرکش کے دل پر مہر کر دیتاہے۔

نیز پاک وبرتررب نے فرمایا: {إِن فِی صُدُورِهِمُ إِلَّا كِبُرُّمَّا هُم بِبَلِغِيهِ } [سورة غافر:56]. ترجمہ:ان كے دلول ميں بجزنرى بڑائى كے اور يكھ نہيں وہ اس تك پہنچنے والے ہى نہيں۔



تکبر کرناسر کش بادشاہوں کی صفت رہی ہے، جیسے فرعون اور اس جیسے دیگر سر کش شاہان عالم: { وَاُسْتَكُبْرَ هُوَ وَحُنُودُهُ، فِ اُلْأَرْضِ بِعَكْيرِ اُلْحَقِّ وَظَنُّواْ أَنَّهُمْ إِلَيْتَ نَالَا يُرْجَعُونِ اَلْآَنِ اِللَّا مُعْرِدِ اِلْعَصْ:39]. مُو وَجُنُودُهُ، فِ اُلْأَرْضِ بِعَكْيرِ اُلْحَقِّ وَظَنُّواْ أَنَّهُمْ إِلَيْتَ نَالَا يُرْجَعُونِ اللَّا اُلَّا يُرْبِعُ لِيا کہ وہ ہماری جانب لوٹائے ہی نہ جہد: اس نے اور اس کے لشکروں نے ناحق طریقے پر ملک میں تکبر کیا اور سمجھ لیا کہ وہ ہماری جانب لوٹائے ہی نہ جائیں گے۔

جس کے پاس مال و دولت اور آل واولا دکی بہتات ہواور وہ اللہ کے سامنے (تکبر کے ساتھ) ان کا مظاہر ہ کر بے توالیہ شخص کے دل میں تکبر گھر کر جاتا ہے، جو اسے حق بات قبول کرنے سے بازر کھتا ہے، جبیبا کہ ولید بن مغیرہ کے ساتھ ہوا: {ثُمَّ أَذَبَرُ وَالْسَنَا کُبُرُسُ } [سورۃ المد ٹر:23].

ترجمه: پھر پیچیے ہٹ گیااور غرور کیا۔

كبر وغرور: حَنْ كو جَمِثْلانے والى قوموں كى ہلاكت كا سبب ہے: { فَأَمَّا عَادُ فُاسْتَكُبُرُواْ فِي ٱلْأَرْضِ بِغَيْرِ اللهِ اللهِ اللهِ عَلَيْرِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ وَمُول كى ہلاكت كا سبب ہے: { فَأَمَّا عَادُ فُاسْتَكُبُرُواْ فِي ٱلْأَرْضِ بِغَيْرِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ الله

ترجمہ:ابعادنے بے وجہ زمین میں سر کشی شروع کر دی۔

الله عزيز وبرترنے صالح عَلَيْهِ الله عَلَيْهِ عَلَيْهِ الله عَلَيْهِ عَلَيْ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ ع

ترجمہ: وہ متکبر لوگ کہنے گئے کہ تم جس بات پریقین لائے ہوئے ہو، ہم تواس کے منکر ہیں۔

متكبروں كا ٹھكانہ جہنم ہے اور وہ كتنا ہى براٹھكانہ ہے: { أَلَيْسَ فِي جَهَنَّمَ مَثَّوَى لِلْمُتَكَبِّدِينَ ﴿ اَلَيْسَ فِي جَهَنَّمَ مَثُوَى لِلْمُتَكَبِّدِينَ ﴿ اَلَى اَسُورَةَ الزَّمِ:60].



#### ترجمہ: کیا تکبر کرنے والوں کاٹھکانہ جہنم میں نہیں؟

ترفذی میں آیا ہے کہ نبی ایک نے فرمایا: "گھمنڈ کرنے والے لوگوں کو قیامت کے دن میدان حشر میں چھوٹی چھوٹی چیو ٹیچو ٹی چیو ٹی چیو نٹیوں کی مانند لوگوں کی صور توں میں لا یاجائے گا، انہیں ہر جگہ ذلت ڈھانچ رہے گی، پھر وہ جہنم کے ایک ایسے قید خانے کی طرف ہنکائے جائیں گے جس کا نام "بولس" ہے۔ اس میں انہیں بھڑکی ہوئی آگ ابالے گی، وہ اس میں جہنمیوں کے زخموں کی پیپ پئیں گے۔ جسے "طینۃ الخبال" کہتے ہیں (یعنی: سڑی ہوئی بدبودار کیچڑ) [ سے حدیث صحیح ہے] اللہ ہمیں اس سے پناہ بخشے۔

زوا:

جو کبر کا شکار ہواسے چاہئے کہ اپنے باطن پر عقلمندوں کی طرح غور و فکر کرے ،نہ کہ جانوروں کی طرح صرف اپنے ظاہریر نظر رکھے!

اپنے وجود کی حقیقت کو یاد کرے کہ وہ کہاں سے نکلاہے؟ اس دنیا میں اس کا انجام کیا ہونا ہے...ایک بدبودار مر دار!

بیان کیا جاتا ہے کہ: "مطرف بن عبد اللہ الشخیر نے مہلب بن ابی صفرۃ کو دیکھا کہ اس کے جسم پر (اس کی قد سے لمبا) ایک لباس ہے جسے وہ گھسیٹ رہااور کبر وغرور سے چل رہاہے ، توانہوں نے عرض کیا: اے ابو عبد اللہ! تم اس انداز میں کیوں چل رہے ہو جسے اللہ ور سول ناپیند کرتے ہیں ؟

مهلب نے کہا: کیا آپ مجھے نہیں جانتے؟

انہوں نے عرض کیا: بالکل تمہیں اچھی طرح جانتا ہوں، تمہاری ابتدا ایک فاسد نطفے سے ہوئی، تمہاری انتہا ایک آلودہ مر دار کی شکل میں ہوگی اور ان دونوں کے در میان تمہارے جسم میں بول وبر از بھرے رہتے ہیں "۔ لَو فَكَّرَ النَّاسُ فِيمَا فِي بُطُونِهِم ما استَشْعَرَ الكِبرَ شُبَّانٌ وَلَا شِيبٌ



### ترجمہ:اگرلوگ صرف اس چیز پر غور کریں جوان کے شکم میں بھری ہوئی ہے تونہ کوئی جوان کبر وغرور میں مبتلا ہو گااور نہ کوئی بوڑھا۔

مناوی و میں تعلیم انسان کوچاہئے کہ کسی کو حقیر نہ جانے، کیوں کہ جسے حقیر جان رہاہے ہو سکتاہے وہ اس سے زیادہ دل کا پاکیزہ، عمل کا نیک اور نیت کا مخلص ہو، کیوں کہ اللہ کے بندوں کو حقیر جاننے سے نقصان اور ذلت ورسوائی ہاتھ آتی ہے "۔

ابن تیمیه عثیر فرماتے ہیں:"(اللہ سے)خوف کھانے والا گناہ گار تکبر کرنے والے عبادت گزار سے زیادہ اچھا ...

عقل وبینش رکھنے والے کو چاہئے کہ تواضع وانکساری کو لازم پکڑے ، علما کی مجلس میں بیٹے ، کمزور لوگوں کی صحبت اختیار کرے ، بیاروں کی تیار داری کرے ، جال کنی میں مبتلا اور مصیبت کے شکار لوگوں کو (عبرت کی نگاہ سے) دیکھے ، کبر وغرور کرنے والوں کی سیر ت اوران کے احوال پر غور کرے کہ وہ کیسے تھے ؟ اور ان کا انجام کیا ہوا ؟ گانگ نَی مَن مَضی وَلَم تَر فِی البَاقِینَ ما یَصنَعُ الدَّهرُ وَلَمُ تَرَ فِی البَاقِینَ ما یَصنَعُ الدَّهرُ وَلَا کُنتَ لَا تَدرِی فَتِلكَ دِیَارُهُم عَمَا جَمَالُ الرِّبِح بَعدَكَ والقَبرُ وَالْقِبرُ وَالْقِبرُ عَلَى وَالْقِبرُ وَالْقِبرُ عَلَى وَالْقِبرُ وَالْقِبرُ وَالْقِبرُ وَالْقِبرُ وَالْقِبرُ وَالْقِبرُ وَالْقِبرُ وَالْقِبرُ وَالْقِبرُ وَالْقَبرُ وَالْقِبرُ وَالْقِبرُ وَالْقِبرُ وَالْقِبرُ وَالْقِبرُ وَالْقِبرُ وَالْقِبرُ وَالْقِبرُ وَالْتَرْبِي فَتِلْكَ دِیَارُهُم

ترجمہ: (تمہارایہ کبر وغرور بتار ہاہے کہ) گویا تم نے گزری ہوئی قوموں کی تاریخ نہیں سنی، اور نہ زندہ لو گوں میں یہ غور کیا کہ زمانہ کس طرح اپنی کارستانیوں کے جلوے دکھا تاہے۔اگر تم اس سے بے خبر ہو تو دیکھویہ ان کے گھر اور بستیاں ہیں جنہیں ہوا کے تھیٹر وں نے بے نشال کر دیاہے، اور یہ ان کی قبریں ہیں۔

اے اللہ! ہم تجھ سے تیرے متکبر نام کے وسلے سے یہ سوال کرتے ہیں کہ: تو ہماری کمزوری و نا تو انی پر رحم فرما، ہمارے عیب پر پر دہ ڈال دے، ہمارے گناہوں کو بخش دے، اور اے سارے جہاں کے پالنہار! ہمیں تکبر سے محفوظ رکھ۔

#### 



### (۲۲,۲۱) ٱلۡخَالِقُۥٱلۡخَلَّرُقُ مِل مِلالهِ

حَتَّى أُرِيكَ بَدِيعَ صُنعِ الْبَارِي لِرَوائِعِ الآياتِ وَالآثارِ تِلكَ الدِّمَى وَمُقَدِّرَ الأَقدَارِ تِلكَ الطَّبِيعَةُ قِف بِنَا يَا سَارِي الأَرضُ حَولَكَ وَالسَّماءُ اهتزَّتا الأَرضُ مَن خَلَقَ الوُجُودَ مُصَوِّرًا

ترجمہ: اے شب کے راہ گزر! یہ اللہ کی فطرت (تخلیق) ہے، ذرا تھہر جا کہ میں تجھے خالق کی تخلیق کے بے مثال نمونے دکھاسکوں، تیرے ارد گرد کی زمین اور آسمان (اس کی) بے نظیر آیتوں اور نشانیوں سے تھر اگئے، پاک ہے وہ (اللہ) جس نے خون کے لو تھڑے سے شکل وصورت بناکر (انسان کو) وجود میں لایا، اور تقذیریں مقدر فرمائی۔

کس نے آسان وزمین پیدا فرمائے؟ کس نے دانے اور طعطی کو وجود بخشا؟ کون ہے جس نے (رات کی تاریکی سے) صبح روشن پیدا کیا، رات کو راحت کی چیز بنایا، سورج اور چاند کو حساب سے رکھا؟ کون ہے جس نے انسان کی پیدائش کو مٹی سے شروع کیا؟ کس نے پوری انسانیت کو صرف ایک جان سے پیدا فرمایا؟ کون ہے جس نے ہر چیز کو شکل وصورت بخشی پھر راہ دکھائی؟

{ هَاذَا خُلْقُ ٱللَّهِ فَأَرُونِ مَاذَا خُلَقَ ٱلَّذِينَ مِن دُونِهِ } [سورة لقمان: 11].

ترجمہ: یہ ہے اللہ کی مخلوق اب تم مجھے اس کے سوادو سرے کسی کی کوئی مخلوق تو د کھاؤ۔

پاک ہے وہ ذات جس کی عظمت نے معرفت رکھنے والوں کی عقلوں کو حیر ان کر دیا!

پاک ہے وہ ذات جس کی بے نظیر تخلیقات غور و فکر کرنے والوں کی نگاہوں میں روشن ہو گئیں!



پاک ہے وہ ذات جس کی تجلیات نے (راہ ہدایت کے )راہ گزاروں کی نگاہوں کو خیر ہ کر دیا!

{فَتَبَارَكَ ٱللَّهُ أَحْسَنُ ٱلْخَيْلِقِينَ اللَّهُ ] [سورة المؤمنون:14].

ترجمہ: بر کتوں والاہے وہ اللہ جو سب سے بہترین پیدا کرنے والاہے۔

ذیل کے سطور میں ہم اللہ عزیز وبرتر کے دواسائے گرامی: (الخالق اور الخلاق <sup>جل دعل</sup> ببیدا کرنے والا) پر غور و فکر کریں گے۔

الله پاک وبرتر کا فرمان ہے: { إِنَّ رَبَّكَ هُو ٱلْخَلَّتَ اُلْعَلِيمُ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الْعَلِيمُ اللهِ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّالَّالَاللَّ الللَّالَةُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ

ترجمہ: یقینا تیر اپر ورد گار ہی پیدا کرنے والا اور جانے والا ہے۔

نيز فرمايا: { هُوَ ٱللَّهُ ٱلْحَالِقُ ٱلْبَارِئُ ٱلْمُصَوِّرُ } [سورة الحشر: 24].

ترجمہ: وہی اللہ ہے پید اکرنے والا وجو د بخشنے والا، صورت بنانے والا۔

ہمارا پرورد گار ہی ہے جس نے تمام چیزوں کوعدم سے وجو د بخشا، اورا نہیں انو کھے انداز میں بغیر کسی سابقہ مثال کے پیدا فرمایا، اللّٰہ پاک وبرتر کے افعال اسی اندازے سے طے پاتے ہیں جسے وہ متعین کرتا ہے۔ خالق کی عظمت.

کائنات کی ہر ایک چیز اس کی تخلیق کر دہ ہے، اور ہر مخلوق اس کی الوہیت ور بوبیت کااعتراف کرتی ہے، ہر وہ چیز جسے آپ اپنے ارد گر د دیکھ رہے – اور جسے نہیں دیکھ پارہے ہیں – وہ سب وجو دالہی کی دلیل ہیں، اس نے تمام موجو دات کو پیدا کیا، انہیں خلقت بخشی، اپنی حکمت سے انہیں (درست اور) برابر کیا اور شکل وصورت عطاکی، وہ (اللہ) ہمیشہ سے اس عظیم صفت سے متصف ہے اور رہے گا۔

اس نے ہڈی پر گوشت چڑھایا، گوشت پر چھڑا پیدا کیا، چوپایوں کو بال اور کھال کالباس پہنایا، شکم مادر کے اندر بل رہے جنین میں (زندگی کی)روح پھونکی، پھر اسے شکم سے باہر لایا،رزق سے نوازا،اس کی حفاظت فرمائی،اسے علم دیا،انسان کو بہترین صورت میں پیدا کیا،اس کی دوآ تکھیں بنائیں، زبان اور ہونٹ بنائے،اور (ہدایت و گمر اہی کے )



دونوں راستے و کھا دئے: {ٱلَّذِى خَلَقَكَ فَسَوَّىٰكَ فَعَدَلَكَ ﴿ فَعَدَلَكَ اللهِ فَعَ أَيِّ صُورَةٍ مَّا شَآءَ رَكَّبَكَ ﴿ ﴾ [سورة الانفطار: 7-8].

ترجمہ: جس (رب نے) تجھے پیدا کیا، پھر ٹھیک ٹھاک کیا، پھر (درست اور) برابر بنایا۔ جس صورت میں چاہا تجھے جوڑ دیا۔

{فَتَبَارَكَ ٱللَّهُ أَحْسَنُ ٱلْخَلِقِينَ ﴿ اللَّهِ الْمُومنون: 14].

ترجمہ: برکتوں والاہے وہ اللہ جوسب سے بہترین پیدا کرنے والاہے۔

الخَلَّاقُ بَاعِثُ هذهِ الأكوَانِ

وكَذَلِكَ يَشْهَدُ أَنْهُ سُبِحَانَهُ

ترجمہ: اسی طرح میہ اس بات پر بھی گواہ ہے کہ اسی پاک وبرتر (رب) نے (تمام مخلو قات کو) پیدا کیا اور (کائنات کو)وجود میں لایا۔

ہمارے پاک وبرتر پرورد گارنے مخلوقات کو اس لیے پیدا کیا تاکہ وہ اس کی معرفت حاصل کریں اور اس کی عبادت کریں: { وَمَا خَلَقَتُ ٱلِجُنَّ وَٱلْإِنسَ إِلَّا لِيَعَبُدُونِ ﴿ ﴾ [سورة الذاريات:56].

ترجمہ: میں نے جنات اورانسانوں کو محض اس لیے بیدا کیا کہ وہ میری عبادت کریں۔

كائنات كى ہم آ ہنگى:

یہ تمام مخلو قات یوں ہی برکار، بے معنی اور کھیل کود کے لیے نہیں پیدا کی گئی ہیں-اللہ تعالی اس سے پاک وبرتر ہے!-اللہ بزرگ وبرتر کا فرمان ہے: { وَمَا خَلَقْنَا ٱلسَّمَاءَ وَٱلْأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمَا لَعِبِينَ ﴿ ﴾ [سورة اللّنباء:16].

ترجمہ: ہم نے آسان وزمین اور ان کے در میان کی چیزوں کو کھیلتے ہوئے نہیں بنایا۔

تمام موجو دات بزرگ وبر تررب کی صفات کی گواہ ہیں، یہ سب اسائے حسنی اور ان کی حقیقت کی طرف اشارہ کر تیں،ان کی بولی بولتیں اور ان پر دلالت کرتی ہیں۔



مِنَ الملِكِ الأَعلَى إِلَيكَ رَسَائِلُ أَلَا كُلُ شَيءٍ مَا خَلا اللهَ بَاطِلُ فَصَامِتُها يَهدِي وَمَن هُو قَائِلُ

تَأَمَّل سُطُورَ الكَائِنَاتِ فَإِخَّا وَقَد خُطَّ فِيهَا لَو تَأَمَّلتَ خَطَّها تُشيرُ بِإِثْبَاتِ الصّفاتِ لِرَجِّمًا

ترجمہ: کائنات میں (اللہ کی تحریر کردہ) سطور پر غور کریں، کیوں کہ وہ بلند وبالا بادشاہ کی طرف ہے آپ کے لیے پیغامات ہیں۔ آپ اگر غور کریں گے تواس کے اندر آپ کو یہ لکھا ہوا ملے گا کہ: اللہ کے سواہر ایک چیز (معبود) باطل و بے بنیاد ہے۔ یہ کائنات اپنے پالنہار کی صفات کو ثابت کرتی ہے، اس میں (جو مخلو قات) بے زبان ہیں وہ بھی (اللہ کی طرف) رہنمائی کرتی ہیں اور (وہ مخلو قات بھی) جو بول سکتی ہیں۔

الله ياك وبرتركا فرمان من إِنَّا كُلُّ شَيْءٍ خَلَقْنَهُ بِقَدْدٍ (19) [سورة القمر:49].

ترجمہ: بے شک ہم نے ہر چیز کوایک (مقررہ) اندازے پر پیدا کیا ہے۔

اطباء کہتے ہیں کہ: "حلق کے سوراخ کو نہایت ہی باریک اندازے سے پیدا کیا گیا ہے، کیوں کہ اگر وہ اس اندازے سے تعدا کیا گیا ہے، کیوں کہ اگر وہ اس اندازے سے تھوڑازیادہ کشادہ ہوتا جس پروہ موجو دہے، توانسان کی آواز غائب ہو جاتی، اور جس اندازے پروہ انجی ہے، اگر اس سے تھوڑازیادہ تنگ ہوتا توسانس لینامشکل ہو جاتا"۔ معلوم ہوا کہ (اس میں معمولی کمی بیشی لانے کا متیجہ یہ ہوگا کہ) سانس لینے میں آسانی ہوگی تو آواز غائب ہو جائے گی، یا آواز واضح ہوگی توسانس لیناد شوار ہو جائے گا۔

{صُنْعَ ٱللَّهِ ٱلَّذِى أَنْقَنَ كُلُّ شَيْءٍ إِنَّهُ خَبِيرٌ بِمَا تَفْعَلُونَ ﴿ إِلَّهُ اللَّهِ النَّمَلَ :88].

ترجمہ: یہ ہے صنعت اللہ کی جس نے ہر چیز کو مضبوط بنایا ہے ، جو کچھ تم کرتے ہواس سے وہ باخبر ہے۔

اگر ہماری بصارت اپنی موجو دہ مقد ارسے بڑھ جائے تو ہماری زندگی جہنم بن جائے گی!

جب آپ پانی سے بھرے گلاس کو دیکھتے ہیں، جسے آپ نوش کرتے ہیں، تو آپ کو وہ بالکل صاف شفاف، شیریں اور خوش نما نظر آتا ہے، اگر آپ کی قوت بصارت تھوڑی بڑھ جائے اور موجودہ حالت سے مزید گہری ہوجائے، تو آپ کو اس کلاس کے اندر عجیب وغریب (جراثیم) نظر آنے لگیں گے! آپ کوبے ثار زندہ مخلو قات اور



بے ضرر جراثیم دکھنے لگیں گے! پھر آپ وہ پانی پی نہیں سکیں گے: { إِنَّا كُلَّ شَيْءٍ خَلَقْنَهُ بِقَدَرِ ﴿ اِنَّا } [سورة القم:49].

#### ترجمہ: بے شک ہم نے ہر چیز کوایک (مقررہ) اندازے پر پیدا کیا ہے۔

اگرسننے کی صلاحیت مزید بڑھ جائے تو آپرات کے وقت سونہیں پائیں گے، کیوں کہ ہر طرح کی آوازیں کان تک پہنچنے لگیں گی، بلکہ آپ کے معدے میں جو نظام ہاضمہ ہے، صرف اس کی آواز کا اندازہ لگائیں گے توایک بڑی فیکٹری کی آواز معلوم ہونے لگے گی: { إِنَّا كُلُّ شَيْءٍ خَلَقَنَهُ بِقَدَدٍ ﴿ اِنَّا كُلُّ شَيْءٍ خَلَقَنَهُ بِقَدَدٍ ﴿ اللّٰهِ عَلَى اللّٰهِ اللّٰهِ عَلَى اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ عَلَى اللّٰهِ اللّٰهِ عَلَى اللّٰهِ اللّٰهِ عَلَى اللّٰهِ عَلَى اللّٰهِ اللّٰهِ عَلَى اللّٰهِ عَلَى اللّٰهِ اللّٰهُ ا

ترجمہ: بے شک ہم نے ہر چیز کوایک (مقررہ) اندازے پر پیدا کیا ہے۔

چھونے کی جو حس ہے، اگر اس میں اضافہ ہوجائے تو آپ پر سکون لہر کو بھی محسوس کرنے لگیں گے، جو آپ کی زندگی کو نا قابل برداشت جہنم میں تبدیل کر دے گی: {وَفِيۡ أَنفُسِکُو ۖ أَفَلَا تُبُصِرُونَ ﴿ آَ اَسُورَةَ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهِ الل

ترجمه:خود تمهاري ذات ميں بھي، تو کياتم ديکھتے نہيں ہو۔

{ هَنذَا خَلْقُ ٱللَّهِ فَأَرُونِي مَاذَا خَلَقَ ٱلَّذِينَ مِن دُونِهِ } [سورة لقمان: 11].

ترجمہ: یہ ہے اللہ کی مخلوق اب تم مجھے اس کے سواد وسرے کسی کی کوئی مخلوق تو د کھاؤ۔

آپ کو تعجب ہو گا ایسے لوگوں پر جن کی فطرت بدل چکی ہے اور ان کے ضمیر بیار ہو چکے ہیں!وہ اللہ کے تعلق سے بحث ومباحثہ کرتے ہیں، جب کہ اللہ (کی نشانی) ان کے دلوں میں جاگزیں ہو چکی ہے: {وَجَحَدُواْ بِهَا وَاللّٰهَ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهِ الللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰلَّاللّٰهُ اللّٰلّٰ اللّٰلِلْ اللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰلِلْمُلّٰ اللّٰلِلْمُلْمُلْمُلْمُ اللّٰلِل

ترجمہ: انہوں نے انکار کر دیاحالا نکہ ان کے دل یقین کر چکے تھے۔



{وَلَيِن سَأَلْتَهُم مَّنْ خَلَقَ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضَ لَيَقُولُنَّ ٱللَّهُ قُلِ ٱلْحَمَٰدُ لِلَّهِ بَلَ أَكْثَرُهُمْ لَا يَعْلَمُونَ (و) [سورة لقمان:25].

ترجمہ: اگر آپ ان سے دریافت کریں کہ آسان وزمین کا خالق کون ہے؟ توبیہ ضرور جواب دیں گے کہ اللہ، تو کہہ دیجئے کہ سب تعریفوں کے لائق اللہ ہی ہے، لیکن ان میں کے اکثر بے علم ہیں۔

آپ مطمئن رہیں!

مومن یہ جانتا ہے کہ خالق سے ہی اسے عزت وسربلندی ملتی ہے، اس لیے اس کا دل مطمئن رہتا ہے، وہ جانتا ہے کہ جس (اللہ) نے اسے پیدا کیا ہے وہ اس سے غافل نہیں ہو گا، بلکہ اللہ اس کی حفاظت کرتا ہے، مومن کا معاملہ سنگی وخوش حالی، مالداری و فقیری اور سختی و فراخی ہر حال میں خیر و بھلائی پر مبنی ہوتا ہے:

{أَلَا إِنَّ أَوْلِيآءَ ٱللَّهِ لَا خَوْفُ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَعْزَنُونَ اللَّهِ } [سورة يونس:62].

ترجمہ: یادر کھواللہ کے دوستوں پر نہ کوئی اندیشہ ہے اور نہ وہ عمگین ہوتے ہیں۔

اے اللہ! ہم تجھ سے تیرے الخالق نام کے وسلے سے یہ دعا کرتے ہیں کہ تو ہمیں اپنے اولیاء (دوستوں) میں شامل فرما۔



## (۲۳) اُلْبَارِئ جلجلاله

نبی عقیقی کی صحیح حدیث ہے کہ آپ نے فرمایا: "سلیمان بن داؤد علیہاالسلام نے فرمایا: آج رات اپنی سو(۱۰۰) یا (راوی کو شک تھا) نناوے (۹۹) بیویوں کے پاس جاؤں گا اور ہر بیوی ایک ایک شہسوار جنے گی جو اللہ تعالی کے راستے میں جہاد کریں گے۔ان کے ساتھی نے کہا کہ ان شاء اللہ بھی کہہ لیجئے لیکن انہوں نے ان شاء اللہ نہیں کہا۔ چنال چپہ صرف ایک بیوی حاملہ ہوئیں اور ان سے بھی ناقص بچپہ پیدا ہوا۔ اس ذات کی قسم جس کے ہاتھ میں مجمد سے گئی جان ہے اگر سلیمان علیقی اس وقت ان شاء اللہ کہہ لیتے تو (تمام بیویوں کے بیہاں بچے پیدا ہوتے) اور سب گھوڑوں پر سوار ہوکر اللہ کے راستے میں جہاد کرتے" [متفق علیہ]۔

الله عزيز وبرترك سواكس اور درسے بندے كى ضرورت بورى نہيں ہوسكتى، الله وہ ہے: { ٱلْحَالِقُ ٱلْبَادِئُ الله عزيز وبرترك سواكس اور درسے بندے كى ضرورت بورى نہيں ہوسكتى، الله وہ ہے: { ٱلْحَالِقُ ٱلْبَادِئُ اللهُ الل

ترجمہ: جو پیدا کرنے والا، وجو د بخشنے والا، صورت بنانے والا، اسی کے لیے (نہایت) اچھے نام ہیں، ہر چیز خواہوہ آسانوں میں ہوخواہ زمین میں ہواس کی یا کی بیان کرتی ہے، اور وہی غالب حکمت والا ہے۔

اے اللہ ہر قسم کی تعریف تیرے ہی لیے ہے! تونے ہمیں وجود میں لا کر ہم پر انعام واحسان کیا، جب کہ ہم کوئی قابل ذکر چیز نہ تھے: {هَلُ أَتَى عَلَى ٱلْإِنسَانِ حِينٌ مِّنَ ٱلدَّهْرِ لَمْ يَكُن شَيْئًا مَّذْكُورًا ﴿ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ

ترجمہ: یقینا گزراہے انسان پر ایک وقت زمانے میں جب کہ یہ کوئی قابل ذکر چیز نہ تھا۔



الله عزيز وبرترنے اپنی بلند وبالا ذات کی تعریف اپنے اسم گرامی (الباری جل وجود بخشنے والا) سے کی ہے، فرمان الہی ہے: { هُوَ ٱللَّهُ أَلْخَلِقُ ٱلْبَارِئُ ٱلْمُصَوّرُ } [سورة الحشر: 24].

ترجمہ: وہی اللہ ہے پید اکرنے والا وجو د بخشنے والا ، صورت بنانے والا۔

البرءكے لغت میں دومعانی ہیں: پہلا: پیدا کرنا۔

دوسر انکسی چیزہے دور اور بیز ار ہونا۔

برِیَّ کے معنی ہیں: پاک وصاف اور دور ہونا۔

ہمارا (الباری - وجود بخشنے والا) پر وردگار: عدم سے وجود میں لانے والا ہے، وہی ہے جس نے بعض مخلوق کو بعض پر فضیلت بخشی، ہر جنس کو دو سری جنس سے متاز کیا، ہر مخلوق کی شکل وصورت ایسی بنائی جو اس کی خلقت کے مقصد کے مناسب ہو، وہ ہر چیز کو عدم سے وجود میں لاتا اور اسے ایسی خصوصیت کے ساتھ پیدا کر تاہے جو اسے دیگر مخلوقات سے متاز کرتی ہے۔

اس پاک وبرتر (الله) نے مخلو قات کو تمام تربے ضابطگی اور تناقض سے پاک وصاف پیدا فرمایا: {ٱلَّذِی خَلَقَ سَبْعَ سَمَکوَتٍ طِبَاقًا مَّمَا تَرَیٰ فِی خَلِقِ ٱلرَّحْمَنِ مِن تَفَلُوتٍ فَاُرْجِعِ ٱلْبَصَرَ هَلَ تَرَیٰ مِن فُطُورِ ﴿ ﴾ [سورة الملک:3].

ترجمہ: جس نے سات آسان اوپر تلے بنائے۔ (تواے دیکھنے واے) الله رحمٰن کی پیدائش میں کوئی بے ضابطگی نہ دیکھے گا، دوبارہ (نظریں ڈال کر) دیکھ لے کیا کوئی شگاف بھی نظر آرہاہے۔

ہمارا (الباری – وجو د بخشنے والا) پر ور د گار اپنی ذات، صفات اور افعال میں ہر قشم کے نقص اور عیب سے پاک وصاف ہے۔

وَأَلطَافُهُ تَترى دَومًا وَتَنزِلُ إِذَا سَبَّحُوا أُو هَلَلُوا

وَفِي اسِمِهِ البَارِي يُرَى كُلُّ خَلقِهِ فَسُبحَانَ مَن كُلُّ الوَرَى سَجَدُوا لَهُ





ترجمہ: اس کے الباری اسم (کی تجلیات) میں ساری مخلو قات نظر آتی ہیں۔ اس کی مہر بانیاں ہمیشہ بے در بے نازل ہوتی رہتی ہیں۔ پاک ہے وہ ذات جس کے سامنے ساری مخلو قات سجدہ ریز ہوتی ہیں، جب وہ تسبیح کر تیں، یا تکبیر (اللّٰداکبر) پڑھتیں یا تہلیل (لا الہ الا اللّٰہ) کہتی ہیں۔

مارك ياك وبرتر يرورد كاركا فرمان ب: { هُوَ اللَّهُ ٱلْحَلِقُ ٱلْبَارِئُ ٱلْمُصَوِّرُ } [سورة الحشر: 24].

ترجمہ: وہی اللہ ہے پیدا کرنے والا وجو د بخشنے والا، صورت بنانے والا۔

خلق کے معنی: (اپنی مشیبئت وارادہ کے مطابق) اندازہ کرنا۔

برأكے معنی:عدم سے وجو دمیں لانا۔

تصویر کے معنی: شکل وصورت میں ڈھالنا۔

چناں چہ اللہ عزیز وبر ترجب کسی چیز کو پیدا کرناچاہتا ہے تواپنے علم و حکمت سے اس کا اندازہ کرتا ہے، پھر پاک وبر تر (رب) اپنے انداز ہے اور اپنی مشیئت وارادہ کے مطابق جس شکل وصورت میں چاہتا ہے اسے وجود میں لاتا ہے۔

احانك سے اتفا قانہيں...

کسی حکیم سے پوچھاگیا کہ: آپ نے اللہ کو کیسے جانا؟ انہوں نے کہا: ان خطوط کے ذریعہ جو قدرت کے قلموں سے کا ننات کے پتوں پر لکھے گئے ہیں: { اَلَّذِیٓ أَحْسَنَ كُلَّ شَیْءٍ خَلَقَ أَدِّ } [سورۃ السجدۃ: 7].

ترجمہ:جس نے نہایت خوب بنائی جو چیز بھی بنائی۔

(مَا خَلَقْنَهُمَآ إِلَّا بِٱلْحَقِّ } [سورة الدخان: 39].

ترجمہ:ہم نے انہیں درست تدبیر کے ساتھ ہی پیدا کیا۔

تَأَمَّل فِي نَباتِ الأَرضِ وانظُر إِلَى آثَارِ مَا صَنعَ الَملِيكُ عُيُونٌ مِن لِحُينٍ شَاخِصاتٌ بِأَحداقٍ هِيَ الذَّهِ السَّبِيكُ



بِأَنَّ اللهَ لَيسَ لَهُ شَرِيكُ

عَلى قَضَبِ الزَّبَرِجَدِ شَاهِدَاتُ

ترجمہ: زمین میں اگنے والے پو دوں پر غور کرواور بادشاہ کی تخلیق کے آثار میں تامل سے کام لو۔ چاند کی (سی سفید) آئکھیں اپنی (سیاہ) پُتلیوں کے ساتھ ایسے عکمگی لگا کر دیکھتی ہیں جیسے وہ قیمتی پتھر کے تراشے پر سونے کی ڈھلی ہوں، یہ سب اس بات پر گواہ ہیں کہ اللہ کا کوئی شریک وساحھی نہیں۔

{ قُلِ ٱنْظُرُواْ مَاذَا فِي ٱلسَّمَوَ تِ وَٱلْأَرْضِ } [سورة يونس: 101].

ترجمہ: آپ کہہ دیجئے کہ تم غور کرو کہ کیا کیا چیزیں آسانوں میں اور زمین میں ہیں۔

کیا کا کنات میں اس کی صناعی ، انو کھی تخلیق ، عجیب وغریب قدرت اور حکمت کے آثار و نقوش کے علاوہ بھی کوئی چیز ہے؟!(اس کے علاوہ) کون ہے جو الوہیت و بندگی کا زیادہ حقد ار ہو؟! کیا جو پیدا کرتا ہے وہ اس بات کا زیادہ حق نہیں رکھتا کہ اس کی عبادت کی جائے ،اس کی حمد و ثنا کی جائے اور اس کی توحید پر قائم رہا جائے؟!

اكثرلوگ جانتے ہیں كہ اللہ نے انہیں پیدا كياہے، پھر بھی وہ شرك كرتے ہیں: { وَمَا يُؤَمِنُ أَكَّ أَرُهُم

بِٱللَّهِ إِلَّا وَهُم مُّشْرِكُونَ ١٠٠٠ } [سورة يوسف:106].

ترجمہ:ان میں سے اکثر لوگ باوجو داللہ پر ایمان رکھنے کے بھی مشرک ہی ہیں۔

لو گوں کی دوقشمیں ہیں:

مومنین:جو که بهترین خلائق ہیں۔

مشركين:جو كه بدترين خلائق ہيں۔

بندہ کو چاہئے کہ اپنے عمل پر غور وفکر کرے، اگر وہ نیک ہو تو اللہ کی حمد وثنا کرے کہ اسے اس نیکی کے لا کُق بنایا، اگر وہ اپنے نفس کوخواہشات کے پیچھے حچھوڑ دے اور اسے تقوائے الہی کالگام نہ لگائے، تو وہ بدترین خلا کُق میں سے ہو جائے گا۔



اسی کے پیش نظر موسی عَلیِّیا نے اپنی قوم کویہ حکم دیا کہ وہ پیدا کرنے والے (الباری) اللہ سے توبہ کریں، کیوں کہ انہوں نے ایمان باللہ سے منحرف ہو کر اپنے زیور سے بچھڑے کی شکل میں ایک بت بنالیا تھا:

مومن جب بھی اللہ کے اسائے حسنی میں سے کسی علم سے واقف ہو تااور اسے جان لیتا ہے، اس کا مقام و مرتبہ اور اس کی قدر و منزلت مزید بڑھ جاتی ہے، اس کے اندر اللہ عزیز وبرتر کا شوق اور اس کی محبت مزید فزوں تر ہو جاتی اور اس نام کو جاننے کے سبب وہ اللہ سے اور قریب ہو جاتا ہے۔

وہ جان جاتاہے کہ اللہ عزیز وبرتر ہر ایک چیزیر قادرہے۔

میں ہے، تواس نے تمہاری توبہ قبول کی، وہ توبہ قبول کرنے والا اور رحم کرنے والا ہے۔

اے اللہ اے پیدا کرنے والے (رب)! ہمارے اوپر مہربانی کر اور اپنی رحمتیں نازل فرما۔







ابن القیم ﷺ رقم طراز ہیں:" اللہ پاک وبرتر نے اپنی کتاب میں بندوں کو جس چیز پر غور وفکر کرنے کی دعوت دی ہے، اگر آپ اس میں تامل سے کام لیس گے تو آپ کو اللہ پاک وبرتر کی معرفت اور اس کے کمال اور عظمت وجلال کی صفات سے واقفیت حاصل ہوگی"۔

لِأُولِي النُّهَى والبحثِ والنَّظرِ فِي الصَّورِ فِي الصَّورِ

كم فِي كِتَابِ الكُونِ مِن عِبَرٍ فِي الأَّرضِ فِي الآفاقِ قاطِبَةً

ترجمہ: کتابِ کائنات میں عقلمندوں، بحث و جستجو اور غور و فکر سے کام لینے والوں کے لیے بے شار عبر تیں موجود ہیں، زمین کے اندر، پورے آفاقِ عالم میں، (انسانی) نفس میں، آوازوں اور شکل وصورت میں (بلکہ ہر چیز میں عبرت کاسامان موجود ہے)۔

آیئے ہم اللہ کے اسم گرامی (المصور تبارک و تعالی صورت بنانے والا) پر غور و فکر کریں۔ اللّٰہ پاک وبرتر کا فرمان ہے: { هُوَ ٱللَّهُ ٱلْحَالِقُ ٱلْبَارِئُ ٱلْمُصَوِّرِ ۖ } [سورة الحشر: 24].

ترجمہ: وہی اللہ ہے پید اکرنے والا وجو د بخشنے والا ، صورت بنانے والا۔

ہمارا پاک وہر تر پرور دگاروہ ہے جس نے اپنی مشیئت سے جیسے چاہا مخلوق کی شکل وصورت بنائی، تمام موجو دات کو (مختلف) شکل وصورت میں پیدا کیا، انہیں درست (اور برابر) کیا اور ہر ایک چیز کو ایک خاص شکل وصورت اور منظر دہیئت میں ڈھالا جس سے وہ مختلف قسم کی بے شار مخلو قات کے در میان نمایاں رہتی ہے، اللّٰہ پاک وہر ترنے ہر



ا یک صورت کو اینے ارادے سے جس طرح چاہا اور جس شکل میں چاہا ڈھالا، وہ اپنے ارادے کو جس طرح چاہتا ہے۔ نافذ کر تاہے: {فِيۡ أَيِّ صُورَةٍ مّا شَاءَ رَكِّبَكَ ﴿ ﴾ [سورة الانفطار: 8].

ترجمه: جس صورت میں چاہا تھے جوڑ دیا۔

ہمارا پاک وبرتر پروردگاروہ ہے جس نے اپنی مخلوق کو پیدا کیا، انہیں اپنے اندازے، علم اور رحمت کے مطابق ایسی شکل وصورت اور ہمیت میں (درست اور) برابر بنایا جو مخلوق کی مصلحت اور منفعت کے مناسبِ حال ہو، چناں چہ وہ الگ الگ شکل وصورت اور مختلف ہمیت میں نمو دار ہوئیں، کوئی لمبی تو کوئی ناٹی، کوئی خوبصورت تو کوئی بد صورت، کوئی مذکر تو کوئی مونث، ہر ایک کی اپنی خاص شکل وصورت ہے۔

الله ياك وبرتر كا فرمان ب: {وَلَقَدْ خَلَقَنَكُمْ مُمَّ صَوَّدْنَكُمْ } [سورة الأعراف: 11].

ترجمہ: ہم نے تم کو بیدا کیا، پھر ہم ہی نے تمہاری صورت بنائی۔

نيز فرمايا: {وصَوَّرَكُمْ فَأَحْسَنَ صُورَكُمْ وَإِلَيْهِ ٱلْمَصِيرُ اللهِ [سورة التخابن: 3].

ترجمہ: اسی نے تمہاری صور تیں بنائیں اور بہت اچھی بنائیں اور اسی کی طرف لوٹنا ہے۔

يَا عَالِمَ الغَيبِ مِنَّا والشَّهادَةِ يَا رَبَّ البَرِيَّةِ تَرَكِيبًا وتَصويرًا شَهِدتُ أَنَّكَ فَردٌ وَاحِدٌ أَحَدٌ شَهَادَةً لَم تَكُن مَينًا ولا زُورًا وَجَّهتُ وَجهِي فِي سِرِّي وَفِي عَلَني إلَيكَ حَمدًا وَتَمَلِيلاً وَتَكْبِيرًا

ترجمہ: اے ہمارے غیب وحاضر کو جاننے والے۔اے تمام خلائق کے پالنہار، انہیں جوڑنے والے اور شکل وصورت دینے والے۔ میں یہ گواہی دیتاہوں کہ یقیناتو یکتا و منفر داور اکیلا ہے، یہ ایسی گواہی ہے جس میں جھوٹ اور کذب کا شائبہ نہیں۔ میں خلوت وجلوت میں حمد و ثنا اور تہلیل و تکبیر کے ساتھ تیری ہی طرف اپنارخ کرتا ہوں۔ اللہ پاک وبر ترکا فرمان ہے: { هُوَ اللّهُ الْخَلِقُ الْبَارِئُ الْمُصَوِّرِدُ } [سورة الحشر: 24].

ترجمہ: وہی اللہ ہے پیدا کرنے والا وجو د بخشنے والا، صورت بنانے والا۔



یہ تینوں اسائے گرامی (الخالق، الباری، المصور) جب ایک ساتھ استعال ہوں تو ان میں سے ہر ایک کے الگ معنی ہوتے ہیں، چناں چہ اس آیت میں خلق کے معنی: اندازہ کرنے کے ، بر اُ کے معنی: پیدا کرنے کے ، اور تصویر کے معنی: شکل وصورت میں ڈھالنے کے ہیں، اور اگریہ اسائے گرامی الگ الگ استعال ہوں تو تینوں کے ایک ہی معنی ہوتے ہیں۔

ہمارے پاک وہرتر پر وردگارنے اپنے ارادہ ومشیئت سے (مخلوق کا) اندازہ کیا، پھر اسے پیدا کیا اور وجود میں لایا، پھر ہر مخلوق کو ایک خاص صورت اور مناسب ہیئت میں ڈھالا: {سُبَحَنَ ٱللَّهِ عَمَّا يَصِفُونَ ﴿ ﴿ اِللَّهِ عَمَّا يَصِفُونَ ﴾ [سورۃ المؤمنون: 91].

ترجمہ:جواوصاف یہ بتلاتے ہیں ان سے اللہ پاک (اور بے نیاز) ہے۔

نبی عَلَیْ سجدے میں یہ دعا پڑھا کرتے تھے: "الله مَّر لَكَ سَجَدَتُ، وَبِكَ آمَنتُ، وَلَكَ أَسلَمتُ، سَجَدَلُ وَجِهِى لِللَّذِي خَلَقَكُ، وَصَوَّرَهُ، وَشَقَّ سَمَعَكُ وَبَصَرَهُ، تَبارَكَ اللهُ أَحسنُ الحائِقِينَ "(یعنی: اے الله میں فجه هِي لِلَّذِي خَلَقَكُ، وَصَوَّرَهُ، وَشَقَّ سَمَعَكُ وَبَصَرَهُ، تَبارَكَ اللهُ أَحسنُ الحائِقِينَ "(یعنی: اے الله میں نے تیرے لیے سجدہ کیا، تجھ پر ایمان لایا اور تیر افرمال بردار و تابعد ار ہوا، میرے چرے نے سجدہ کیا اس ذات کا جس نے اسے بیدا کیا اور پھر اس کی صورت بنائی، اس کے کان اور آئھ پھاڑے، الله کی ذات بڑی بابر کت ہے، وہ بہترین تخلیق فرمانے والاہے)[اسے مسلم نے روایت کیاہے]۔

كامل ترين ولالت:

انسان کی تخلیق: تلاش وجستجو کرنے والوں کے لیے ایک نشانی، عبرت حاصل کرنے والوں کے لیے سامان عبرت ، اور نصیحت کی اور نصیحت کے: {وَفِيۡ أَنفُسِکُم ۖ أَفَلَا تَبُصِرُونَ ﴿ اَلَٰ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللّ

# ترجمه:خود تههاری ذات میں بھی (بہت سی نشانیاں ہیں)، تو کیاتم دیکھتے نہیں ہو۔

انسان کی ذات اور اس کی تخلیق میں:اس کے خالق اور پیدا کرنے والے کی سب سے بڑی نشانی موجو دہے۔ دور



انسان کے سب سے زیادہ قریب: اس کی ذات ہے، جس کے اندر اللہ جل وطاکی عظمت کے ایسے عجیب وغریب دلائل موجو دہیں کہ ان میں سے چند پر ہی غور و فکر کرنے میں بہت سی زندگیاں بیت جائیں گی، لیکن انسان ہے کہ اس سے منحرف ہے، اگر وہ ذرا بھی غور و فکر سے کام لے تو کفر و عناد سے یکسر باز آجائے گا: {قُیلَ اَلْإِنسَنُ مَا اَکْفَرَهُ, اس سے منحرف ہے، اگر وہ ذرا بھی غور و فکر سے کام لے تو کفر و عناد سے یکسر باز آجائے گا: {قُیلَ اَلْإِنسَنُ مَا اَکْفَرَهُ, اس مِن أَیّ مَنْ اَیّ شَیْءِ خَلَقَهُ, اللهِ مِن نُطُفَةٍ خَلَقَهُ, فَقَدَّرَهُ، اللهِ شُرَةً السّبِيلَ يَسَرَهُ, اللهَ مُنْ أَمَانَهُ, فَاقَبَرَهُ, اللهَ عَلَى اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ

ترجمہ:اللہ کی مارانسان پر کیساناشکراہے۔اسے اللہ نے کس چیز سے پیدا کیا۔(اسے)ایک نطفہ سے بیدا کیا، پھر اندازہ پرر کھااس کو۔پھراس کے لیے راستہ آسان کیا۔پھر اسے موت دی اور پھر قبر میں دفن کیا۔پھر جب چاہے گا اسے زندہ کردے گا۔

روئے زمین پر سات ارب سے زائد انسان بستے ہیں، ان میں سے ہر ایک اپنی شکل وصورت: خدوخال، نشان وعلامت، رنگ وروپ اور ہیئت وماہیت میں دوسرے سے الگ ہیں، جب کہ سب کے مال اور باپ ایک ہیں: آدم اور حواء، لیکن بیر اللّٰدیاک وبر ترکی کاریگری ہے:

{صُنْعَ ٱللَّهِ ٱلَّذِي ٓ أَنْقَنَ كُلُّ شَيْءٍ إِنَّهُ خَبِيرٌ بِمَا تَفْعَلُونَ ﴿ اللَّهِ ٱلَّذِي ٓ أَنْقَنَ كُلُّ شَيْءٍ إِنَّهُ خَبِيرٌ بِمَا تَفْعَلُونَ ﴿ اللَّهِ ٱلَّذِي ٓ أَنْقَنَ كُلُّ شَيْءٍ إِنَّهُ خَبِيرٌ بِمَا تَفْعَلُونَ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ النَّمَلُ:88].

ترجمہ: یہ ہے صنعت اللہ کی جس نے ہر چیز کو مضبوط بنایا ہے ، جو کچھ تم کرتے ہواس سے وہ باخبر ہے۔

کیا یہ اس بات کا متقاضی نہیں کہ ہم شکر بجالائیں؟! بندہ جب رحم مادر میں نطفے کی شکل میں ہوتا ہے، تب سے ہی اس پر اللہ پاک وبر ترکے انعامات ہونے گئے ہیں، (نطفہ کے بعد اللہ) اس کے کان اور آئکھ بناتا ہے، پھر اس میں روح پھونکتا ہے، پھر اسے دانا پانی سے نواز تا ہے، (دنیا میں آنے کے بعد) اسے لباس و پوشاک اور ماوی و مسکن عطاکر تا ہے، (اپنی نوازش سے) اس کے لیے کافی ہوتا ہے، جو چیز بھی اللہ سے مانگتا ہے، وہ اسے نوازتا ہے: {أَلَهُ عَيْمَانُ فَن وَارْش سے) اس کے لیے کافی ہوتا ہے، جو چیز بھی اللہ سے مانگتا ہے، وہ اسے نوازتا ہے: {أَلَهُ عَيْمَانُ فِن وَالْسَانَا وَشَفَائِينِ فَن وَهُمَانَةُ وَهُدَيْنَ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰہِ اللّٰہُ اللّٰہِ اللّٰہُ الل



ترجمہ: کیاہم نے اس کی دو آنکھیں نہیں بنائیں۔اور زبان اور ہونٹ (نہیں بنائے)۔ہم نے دکھادیئے اس کو (ہدایت وگمر اہی کے )دونوں راستے۔

شکر بجالانے کا ایک عظیم ترین (طریقہ) ہے ہے کہ: الله عزوجل کی نعمتوں کو اس کی اطاعت وعبادت میں استعال کیاجائے اور انہیں رب کی معصیت و نافر مانی اور نالپندیدہ کاموں سے دور رکھاجائے۔

آخری بات بیه که...

عقل مند انسان لوگوں کی شکل وصورت کامذاق نہیں اڑاتا، کیوں کہ وہ جانتاہے کہ اللہ نے اسے پیدا کیاہے: { هُوَ اَلَّذِی یُصَوِّرُکُمْ فِی اَلْاَّرْحَامِرِ کَیْفَ یَشَآءٌ لَآ إِلَاَهُوَ اَلْعَنِیرُ اَلْحَکِیمُ لَاَ ﴾ [سورۃ آل عمران:6]. ترجمہ: وہ مال کے پیٹ میں تمہاری صورتیں جس طرح کی چاہتاہے بناتاہے۔اس کے سواکوئی معبود برحق نہیں وہ غالب ہے، حکمت والاہے۔

وہ اللہ ہی ہے: جو پیدا کرتا، وجو دمیں لاتا اور شکل وصورت بناتا ہے، اس لیے بدصورت شخص کا کوئی گناہ نہیں کہ اسے (بدصورتی پر)عار دلایا جائے اور اسے ملامت کی جائے، اور نہ خوب صورت شخص کا (اس کی خوبصورتی میں) کوئی کر دار اور احسان ہے جس پر اس کا شکریہ ادا کیا جائے اور اس کی شحسین کی جائے۔

کسی شخص نے ایک حکیم سے کہا: "اے بدصورت انسان! حکیم نے جواب دیا: میرے چہرے کی تخلیق میرے ہاتھ میں نہ تھی کہ میں اسے خوبصورت بناتا، جس نے کسی مخلوق کی فد مت کی، اس نے اس کے خالق کی فد مت کی"، علی نہ تھی کہ میں آیا ہے کہ رسول اللہ علیہ نے فرمایا: "اللہ تعالی نے ہر چیز کو خوبصورت پیدا کیا ہے" [السلمة الصححة للالبانی]۔

جب آپ ایسے شخص کو دیکھیں جو کسی پریشانی میں مبتلا ہو، تواللہ کی حمد و ثنابیان کریں کہ اس نے آپ کو عافیت میں رکھا، کہاوت ہے کہ: "اپنے بھائی کا مذاق نہ اڑاؤ کہ اللہ اسے عافیت دے دے اور تجھے اس (پریشانی ) میں مبتلا کر دے "۔



عبد الله بن مسعود رئی گینی کہا کرتے تھے کہ: "ابتلاء و آزمائش (انسان کی) بات کے ساتھ مربوط ہے، اگر میں کسی کتے کا مذاق اڑاؤں تو مجھے ڈرہے کہ میں بھی کتا بنادیا جاؤں"۔

ابراہیم نخعی مشاللہ فرماتے ہیں کہ: "میں کوئی معیوب چیز دیکھا ہوں تو صرف اس خوف سے اس کے بارے میں کے نہیں بولٹا کہ کہیں میں بھی اس جیسی آزمائش میں نہ مبتلا ہو جاؤں"۔

اے اللہ ، اے خالق، اے وجود بخشنے اور صورت بنانے والے (پالنہار)! ہم تجھ سے دعا گوہیں کہ ہمیں اپنے بہترین خلائق میں شار کر ، اور اس دن ہم پر رحم فرماجس دن ہم تیرے پاس پیش کیے جائیں گے۔







جب گناه گاروں نے یہ آیت سن: {فَأُوْلَئِيكَ عَسَى ٱللَّهُ أَن يَعْفُو عَنْهُمْ ۚ وَكَانَ ٱللَّهُ عَفُواً عَفُورًا ﴿اللَّهِ ﴾ [سورة النساء: 99].

ترجمہ: بہت ممکن ہے کہ اللہ تعالی ان سے در گزر کرے ، اللہ تعالی در گزر کرنے والا اور معاف فرمانے والا ہے۔

توانہوں نے (دعاکے لیے) اپنی ہتھیلیاں اٹھالیں، رب کے سامنے اپنے شکوے درج کرائے، اس کے در سے اپنی سواریاں باندھ دیں، اس کے دربار میں پناہ لی، بکثرت استغفار کیے اور پکار اٹھے: اے در گزر کرنے والے .. اے معاف کرنے والے! ہمارے لیے تیرے سوا کوئی اور نہیں۔

در گزر کرنے والے سخی وداتا نے جب ان کی حالت زار اور ان کے اندرون (کی بے کلی) کو دیکھا تو ان کے گناہوں کو معاف کر دیا،ان کی خطائیں در گزر کر دیں اور ان کے در جات بلند کر دیے۔

پاک ہے در گزر کرنے والا! پاک ہے وہ (پالنہار) جس نے انہیں اپنی بخشش کے لیے چنااور اپنی مغفرت کے لیے منتخب فرمایا!

جب آپ پر مصیبتیں نازل ہوں، آپ مشکلات کے گھیرے میں آ جائیں، گناہوں کا انبار آپ کو بو جھل کر دے، تواس کا نام لے کر (اسے) پکاریں، اور اس کے عفو و در گزر کی التجاکریں۔

فَلَقَد عَلِمتُ بِأَنَّ عَفوَكَ أَعظمُ فَبِمَن يَلُوذُ وَيَستَجِيرُ الْمحرِمُ فَإِذَا رَدَدتَ يَدِي فَمَن ذَا يَرحَمُ

يَا رَبِّ إِن عَظُمَت ذُنُوبِي كَثْرَةً إِن كَانَ لَا يَرِجُوكَ إِلا مُحسِنٌ

أَدعُوكَ رَبِّ كَمَا أَمَرتَ تَضَرُّعًا



ترجمہ: اے پالنہار! اگر میرے گناہ بہت زیادہ ہیں، تو مجھے معلوم ہے کہ تیری بخشش اس سے کہیں زیادہ بڑھ کر ہے، اگر تیری (بخشش کی) امید صرف نیک کار ہی کر سکتا ہے، تو مجرم و گناہ گار آخر کس کی پناہ طلب کرے۔اے میرے پالنہار! میں تجھ سے گریہ وزاری کے ساتھ اسی طرح دعا کر تاہوں جس طرح تو نے تھم دیا ہے، اگر تو مجھے (خالی ہاتھ) لوٹادے گاتوکون ہے جو مجھے پررحم کھائے گا۔

الله ياك وبرتر كا فرمان ب: {إن الله لَعَ غُوُّ عَ غُورٌ الله } [سورة الحج: 60].

# ترجمہ: بے شک اللہ در گزر کرنے والا بخشنے والا ہے۔

ہماراپاک وہر ترپر وردگار اپنے بندوں کے گناہوں کو اتنازیادہ معاف کرتاہے جس کی کوئی انتہا نہیں، چناں چہوہ بلند وہر تر (پروردگار) گناہوں کو در گزر کرتا اور ساتھ ہی ان کے اثرات بھی بندوں سے پوری طرح دور کر دیتا ہے، قیامت کے دن بندوں سے ان گناہوں کا حساب نہیں لے گا، بلکہ انہیں کراماً کا تبین (اعمال درج کرنے والے فرشتوں) کے رجسٹر سے مٹا دیتا ہے، بلکہ بندوں کے دلوں سے بھی ان کی یاد بھلا دیتا ہے تاکہ وہ ان کو یاد کرکے شرمندہ نہ ہوا کریں، نیز (نامہ اعمال میں) ہرگناہ کی جگہ ایک نیکی درج فرما تاہے۔

ہمارا پاک وبرتر پرورد گار ہمیشہ سے اس معاملے میں معروف رہاہے اور رہے گا کہ وہ عفو ودر گزر سے کام لیتا، بندوں کے (گناہوں کو)معاف کرتا،اور ہر اس شخص کواپنی بخشش سے نواز تاہے جواس کی مغفرت،رحمت اور جود وسخاکامحتاج ہو،اس نے اس شخص سے بخشش ومغفرت کاوعدہ کیاہے جواس کے اسباب اختیار کرے۔

اللہ پاک وبرتر (عفو بمعنی) آسانی کو پیند فرما تاہے، بایں طور کہ بندہ جب کسی کو تاہی اور کمزوری میں واقع ہوجا تا ہے تو اس پر واجبات کی ادائیگی کو آسان کر دیتا ہے، چنال چہ اللہ نے اس شخص پر وضو کو واجب قرار دیا ہے جو نماز پڑھنا چاہے اور باوضونہ ہو، لیکن اس شخص سے (اس واجب کو) در گزر فرمایا ہے جس کے پاس پانی نہ ہو، (وضو کی جگہ) اس کے لیے تیم کو مشروع کھم رایا ہے، ایسا صرف بندول کی کمزوری ونا توانی کی رعایت کرتے ہوئے کیا ہے۔



کہا گیاہے: عفو (در گزر کرنا) مغفرت (بخشش کرنے) سے زیادہ بلیغ و معنی خیز ہے، کیوں کہ مغفرت (بخشش) میں (گناہوں پر) پر دہ ڈالنے کا معنی پایاجا تا ہے، جب کہ عفو (در گزر) میں (گناہوں کو) مٹانے کا معنی پایاجا تا ہے، اور مٹانا، پر دہ ڈالنے اور چھیانے سے زیادہ بلیغ اور معنی خیز ہے۔

الله كاعفو (در گزر كرنا) دوقتم كاي:

عمومی عفو و در گزر: وہ ہے کہ اللہ تعالی کا فروغیر کا فرتمام مجر موں کو در گزر کرتا ہے، بایں طور کہ ان سزاؤں کو
ان سے دور کر دیتا ہے جو اسباب سے جڑی ہوئی ہیں، اور جو اس بات کی متقاضی ہیں کہ انہیں نعمت و نوازش سے محروم
کر دیا جائے۔ چنال چہ ہے مجر مین، سب و شتم اور شرک کے ذریعہ اللہ کو اذیت پہنچاتے ہیں اور اللہ انہیں صحت وعافیت
اور روزی عطاکر تا ہے، انہیں دنیا وی کشادگی سے نوازتا ہے، انہیں اپنے عفو و در گزر اور حلم و بر دباری کے ذریعہ
چھوٹ دیتا ہے، لیکن ان سے غافل نہیں ہوتا، اللہ کی نوازش بندوں پر (مسلسل) برس رہی ہے، بندوں کی بدعملی اللہ
تک پہنچ رہی ہے، اللہ بندوں کی عبادت سے بے نیاز ہے، وہ اپنی نعمت و نوازش کے ذریعہ ان پر مہر بانی کرتا ہے، اور وہ
معصیت و نافر مانی کر کے اللہ سے بغض و نفرت کا مظاہر ہ کرتے ہیں، جب کہ وہ سب اللہ کے محتاج ہیں۔

خصوصی عفو و در گزر: وہ یہ کہ اللہ ان مومن بندول کو اپنی مغفرت سے نواز تاہے جو توبہ واستغفار کرتے، دعا والتجا کرتے، عبادت وریاضت میں محورہتے اور مصائب سے دوچار ہونے پر اللہ سے اجرکی امید رکھتے ہیں۔

#### یقیناً وہ در گزر کرنے والاہے...

اللہ پاک وبرتر کے عفو و در گزر کی میہ عظمت و جلالت ہے کہ: وہ جس کو دنیا میں در گزر کر دیتا ہے، تو وہ اس سے کہبیں زیادہ سخی و داتا ہے کہ قیامت کے دن اپنے عفو و در گزر سے رجوع کر لے، وہ سخی و فیاض ہے، اپنے عفو و در گزر کو واپس نہیں لیتا، یہ اللہ عزیز و برتر کی سنت (وطریقہ) ہے جسے وہ اپنے اولیاء کے تنیک اختیار کرتا ہے۔

اس پاک وبرتر کی بیہ جلالت شان ہے کہ: جس طرح وہ دنیا میں توبہ کرنے والے گناہ گاروں کو در گزر کر تاہے، اسی طرح وہ عزیز وبرتر قیامت کے دن ان موحد بندوں کو بھی در گزر کرے گاجواپنے گناہوں پر مصر تھے۔



اس عزیز وبرتر (پروردگار) کی میہ عظمت شان ہے کہ: بندہ کا جرم خواہ جتنا بھی بڑا ہو، وہ اسے در گزر کر دیتا ہے، حتی کہ (اللہ) پاک وبرتر اپنے حق سے بھی در گزر کر تا ہے، اس کے گناہوں کو نیکیوں میں بدل دیتا ہے، پاک وبرتر پروردگار کے علاوہ کون ہے جو گناہ پر ایسابد لہ عطا کرے؟ اگر اس کے عفو و در گزر کی عظمت و جلالت نہ ہوتی توروئے زمین پر معصیت و نافر مانی کا جو طوفان بیا ہے، اس کی وجہ سے زمین اپنے مکینوں کے ساتھ دھنس جاتی۔

اس عزیز دبرتر (پروردگار) کے عفو و در گزر کی جلالت شان ہے کہ:اس نے اپنے بندوں کو ان اسباب کی رہنمائی فرمائی ہے جن کے ذریعہ وہ اس کے فیاضانہ عفو و در گزر سے سر فراز ہو سکیں، جیسے (ان) اعمال، اخلاق، اقوال اور افعال (کی رہنمائی فرمائی جن سے اللہ کی بخشش حاصل ہوتی ہے)، بندہ جب کثرت سے نیک عمل کرتا ہے تو اس کی نکیاں بہت سے گناہوں اور خطاؤں پر غالب آ جاتی ہیں۔

### اس كى طرف لوٹ جائيں!

در گزر کرنے والا بزرگ وبرتر (پروردگار) سات آسانوں کے اوپر سے آپ کو اپنے اس فرمان کے ذریعہ خاطب کرتا ہے: { وَقَالَ رَبُّكُمُ أُدْعُونِيٓ أَسْتَجِبُ لَكُونً } [سورة غافر:60].

ترجمہ: تمہارے رب کا فرمان (سرزد ہوچکا) ہے کہ مجھ سے دعاکر ومیں تمہاری دعاؤں کو قبول کروں گا۔

آخر کون سی چیز ہے جو اس کے جو دوسخا (کو پانے) سے آپ کو پیچھے کرتی ہے ؟ کون سی چیز آپ کور جوع وانابت اور توبہ واستغفار کرنے والوں کے قافلہ میں شامل ہونے سے بازر کھتی ہے ؟

جب لوگ شاہان عالم کے دروں پر دستک دیتے اور ان کے دربار میں ذلت و پستی کے ساتھ کھڑے ہوتے ہیں،
تو آپ شاہوں کے شاہ، معبود حقیقی، سب سے سخی وداتا، عفو ودر گزر کرنے والے (اللہ) کے دربار میں عاجزی
وانکساری کے ساتھ کھڑے ہو جائیں جس کے ہاتھ میں فراخی و کشادگی کی تنجیاں، سعادت وخوش بختی، عفوو در گزر اور
بخشش ومغفرت (کی ملکیت) ہے۔

{ أَلَمْ يَعْلَمُوٓا أَنَّ ٱللَّهَ هُوَيَقُبَلُ ٱلتَّوبَةَ عَنْ عِبَادِهِ } [سورة التوبة: 104].



### ترجمہ: کیاان کو یہ خبر نہیں کہ اللہ ہی اپنے بندوں کی توبہ قبول کر تاہے۔

بلال بن سعدنے کہا: "تمہارے لیے ایک ایسا پرور دگارہے جو جلدی کسی کو سز انہیں دیتا، لغزش کو معاف کرتا، توبہ قبول کرتا، اپنے پاس آنے والے کو توجہ اور عنایت سے نواز تا اور اس سے پیٹھ پھیرنے والے پر مہر بانی کرتا ہے"۔

نبی علیه یه دعاکیا کرتے تے: "الله مرإنك عفو تحب العفو، فاعف عنی "(یعنی: اے الله! تو بہت معافی کرنے والا ہے، معافی کو پیند کرتا ہے، مجھے بھی معاف کردے) [حدیث صحیح ہے، اسے ابن ماجہ نے روایت کیا ہے]۔

ابن القیم ﷺ رقم طراز ہیں: "اگر اللہ آپ کو در گزر کر دے تو بنامانگے ہی آپ کی ضرور تیں پوری ہونے لگیں گی"۔

سفیان توری مُشَاللہ کا قول ہے: "مجھے بیند نہیں کہ میرے حساب و کتاب کامعاملہ میرے والدین کے سپر د کر دیا جائے، کیوں کہ مجھے معلوم ہے کہ اللّٰہ یاک وبر تران سے بھی زیادہ مجھ پر مہربان ہے"۔

وَلَمَّا قَسَا قَلِي وضَافَت مَذَاهِي جَعَلتُ رَجَائِي نَحَو عَفوكَ سُلَّمًا تَعَاظَمَني ذَنبِي فَلَمَّا قَرنتُهُ بِعَفوكَ رَبِّي صَارَ عَفوُكَ أَعظَمَا وَمَا زِلتُ ذَا عَفوٍ عَن الذَّنبِ لَم تَزَل جَعُودُ وَتَعفُو مِنَّةً وَتَكُرُّمًا

ترجمہ: جب میر ادل سخت پڑگیا اور میری راہیں ننگ ہو گئیں، تو تیرے عفو و در گزرتک پہنچنے کے لیے میں نے اپنی امید کوزینہ بنالیا۔ میرے او پر میرے گناہوں کا انبار ہو گیا، لیکن اے میرے پروردگار! جب میں نے تیرے عفو و در گزر سے اپنے گناہوں کا مقارنہ کیا تو تیر اعفو و در گزر اس سے کہیں زیادہ بڑھ کر نظر آیا۔ تو ہمیشہ سے گناہوں کو معاف کر تار ہاہے، اور اب بھی اپنے فضل واحسان کی بنیاد پر سخاوت و فیاضی اور عفو و در گزر کا دریا بہار ہاہے۔ عفو و در گزر کی گنجی:



علا کہتے ہیں کہ: اللہ پاک وبرتر کے نزدیک سب سے محبوب مخلوق وہ ہے جو ان صفات سے متصف ہو جن کا تقاضہ اللہ کے اساوصفات کرتے ہیں، چنال چہ اللہ بزرگ وبرتر رحیم ہے اور رحم کرنے والوں کو پسند فرما تاہے، وہ در گزر کرنے والا ہے اور در گزر کرنے والے لوگوں کو پسند فرما تا ہے، اللہ پاک وبرتر اپنے بندے کے ساتھ ویسے ہی پیش آتا ہے، اللہ عزیز وبرتر کا فرمان ہے: { فَهِمَا رَحْمَةٍ مِّنَ أُللّهِ لِنتَ لَهُمَّ وَلُو کُنتَ فَظًا غَلِيظَ ٱلْقَلْبِ لَا نَفَضُّواْ مِنْ حَوْلِكً } [سورة آل عمران: 159].

ترجمہ: اللہ تعالی کی رحمت کے باعث آپ ان پر نرم دل ہیں اور اگر آپ بد زبان اور سخت دل ہوتے تو یہ سب آپ کے پاس سے حجیٹ جاتے۔

قدرت رکھنے کے باوجود بھی عفو ودر گزر کا دامن تھاہے رہنا تقوی کے قریب ترین مراتب میں سے ہے، بلکہ اللہ کی سخاوت وفیاضی بیہ ہے کہ: وہ بندول کے در گزر کا بدلہ ان کے در گزرسے کہیں بڑھ کر دیتا ہے، فرمان باری تعالی ہے: { إِن نُبَدُ وَاْ خَيْرًا اُوَ ثَخَفُوهُ اَوْ تَعَفُواْ عَن سُوَءٍ فَإِنَّ اللَّهُ كَانَ عَفُواً قَدِيرًا ﴿ اِن لُبَدُ وَا خَيْرًا اللهِ على اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ

ابو برصديق وللتمني في التمني في التمني في التمني التمني في التمني في التمني ال



ترجمہ: تم میں سے جو ہزرگی اور کشادگی والے ہیں انہیں اپنے دینے سے قسم نہ کھالینی چاہئے ، بلکہ معاف کر دینا اور در گزر کرلینا چاہئے ، کیاتم نہیں چاہئے کہ اللہ تعالی تمہارے قصور معاف فرمادے ؟ اللہ قصوروں کو معاف فرمانے والا مہر بان ہے۔

جو شخص اللہ کے عفو و در گزر کی امید میں (کسی کو)معاف کر دے، اسے اللہ پاک وبرتر دنیا وآخرت میں اس کی امید ول سے بڑھ کر نواز تاہے۔

نبی اللہ کی صحیح حدیث ہے کہ آپ نے فرمایا: "معاف کرنے سے اللہ بندے کی عزت اور مقام کوبڑھادیتا ہے" [اسے مسلم نے روایت کیاہے]۔

امام نووی عین کی تعدید است بین: "جو شخص عفو و در گزر کرنے میں مشہور ہو، وہ مقام سر داری پر فائز ہو تا اور دلوں میں بڑا مقام بنالیتا ہے، نیز اس کی عزت واحتر ام میں اضافہ ہو جاتا ہے "۔

اموی خلیفہ عبد الملک بن مروان نے (ایک دفعہ) نہایت فضیح وبلیخ خطبہ دیا، خطبہ دیتے ہوئے اچانک رک گیے اور زار و قطار رونے لگے ، پھر فرمایا: "اے پروردگار! میں نے بہت بڑے بڑے بڑے گناہ کیے ہیں، لیکن تیر امعمولی ساعفو ودر گزر بھی میرے بتام گناہوں سے بڑھ کرہے، تواپنے معمولی سے عفو و در گزر کے ذریعہ میرے بڑے گناہوں کو معاف کر دے "۔ یہ بات حسن بھری کو پہنچی ، تووہ بھی رونے لگے اور فرمایا: اگر کوئی بات سونے سے لکھی جاتی تو یہ بات کھی جاتی تو یہ بات کھی جاتی تو یہ بات کھی جاتی ہوں۔

ایک دیہاتی نے دعاکرتے ہوئے کہا: "اے اللہ! تونے ہمیں سے حکم دیاہے کہ جو شخص ہم پر ظلم کرے، ہم اسے در گزر کر دیں، اور ہم نے اپنی جانوں پر ظلم کیاہے تو تو ہمیں در گزر کر دے "۔

مَ تَجْه سے دعا كرتے ہيں: {رَبَّنَا ظَامَّنَآ أَنفُسَنَا وَإِن لَّهُ تَغْفِرُ لَنَا وَتَرْحَمَّنَا لَنَكُونَنَّ مِنَ ٱلْخَسِرِينَ [سورة الأعراف: 23].



ترجمہ: اے ہمارے رب! ہم نے اپنابڑا نقصان کیا اور اگر تو ہماری مغفرت نہ کرے گا اور ہم پر رحم نہ کرے گا تو واقعی ہم نقصان پانے والوں میں سے ہو جائیں گے۔

اے اللہ! یقینا تو بہت بخشنے والا ہے، بخشش کو پسند کر تاہے، تو ہمیں بھی بخش دے، اے تمام مہربانوں سے بڑھ كرمهربان!





# (۲۷,۲۲) ٱلْغَفُّوْرُ,ٱلْغَفَّارُ جلجلاله

طبرانی میں صحیح سند سے ابو طویل رفائٹ کی حدیث آئی ہے کہ: وہ رسول اللہ اللہ علیہ کے پاس آئے اور عرض کیا:
ایسے آدمی کے بارے میں آپ کا کیا خیال ہے جس نے تمام گناہوں کا ار تکاب کیا ہوا ور کوئی گناہ نہ رہنے دیا ہوا ور اس سلط میں اس نے اپنی ہر چھوٹی بڑی (بری) حاجت اور خواہش پوری کرلی ہو۔ کیا ایسے شخص کے لیے بھی کوئی توبہ ہے؟ آپ آپ آپ آپ نے فرمایا: "کیا تو مسلمان ہو گیا ہے؟" انہوں نے کہا: بلا شبہ میں گواہی دیتا ہوں کہ اللہ کے سواکوئی معبود نہیں، وہ اکیلا ہے ، اس کا کوئی شریک نہیں اور بے شک آپ اللہ کے رسول ہیں۔ آپ آپ اللہ نے فرمایا: "ہاں معبود نہیں، وہ اکیلا ہے ، اس کا کوئی شریک نہیں اور بے شک آپ اللہ کے رسول ہیں۔ آپ آپ اللہ تعالی رسول ہیں۔ آپ آپ آپ آپ اللہ تعالی میں تبدیل کر دے ، اللہ تعالی کر تارہ ، برائیاں ترک کر دے ، اللہ تعالی شریح کے تمام فریوں اور ساری بدکاریوں (کو بھی نیکیوں میں تبدیل کر دیا جائے گا؟) آپ آپ آپ آپ آپ آپ کیا گئا کے فرمایا: ہاں ، انہوں نے کہا: اللہ اکبر، پھر وہ اللہ اکبر کہتے رہے یہاں تک کہ میں تبدیل کر دیا جائے گا؟) آپ آپ آپ کیا گئا کے فرمایا: ہاں ، انہوں نے کہا: اللہ اکبر، پھر وہ اللہ اکبر کہتے رہے یہاں تک کہ نظر سے او جھل ہو گے۔

وَأَعلَمُ أَنَّ الله يَعفُو وَيَغفِرُ وَيَغفِرُ وَيَغفِرُ وَيَعفِرُ وَإِن عَظُمَت فَفِي رَحْمَةِ اللهِ تَصغرُ

وَإِنِي لَأَدعُو اللهَ أَطلُبُ عَفوهُ لَوْنِ فَإِنَّا لَوْنُوبَ فَإِنَّا لَوْنُوبَ فَإِنَّا

ترجمہ: میں اللہ سے دعاکر تاہوں ، اس سے مغفرت طلب کر تاہوں ، میں جانتاہوں کہ اللہ در گزر کر تا اور معاف فرما تاہے۔ لوگوں نے اگر بڑے بڑے گناہ انجام دیے ہیں ، تو (یادر کھیں کہ) ان کے گناہ اگر چہ بڑے ہیں ، تاہم رحمت الہی کے سامنے وہ سب بیج اور معمولی ہیں۔



ہماراموضوع سخن وہ اسم گرامی ہے کہ جب کوئی گناہ گار اور مومن اس نام کوسنتا ہے تو اس کا دل اس سے وابستہ ہو جاتا، وہ نہایت خوشی محسوس کرتا ہے اور اس کے سامنے امید کا دروازہ کھل جاتا ہے، وہ ہے: اللّٰہ کا اسم گرامی: (الغفور اور الغفار تبارک وتعالٰے بہت ہی بخشنے والا)۔

الله ياك وبرتركا فرمان ع: { ﴿ نَبِيَّ عِبَادِي آَنِيَّ أَنَا ٱلْغَفُورُ ٱلرَّحِيمُ ﴿ أَنَّ } [سورة الحجر: 49].

ترجمہ:میرے بندوں کو خبر دے دو کہ میں بہت ہی بخشنے والا اور بڑا ہی مہربان ہوں۔

نيز فرمان بارى تعالى ب: { فَقُلْتُ ٱسْتَغْفِرُواْ رَبُّكُمْ إِنَّهُ رُكَاتَ غَفَّارًا ﴿ اللَّهِ الْمُورَةُ نُوحَ:10].

ترجمہ: میں نے کہا کہ اپنے رب سے اپنے گناہ بخشواؤ (اور معافی مانگو)وہ یقینابڑا بخشنے والا ہے۔

مزيد فرمايا: {إِنَّ رَبَّكَ وَسِعُ ٱلْمَغْفِرَةَ } [سورة النجم: 32].

ترجمہ: بے شک تیر ارب بہت کشادہ مغفرت والاہے۔

لغت میں غفر کے اصل معنی: چھپانے اور ڈھا نکنے کے ہوتے ہیں۔

ہمارا پاک وبرتر پر ورد گار اپنے بندوں کے گناہوں کو چھپا تا اور ان پر اپنا پر دہ ڈال دیتا ہے، چناں چہ اس کے سوا کسی اور کو ان کے گناہوں کی خبر نہیں لگتی،وہ(اللہ) بندوں کے گناہوں اور خطاؤں کو در گزر فرما تاہے۔

وہ عزیز وبرتر (پرورد گار) بندوں کے گناہوں کو بار بار بلکہ اتنی بار معاف کر تاہے جس کا کوئی شار نہیں، جب جب بندہ گناہوں سے توبہ کر تاہے، تب تب وہ اللّٰہ عزیز وبرتر کی مغفرت سے فیض یاب ہو تاہے۔

(رب کا) در بار کھلا ہواہے..

طبرانی وغیرہ نے ذکر کیاہے کہ: ایک شخص نبی عظیمہ کی خدمت میں حاضر ہوااور عرض کیا: اے اللہ کے رسول اہم میں سے کوئی گناہ کر تاہے؟ آپ نے فرمایا: "اس کا گناہ لکھ دیاجا تاہے"، پھر عرض کیا: وہ اس سے توبہ واستغفار کر تاہے؟ آپ نے فرمایا: "اسے معاف کر دیاجا تا اور توبہ قبول کرلی جاتی ہے، اللہ اس وقت تک نہیں اکتا تا جب تک کہ تم نہیں اکتا جائے "[یہ حدیث حسن ہے، المجم الکبیر اور المجم اللوسط میں مذکورہے]۔



وَهُوَ الغَفُورُ فَلُو أَتَى بِقِرَاكِمَا مِن غَيرِ شِركٍ بَل مِن العِصيَانِ لَأَتَاهُ بِالغُفرَانِ مِلءَ قِراكِما شبحَانَهُ هُوَ وَاسِعَ الغُفرَانِ

ترجمہ: وہ (اللہ) بہت زیادہ بخشش کرنے والا ہے ، اگر (بندہ) شرک کے علاوہ کوئی اور گناہ زمین (کی وسعت و پہنائی کے ) برابر بھی کرلے اور اللہ سے ملاقات کرے ، تواللہ اسے زمین کے برابر بخشش ومغفرت سے نوازے گا، یاک ہے وہ رب جو نہایت کشادہ بخشش ومغفرت والا ہے۔

الله عزيز وبرتر في بر توبه كرف والى كناه كار اور خطاكارك ليه اپنادر كھول ركھا ہے، پاك وبرتر پرورد كاركا فرمان ہے: { ﴿ قُلْ يَكِ مِبَادِى ٱلَّذِينَ أَسْرَفُواْ عَلَىٓ أَنفُسِهِمْ لَا نَقْنطُواْ مِن رَّحْمَةِ ٱللَّهَ إِنَّ ٱللَّهَ يَغْفِرُ ٱلذُّنُوبَ جَمِيعًا ۚ إِنّهُ مُواَلُغَفُورُ ٱلرَّحِيمُ ( ) [سورة الزم: 53].

ترجمہ: (میری جانب سے) کہہ دو کہ اے میرے بندو! جنہوں نے اپنی جانوں پر زیادتی کی ہے تم اللہ کی رحمت سے نا امید نہ ہو جاؤ، بالیقین اللہ تعالی سارے گناہوں کو بخش دیتا ہے ، واقعی وہ بڑی بخشش بڑی رحمت والا ہے۔

بلکہ اس نے سات آسانوں کے اوپر سے ان لو گوں کو توبہ کی دعوت دی ہے جواللہ کو تین (معبودوں میں) تیسر ا قرار دیتے ہیں، تا کہ اللہ انہیں معاف کر دے، فرمان الہی ہے:

{ أَفَلَا يَتُوبُونَ إِلَى ٱللَّهِ وَيَسْتَغُ فِرُونَ فَهُ وَٱللَّهُ عَنَفُورٌ رَّحِيتُ اللَّهِ اللَّالَة :74]. ترجمہ: یہ لوگ کیوں الله تعالی کی طرف نہیں جھتے اور کیوں استغفار نہیں کرتے؟ الله تعالی بہت ہی بخشے والا اور بڑا ہی مہربان ہے۔

تمام (لوگوں کے) گناہ معاف ہو سکتے ہیں، سوائے اس شخص کے جو شرک کی حالت میں اللہ سے ملے گا: { إِنَّ ٱللَّهَ لَا يَغْفِرُ أَن يُشْرَكَ بِهِ وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَلِكَ لِمَن يَشَاَءُ ۚ وَمَن يُشْرِكَ بِأُللَّهِ فَقَدِ ٱفْتَرَى ٓ إِثْمًا عَظِيمًا ﴿ اَنَّ اللَّهِ اللهِ عَظِيمًا ﴿ اَللَّهُ اللَّهِ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ عَظِيمًا ﴿ اللهِ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ اللهِ عَلَيْهِ اللهُ اللهِ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ الللهُ اللهُ اللهُ



ترجمہ: یقینااللہ تعالی اپنے ساتھ شریک کیے جانے کو نہیں بخشا اور اس کے سواجسے چاہے بخش دیتا ہے اور جو اللہ تعالی کے ساتھ شریک مقرر کرے اس نے بہت بڑا گناہ اور بہتان باندھا۔

اس مضمون کی بہت سی آیتیں آئی ہیں۔

رہی بات حدیث کی تو حدیث قدسی میں آیا ہے کہ:"اللہ تبارک و تعالی فرما تا ہے: اے آدم کے بیٹے! جب تک تو مجھ سے دعائیں کر تارہے گا اور مجھ سے اپنی امیدیں اور تو قعات وابستہ رکھے گا میں تجھے بخشار ہوں گا، چاہے تیرے گناہ کسی بھی درجے پر پہنچے ہوئے ہوں، مجھے کسی بات کی پرواہ نہیں، اے آدم کے بیٹے! اگر تیرے گناہ آسان کو جھونے لگیں پھر تو مجھ سے مغفرت طلب کرنے لگے تو میں تجھے بخش دوں گا اور مجھے کسی بات کی پرواہ نہ ہوگی۔اے آدم کے بیٹے! اگر تو زمین برابر بھی گناہ کر بیٹے اور پھر مجھ سے (مغفرت طلب کرنے کے لیے) ملے لیکن میرے آدم کے بیٹے! اگر تو زمین برابر بھی گناہ کر بیٹے اور پھر مجھ سے (مغفرت طلب کرنے کے لیے) ملے لیکن میرے ساتھ کسی طرح کا شرک نہ کیا ہو تو میں تیرے پاس اس کے برابر مغفرت لے کر آؤں گا (اور تجھے بخش دوں گا) [پیادیش سے جے باسے تر مذکی نے روایت کیا ہے]۔

یہ حدیث اس شخص کے سلسلے میں ہے جو گناہوں سے دامن جھاڑ کر اس عزم وارادہ کے ساتھ مغفرت طلب کر ے کہ دوبارہ اس گناہ کی طرف پلٹے گا بھی نہیں، اور سپچ دل سے توبہ کرے، توجب اللہ اس کی سپائی کودیکھے گا تواس کی برائیوں کو نیکیوں میں تبدیل کردے گا، یہ بندوں پر اس کی سخاوت وفیاضی (کاایک مظہر) ہے۔

امید کا دامن مت چھوڑئے!

نيك اعمال گناهوں كومٹاديتے ہيں، پاك وبرتر (پروردگار)كا فرمان ہے: {إِنَّ ٱلْحَسَنَدَتِ يُذْهِبُنَ ٱلسَّيِّعَاتِّ } [سورة هود:114].

#### ترجمه: یقینانیکیال برائیول کو دور کر دیتی ہیں۔

نبی علی کے صحیح حدیث ہے: "برائی (جوتم سے سرزد ہوجائے ،اس کے بعد) بھلائی (نیکی) کروجو برائی کو مٹا دیتی ہے "[بیہ حدیث حسن ہے،اسے ترمذی نے روایت کیاہے]۔



انسان کو جو بھی مصیبتیں لاحق ہوتی ہیں۔خواہ وہ اس کی ذات سے متعلق ہوں، یا آل واولاد اور مال ودولت سے -وہ اس کے گناہوں کو مٹادیتی ہیں، بشر طیکہ وہ ثواب کی نیت رکھے، صبر کا دامن تھامے رہے اور اللّٰہ پاک وبرتر کے فیصلے سے راضی ہو۔

الله عزیز وبرتر کواپنے بندے کی توبہ سے اس شخص سے زیادہ خوشی ہوتی ہے جو بے آب و گیاہ ریگستان میں اپنی سواری کھو بیٹھتاہے جس پر اس کا کھانااور پانی ہو تاہے، پھر (اچانک)وہ سواری اسے مل جاتی ہے۔

گناه خواه جتنا بھی بڑا ہو، یا بندہ جتنی بار بھی اس کا ارتکاب کرے، اللہ کی رحمت اس سے کہیں زیادہ وسیع و کشادہ ہے، بشر طیکہ بندہ استغفار کرتارہے: {وَرَحْمَةِي وَسِعَتَ كُلَّ شَيْءً ۗ } [سورۃ الأعراف:156].

#### ترجمہ:میری رحت ہر چیز کو محط ہے۔

نبی اللہ فرما تا ہے: "ایک بندے نے گناہ کیا اور کہا کہ اے اللہ! میرے گناہ بخش دے۔ پاک وبر ترپر ورد گارنے فرمایا: میرے بندے نے گناہ کیا اور کہا کہ اے اللہ! میرے گناہ بخش دے۔ پاک وبر ترپر ورد گارنے فرمایا: میرے بندے نے گناہ کیا اور وہ جانتا ہے کہ اس کا ایک مالک ہے جو گناہ بخشاہے اور گناہ پر مواخذہ کر تاہے، پھر اس نے گناہ کیا اور کہا: اے میرے پر ورد گار! میرے گناہ بخش دے۔ پر ورد گار نے فرمایا: میرے بندے نے ایک گناہ کیا اور وہ جانتا ہے کہ اس کا ایک رب ہے جو گناہ بخش دے۔ پر ورد گار نے فرمایا: میرے بناہ کیا اور وہ ہے جانتا ہے کہ اس کا ایک پر ورد گار نے فرمایا: میرے بندے نے گناہ کیا اور وہ ہے جانتا ہے کہ اس کا ایک پر ورد گار ہے جو گناہ بخش اور گناہ پخشا اور وہ ہے جانتا ہے کہ اس کا ایک پر ورد گار ہے جو گناہ بخشا اور گناہ پخشا کر میں نے تیجے بخش دیا" [اسے مسلم نے روایت کیا ہے]۔ اور گناہ پر جب تک وہ تو ہہ واستغفار اور رجوع وانابت کر تار ہے (اسے یہ خوش خبری ملتی رہتی ہے)۔ ایخی جب تک وہ تو ہہ واستغفار اور رجوع وانابت کر تار ہے (اسے یہ خوش خبری ملتی رہتی ہے)۔ ایخی تا وہ مولی کے سامنے عاجزی و خاکساری اختیار کریں!



الله عزیز وبرتر کا در تمام توبہ وانابت کرنے والوں کے لیے کھلا ہوا ہے، وہ ہمیشہ سے نہایت در گزر اور بہت معاف کرنے والا ہے اور رہے گا، اس نے ہر اس شخص سے بخشش اور مغفرت کا وعدہ کیا ہے جو مغفرت کے اسباب اختیار کرے: { وَإِنِي لَغَفّا رُكِمَن تَابَ وَءَامَنَ وَعَمِلَ صَلِاحًا ثُمَّ اُهْتَدَیٰ ﴿ اللهِ ﴾ [سورة طه: 82].

ترجمہ: ہاں بے شک میں انہیں بخش دینے والا ہوں جو توبہ کریں ، ایمان لائیں ، نیک عمل کریں اور راہ راست پر بھی رہیں۔

جس کے گناہ اور بد اعمالیاں اتنی زیادہ ہوں کہ شار کرنا مشکل ہو جائے ، تو اسے چاہئے کہ ان تمام گناہوں سے اللہ کی مغفرت طلب کرے جو اللہ کے علم میں ہے ، کیوں کہ اللہ ہر ایک چیز کو جانتا اور اسے شار کر تاہے۔

اس كامطلب يه نهيس كه: بندهِ مسلم گناه كے معاملے ميں افراط اور مبالغه كرنے لگه، اور اس بات كو ججت بناكر الله كى نافرمانى كى جرات كر تارہ كه: الله تو بهت زياده معاف كرنے والا، نهايت مهربان ہے! كيوں كه الله پاك وبرتر كا فرمان ہے: { رَّبُّكُو أَعَلَمُ بِمَا فِي نَفُوسِكُو أَ إِن تَكُونُواْ صَلِحِينَ فَإِنَّهُ وَكَانَ لِلاَّ وَكِينَ عَفُورًا اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ ال

ترجمہ: جو کچھ تمہارے دلوں میں ہے اسے تمہارارب بخو بی جانتا ہے اگر تم نیک ہو تووہ رجوع کرنے والوں کو بخشنے والا ہے۔

فضیل بن عیاض ﷺ فرماتے ہیں: "(گناہ کو) ترک کیے بغیر مغفرت طلب کرنا... جھوٹے لوگوں کی توبہ ہے"۔

نجات کی رسی (کو تھامے رہیں)..

الله نے تمام مخلوق کو توبہ واستغفار کا تھم دیاہے ، ان میں انبیائے کرام سرفہرست ہیں: { فَقُلْتُ ٱسْتَغْفِرُواْ رَبِّكُمْ إِنَّهُ,كَانَ غَفَارًا ﴿ اَسُورة نُوح:10].

ترجمہ: میں نے کہا کہ اپنے رب سے اپنے گناہ بخشواؤ (اور معافی مانگو)وہ یقیینا بڑا بخشنے والا ہے۔ (164)



نبی الله کی صحیح حدیث ہے کہ آپ نے فرمایا: "الله کی قسم! میں دن بھر میں ستر سے زائد مرتبہ الله سے توبہ و استغفار کرتا ہوں" [اسے بخاری نے روایت کیاہے]۔ یہ انبیاء کی صورت حال ہے ،ان کے بعد والے (جوان سے ممتر درجے کے ہیں) وہ تواستغفار کے زیادہ مختاج ہیں۔

نبی الله سیستان الله رب العرش العظیم" (یعن: الله جو بلند وبالای، اس کے سواک کی معاور کہ ان کلمات کو جب می کہو گے ہیں؟" آپ نے فرمایا: "کہو: لا إله الله العلی العظیم لا إله إلا الله الحلیم الحدیم، لا إله الله وجود برحق نہیں ہے، حلیم الله سیستان الله رب العرش العظیم" (یعن: الله جو بلند وبالا ہے، اس کے سواکوئی معبود برحق نہیں ہے، حلیم وکریم (بر دبار ومہر بان) الله کے سواکوئی معبود برحق نہیں، کوئی معبود برحق نہیں سوائے الله کے ، پاک ہے اللہ جو مشیم کارب ہے "[بیر حدیث صحیح ہے، اسے ترمذی نے روایت کیاہے]۔

علی رہائے ہیں: " تعجب ہے ایسے شخص پر جو ہلاک ہو جاتا ہے، جب کہ اس کے پاس نجات کاراستہ موجو د ہو تاہے! دریافت کیا گیا: وہ کیاہے؟ آپ نے فرمایا: استغفار "۔

قادہ عثیر فرماتے ہیں: "قرآن تمہیں بیاری اور علاج دونوں کی رہنمائی کر تاہے، جہاں تک بیاری کی بات ہے توہ تھالئے فرماتے ہیں: "قرآن تمہیں بیاری اور علاج دونوں کی رہنمائی کر تاہے، جہاں تک بیاری کی بات ہے تووہ تمہارے گناہ ہیں، اور رہی بات علاج کی تووہ استغفار ہے "۔

ترجمہ: الله تعالی اس کو عذاب نہ دے گا اس حالت میں کہ وہ استغفار بھی کرتے ہوں۔

ابن کثیر میشند کھتے ہیں: "جو شخص اس صفت ، یعنی استغفار کی صفت سے متصف ہو ، اللہ اس کے لیے حصول رزق کو آسان کر دیتا، اس کے معاملات کو سہل بنادیتا، اسے صحیح سالم اور تندرست و توانار کھتاہے "۔

أَشْكُو إِلَيكَ ذُنُوبًا لَستُ أُنكِرُها وَقَد رَجَوتُكَ يَا ذَا الَمنِّ تَغفِرُهَا



يَومَ الجَزَاءِ عَلَى الأَهوَالِ تَذَكُّرُهَا مِن قَبل سُؤلِكَ لي في الحَشر يَا أُمَلِي إِذْ كُنتَ سُؤلِي كَما فِي الأَرضِ تَستُرُهَا أَرجُوكَ تَغفِرُها في الحَشر يَا أَمَلِي

ترجمہ: میں تجھ سے ایسے گناہوں کی (معافی ) کی التجا کرتا ہوں جن سے مجھے انکار نہیں، اے فضل واحسان والے (رب) مجھے تجھ سے یہ امید ہے کہ توان گناہوں کو معاف کر دے گا۔اے میری امید!(ان گناہوں کو معاف کر دے)اس سے پہلے کہ حشر کے میدان میں ، قیامت کے دن ، ہولنا کی کے عالم میں تو مجھ سے ان گناہوں کی بازیر س کرے۔ میں امید کر تاہوں اے میری امید! کہ توحشر میں بھی اگر مجھ سے بازیرس کرے گاتوان گناہوں کومعاف کر دے گا،اسی طرح جس طرح تونے د نیامیں ان پر پر دہ ڈالے رکھا۔

(لا اله الا الله) ك ا قرار ك ساته استغفار كرنے كاجوراز ہے، اسے الله ياك وبرتر نے اس فرمان ميں بيان كيا ہے: { فَأَعْلَمْ أَنَّهُ لِآ إِلَهُ إِلَّا ٱللَّهُ وَٱسْتَغْفِرْ لِذَنْبِكَ وَلِلْمُؤْمِنِينَ وَٱلْمُؤْمِنِينَ وَٱلْمُؤْمِنِينَ وَٱلْمُؤْمِنِينَ وَٱللَّهُ يَعْلَمُ مُتَقَلَّبَكُمْ وَمَثُوبَكُمْ اللهُ يَعْلَمُ مُتَقَلَّبَكُمْ وَمَثُوبَكُمْ اللهُ يَعْلَمُ مُتَقَلَّبَكُمْ وَمَثُوبَكُمْ اللهُ يَعْلَمُ مُتَقَلِّبَكُمْ وَمَثُوبَكُمْ اللهُ يَعْلَمُ مُتَقَلِّبَكُمْ وَمَثُوبَكُمْ اللهُ يَعْلَمُ مُتَقَلِّبَكُمْ وَمُثُوبِكُمْ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ وَاللهُ يَعْلَمُ مُتَقَلِّبِكُمْ وَمُثُوبِكُمْ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الله [سورة محم:19].

ترجمہ: (اے نبی!) آپ یقین کرلیں کہ اللہ کے سوا کوئی معبود برحق نہیں اوراینے گناہوں کی بخشش مانگا کریں اور مومن مر دوں اور مومن عور توں کے حق میں بھی۔اللہ تم لو گوں کی آ مدور فت کے اور رہنے سہنے کی جگہ کوخوب جانتا ہے۔ "یقیناتوحید شرک کی جڑ کو ختم کر دیتااوراستغفار شرک کی شاخوں کومٹادیتا ہے،سب سے بلینج اور معنی خیز حمہ و ثنابیہ ہے۔ کہ: لا الہ الا اللّٰہ کا ورد کیا جائے ، اور سب سے معنی خیز دعابیہ ہے کہ: اللّٰہ سے مغفرت طلب کی جائے ، اس لیے اللّٰہ نے آپ

عَلِينَةً كُو تُوحيدير قائمُ رہنے اور اپنے ليے اور مومن بھائيوں اور بہنوں کے ليے مغفرت طلب کرنے کا حکم دیا"۔

اے اللہ! اے سارے جہانوں کے یالنہار! ہماری، ہمارے والدین اور تمام مسلمانوں کی مغفرت فرما۔







#### درالهی پر..

آپ کاپاک وہرتر پرورد گار عظمت و کبریائی اور سلطنت وبادشاہت کامالک ہے، وہ (سب سے) بڑا اور (سب سے) بڑا اور (سب سے) باند وبالا ہے۔ اپنی ضرور تیں اس کے در پر پیش کریں، اپنے دل کو اس کے سامنے بچھا دیں، اس کے لیے عاجزی اور خاکساری اختیار کریں، وہ آپ کی ضرور توں کو پوری کرے گا، آپ کی بیاری دور کر دے گا، آپ کا قرض ادا کردے گا، آپ کے حزن وملال کو دور کرکے ہونٹوں پر مسکر اہٹ بکھیر دے گا...

یقیناوہ بزرگ وبرتر اللہ (سب سے)بڑاہے۔

(سب سے)بڑے اللہ کے سامنے جب آپ اپنی آرز وئیں پیش کریں گے .. تووہ حقیقت میں بدل جائیں گی۔ آپ کی امیدیں خواہ جتنی بھی دراز ہوں،وہ (سب سے) بڑے اللہ کے سامنے .. معمولی ہیں۔

(سب سے )بڑے اللہ کے سامنے آپ اپنی جو بھی خواہشات ظاہر کریں گے.. وہ آپ کو عطاکی جائیں گی، آپ کے شوق اور تمنا کو یورا کیا جائے گا۔

وہ (سبسے) بڑا بزرگ وبرتر: خوف ودہشت کے وقت آپ کا ماوی و ملجاہے، مصائب زمانہ کے وقت آپ کی مدد کرتا ہے... بشک وہ اللہ (سبسے) بڑا ہے: { عَالِمُ ٱلْغَيْبِ وَٱلشَّهَ لَا قَ ٱلْصَّابِيرُ ٱلْمُتَعَالِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ الل

ترجمہ: ظاہر ویوشیدہ کاوہ عالم ہے (سبسے) بڑااور (سبسے) بلند وبالاہے۔



ہمارابزرگ وبرتر پرورد گار (سبسے) بڑا ہے، وہ اپنی ذات میں بڑا اور بلندہے، مطلق طور پر اس بلند و بالاذات سے کوئی بھی بڑا اور عظیم نہیں: { وَمَا قَدَرُواْ ٱللَّهَ حَقَّ قَدْرِهِ وَٱلْأَرْضُ جَمِيعًا قَبْضَتُهُ، يَوْمَ ٱلْقِيدَمَةِ وَٱلْأَرْضُ جَمِيعًا قَبْضَتُهُ، يَوْمَ ٱلْقِيدَمَةِ وَٱلسَّمَوَ ثَكُ مُطُويِ تَكُ مُ بِيمِينِهِ } [سورة الزم: 67].

ترجمہ: ان لوگوں نے جیسی قدر اللہ تعالی کی کرنی چاہئے تھی نہیں کی، ساری زمین قیامت کے دن اس کی مٹھی میں ہوگی اور تمام آسان اس کے داہنے ہاتھ میں لیٹے ہوں گے۔

ہمارابزرگ وبرتر پرورد گاراپنے اوصاف میں (سبسے) بڑاہے،اس کی تمام صفات کمال اور عظمت وجلال کی حامل ہیں،ان میں نہ اس کا کوئی شریک ہے،نہ ہم مثل،نہ مشابہ اور نہ نظیر۔

ہمار ابزرگ وبر ترپرورد گاروہ ہے جو اپنے افعال میں (سبسے) بڑاہے ، اس کی مخلوق کی عظمت اس کے افعال کی عظمت پر دلالت کرتی ہے: { لَحَلَقُ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ أَكَبَرُ مِنْ حَلْقِ ٱلنَّاسِ وَلَكِكِنَّ أَكَتُرُ النَّاسِ لَا يَعْلَمُونَ ﴿ اللَّهِ لَا يَعْلَمُونَ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ لَا يَعْلَمُونَ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّاللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللللّهُ الللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللللّه

ترجمہ: آسان وزمین کی پیدائش یقیناً انسان کی پیدائش سے بہت بڑا کام ہے، لیکن (یہ اور بات ہے کہ) اکثر لوگ بے علم ہیں۔

ہمارا ہزرگ وہر تر پرورد گار (سب سے) بڑا، (سب سے) عظیم ہے اور کبریائی کا مالک ہے، جس کی جلالت وعظمت کے سامنے تمام بڑی (مخلو قات) بونی اور ہیچ ہیں۔

ہماراعزیز وبرتررب ہر قسم کے نقص، برائی، اور عیبسے پاک وبرترہے۔

ہماراعزیز وبرتر پرورد گاروہ ہے جو تمام طرح کی برائی، شر اور ظلم سے بری اور برتر ہے: { ٱلْحَيِيرُ ٱلْمُتَعَالِ

(اسورة الرعد: 9].

ترجمہ: (سبسے)بڑااور (سبسے)بلندوبالاہے۔



{فَالْفُكُمُ لِلَّهِ ٱلْعَلِيِّ ٱلْكَبِيرِ اللَّهِ السَّورة عَافر: 12].

ترجمہ: فیصلہ اللہ بلندوبزرگ ہی کا ہے۔

وَلَا شَيءَ أَعلى مِنكَ بَحدًا وأَجَدُ وَمَن هُو فَوقَ العَرشِ فَردٌ مُوحَدُ

لَكَ الحَمدُ والنَّعمَاءُ والملكُ رَبَّنا فَشُبِحَانَ مَن لَا يَقدِرُ الخَلقُ قَدرَهُ

ترجمہ: اے ہمارے رب! تیرے ہی لیے ہر قسم کی حمد وثنا، نعمت ونوازش اور سلطنت وباد شاہی ہے ، عزت وشر افت میں کوئی بھی چیز تجھ سے بڑھ کر نہیں، توسب سے باعزت اور شریف ہے۔ پاک ہے وہ رب کہ مخلوق نے جس کی کماحقہ قدر نہیں کی، وہ عرش کے اوپر تنہا (مستوی) ہے ، وہ یکتا و منفر دہے۔

هاری عقلیں عاجز ہیں!

الله عزیز وبرتر ہر ایک چیز سے بڑااور اس بات سے کہیں بڑھ کرہے کہ ہماراعلم اس کا احاطہ کر سکے:

{وَلَا يُحِيطُونَ بِهِ عِلْمًا اللهِ } [سورة طه: 110].

ترجمه: مخلوق كاعلم اس پر حاوى نهيس ہو سكتا۔

اللہ بزرگ وبرتز: اس بات سے بڑا ہے کہ ہم اس کی ذات اور صفات کی کیفیت کو جان سکیں، اسی لیے ہمیں اللہ کی (ذات وصفات کی کیفیت پر) غور و فکر کرنے سے منع کیا گیا ہے، کیوں کہ ہم اپنی عاجز اور محدود عقل سے اس کا ادراک نہیں کرسکتے، طبر انی نے "الاُوسط" میں روایت کیا ہے کہ نبی عقیق نے فرمایا: "اللہ کی نعمتوں میں غور و فکر کرو، اللہ عزیز وبرتز کی جلالت اللہ عزیز وبرتز کی (ذات وصفات کی کیفیت) میں غور و فکر نہ کرو" [ سے حدیث صحیح ہے] اللہ عزیز وبرتز کی جلالت کبریائی سے اس کے سواکوئی واقف نہیں، نہ ہی مقرب فرشتے اور نہ رسولِ مبعوث، کیوں کہ اللہ عز و جل نے اسے اپنے لیے خاص کرر کھا ہے۔

سب سے معنی خیز کلمہ...



الله عزیز وبرتراپی ذات، قدر و منزلت، عزت و شرافت اور عظمت و جلالت میں سب سے بڑا ہے، اسی لیے کہا جاتا ہے کہ عظمت و الله اکبر ) ہے۔ کیوں جاتا ہے کہ: عظمت واحترام کا معنی اداکرنے کے لیے عربوں کے نزدیک سب سے معنی خیز کلمہ (الله اکبر) ہے۔ کیوں کہ یہ کلمہ عظمت کی صفت (یعنی: الله اعظم) سے زیادہ کامل اور بلیغ ہے، جب ہم (الله اکبر) کہتے ہیں تواس میں عظمت کا معنی تو شامل ہوتا ہیں۔ کا معنی تو شامل ہوتا ہیں۔

یمی وجہ ہے کہ نماز اور اذان میں جو کلمہ مشر وع کیا گیاہے وہ ہے (اللہ اکبر)، کیوں کہ یہ (اللہ اعظم) سے زیادہ کامل اور بلیخ ہے، حیبیا کہ حدیث میں آیاہے: "بڑائی (کبریائی) میر ی چادر ہے اور عظمت میر اتہ بند، توجو کوئی ان دونوں چیزوں میں کسی کو مجھ سے چھیننے کی کوشش کرے گامیں اسے جہنم میں ڈال دوں گا" [حدیث صحیح ہے، اسے ابوداود نے روایت کیاہے]۔

ابن تیمیه و تشاللہ رقم طراز ہیں:"اللہ نے عظمت کو تہ بندسے اور بڑائی (کبریائی) کو چادر سے تشبیہ دیاہے،اور بیہ بات معلوم ہے کہ: چادر کا مقام و مرتبہ (لباس میں) زیادہ ہے، بعینہ چوں کہ تکبیر میں تعظیم کے بالمقابل بلاغت اور معنی خیزی زیادہ پائی جاتی ہے،اس لیے لفظ تکبیر کی صراحت فرمائی، جس میں تعظیم بھی شامل ہے"۔

# بادشاہ کے یاس جانے کی تنجی:

یمی وجہ ہے کہ نماز میں داخل ہونے کے لیے اسی کلمہ کو مشروع قرار دیا گیا، مسلمان اسی طرح (نماز میں) داخل ہوتا ہے جس طرح غلام اپنے آقا ومالک کے پاس داخل ہوتے ہیں، جب مسلمان اللہ کے پاس داخل ہونے کا شرف حاصل کرتا ہے، تواس کے لیے سب سے بلیخ اور معنی خیر کلمہ مشروع کیا گیا ہے (جس کے ذریعہ وہ داخل ہوتا ہے)، اور وہ ہے: (اللہ اکبر)، وہ زبان حال سے کہہ رہا ہوتا ہے: "اللہ اکبر، میں اس کلمہ کے ذریعہ اپنے مولی، خالق اور رازق کے پاس داخل ہورہا ہوں، اللہ زندگی کی تمام مصروفیات سے بڑھ کرہے "۔جب وہ اس کلمہ کو اخلاص کے ساتھ اور (اس کے معنی ومفہوم پر) غور کرتے ہوئے کہتا ہے، تواس کے دل میں اللہ کی عظمت بڑھ جاتی ہے، اس کے اعضاء وجو ارح پر خشوع و خضوع طاری ہو جاتا ہے، وہ اللہ سے شرم محسوس کرنے لگتا ہے، اللہ کا و قار اور



اس کی کبریائی اس بات سے اسے بازر کھتی ہے کہ اس کا دل کسی اور چیز میں مشغول ہو، اس کلمہ کی عظمت ہی ہے کہ اس کی کبریائی اس بات سے اسے بازر کھتی ہے کہ اس کا دل کسی اور چیز میں مشغول ہو، ابن القیم عرض ہو، ابن القیم عرض اس کے ذریعہ مسلمان مختلف عباد تیں انجام دیتا ہے، تاکہ رضائے الہی سے فیض یاب ہو، ابن القیم عرض ہیں: { وَرِضَّوْنُ مِنْ اللّٰهِ کَا اللّٰهِ کَاللّٰهِ کَا اللّٰهِ کَا اللّٰهُ کَا اللّٰهُ کَا اللّٰهُ کَا اللّٰهِ کَا اللّٰهُ کَاللّٰهُ کَا اللّٰهُ کَاللّٰهُ کَاللّٰهُ کَا اللّٰهُ کَا اللّٰهُ کَا اللّ

عزت وسربلندی اسے ملتی ہے جو (سبسے)بڑے (اللہ) کی پناہ میں آجائے...

جب کلمہ (اللہ اکبر) دل میں جاگزیں ہو جاتا ہے، تومومن کو اس کے ذریعہ عزت وسربلندی حاصل ہو تی ہے، وہ اللہ پر بھر وسہ،اعتاد اور توکل کرنے لگتا ہے،اللہ کی بڑائی اور عظمت کے سامنے ہر ایک چیز ہیچ ہو جاتی ہے۔

سیرت نگاروں نے لکھاہے کہ: "جب حجاج بن یوسف نے مقام ابر اہیمی کے پیچھے دور کعت نماز ادا کر لی تو یمن کا ایک فقیر شخص آیا اور خانہ کعبہ کا طواف کرنے لگا، طواف کے دوران ایک نیزہ یمنی فقیر کے کپڑے سے الجھ گیا اور حجاج کے دوران ایک نیزہ بمنی فقیر کے کپڑے سے الجھ گیا اور کہنے لگا: اسے پکڑو! فوج نے اسے پکڑلیا، حجاج نے کہا: اسے میرے قریب لاؤ، انہوں نے فقیر کو حجاج کے قریب کر دیا۔

حجاج نے کہا: کیاتم مجھے جانتے ہو؟ فقیر نے کہا: میں تمہیں نہیں جانتا! حجاج نے کہا: یمن میں تمہارا حکمر ال کون ہے؟ فقیر نے کہا: حجاج کا بھائی محمد بن یوسف، جو اسی کی طرح ظالم ہے اور اس سے بھی بدتر ہے۔

حجاج نے کہا: کیا تمہیں نہیں معلوم کہ میں ہی اس کا بھائی ہوں؟ فقیر نے کہا: کیاتم حجاج ہو؟ انہوں نے کہا: ہاں، فقیر نے کہا: تم نہایت برے ہو! اور تمہار ابھائی بھی نہایت براہے!

حجاج نے کہا: تم نے میرے بھائی کو یمن میں کس حالت میں حجبور ا ؟ فقیر نے کہا: میں نے اسے اس حال میں حجبور ا کہ وہ بڑے توند والاموٹا فریہ تھا۔



حجاج نے کہا: میں نے تم سے اس کی صحت و تندر ستی کے بارے میں نہیں پوچھا، بلکہ اس کے عدل وانصاف کے بارے میں دریافت کیاہے۔

فقیرنے کہا: میں نے اسے ظلم وستم کی حالت میں چھوڑاہے۔

حجاج نے کہا: کیا تمہیں نہیں معلوم کہ وہ میر ابھائی ہے؟ کیا تمہیں مجھ سے ذرا بھی ڈر نہیں؟

فقیرنے کہا: اے حجاج! کیا تمہیں لگتاہے کہ تمہارابھائی تمہارے ذریعہ اسسے زیادہ عزیز و سربلندہے جتنامیں (اللہ)واحد و یکتاکے ذریعہ عزیز و سربلندہوں؟"۔

طاووس-اس قصہ کے راوی - کہتے ہیں کہ: "اللہ کی قسم! (بیس کر) میر ہے رو نگٹے کھڑے ہوگئے، اس کے بعد حجاج نے اس شخص کورہا کر دیا، پھر وہ کعبہ کا طواف کرنے لگا اور اس کے دل میں اللہ کے سواکسی کا خوف نہ تھا"۔

اُکفَاکُھُم بِدِماءِ البَدٰلِ قَد صُبِغَت اللهُ اُکبُر مِن سَلسَالِها رُشِفُوا فِي كَفِهِم الشَّهِم مِن حَبلِ الهُدَى طَرَفٌ عَلَى الصِرِّاطِ وَفِي أَروَاحِنَا طَرَفُ

ترجمہ: ان کے کفن جود وسخاکے خون سے رنگے ہوئے ہیں،7اور وہ خود اللہ اکبر کے سرچشمے سے سیر اب ہوئے ہیں۔ہدایت کی رسی کا ایک سراان کی مضبوط ہتھیلی میں ہے اوروہ راہ متنقیم پر گامز ن ہیں،جب کہ اس کا دوسر اسر ا ہمار کی روحول میں (پیوست) ہے۔

کون ساایسابڑا کام، کون سی سخت مصیبت، اور کون سابڑا حزن و ملال ہے جو (سب سے) بڑے اللہ پر د شوار ہو؟
معلوم ہوا کہ اللہ عزیز وبرتر ہی (سب سے) بڑا ہے، (اس کے علاوہ) جو بڑی چیز بھی آپ دیکھتے، یا اس کے
بارے میں سنتے یا جانتے ہیں، اس کارب اللہ ہی ہے، اور وہ ان سب سے بڑھ کرہے، پھر بھلا مصیبتوں کے لیے یہ کیسے
ممکن ہو سکتا ہے کہ صاحبِ عزت و سر بلندی اور مالکِ عظمت و کبریائی کے ارادے کے سامنے ڈٹ سکیں؟



بزرگ وبرتراللہ (سبسے) بڑاہے، وہی ہے جو آپ کی مشکلات کا حل پیدا کر سکتاہے، آپ کی تمام تکلیف کو عافیت میں بدل سکتاہے، آپ کی ہر آرزواور تمنا کو پوری کر سکتاہے، آپ کے تمام آنسوؤں کو مسکراہٹ میں تبدیل کر سکتاہے۔

فَالزَم يَدَيكَ بِحَبلِ اللهِ مُعتَصِمًا فَإِنَّهُ الرُّكنُ إِن خَانَتكَ أَرَكَانُ

ترجمہ: مضبوطی کے ساتھ اپنے دونوں ہاتھ سے اللہ کی رسی کو تھام لیں، کیوں کہ جب سارے سہارے ساتھ چھوڑ دیں تووہی ایک سہاراہے (جو آپ کے کام آسکتاہے)۔

اے اللہ! ہم تجھ سے تیرے (الکبیر) اسم کے وسلے سے سوال کرتے ہیں کہ: جنت میں داخل کرکے اور جہنم سے نجات دے کر ہمارے اوپر احسان فرما۔





# (۳۱٬۳۰٬۲۹) اَلاعلٰی،اَلعَلِی، اَلْمُتُعَالُ طِحِلالِهِ

جب مصیبت واقع ہوتی ہے، آفت کاسامناہو تاہے اور ناگہانی حادثہ در پیش ہو تاہے تو دل (ربِّ)اعلی کی طرف متوجہ ہو تاہے، ہاتھ بلند وبرتر (پالنہار) کی طرف اٹھ جاتے ہیں اور نگاہیں بلند و بالا، سب سے اعلی اور نہایت ہی بلند (پرورد گار) کی طرف سے فراخی کے انتظار میں آسان تکنے لگتی ہیں۔

ہماراعزیز وبرتر پرورد گار وہ ہے جو: اعلی (سب سے بلند) ، علی (بلند وبالا) اور متعال (عالی مرتبہ) ہے۔اللہ تبارک و تعالی فرما تاہے: {وَهُوَ ٱلْعَلِيُّ ٱلْعَظِيمُ ﴿ اللهِ ﴾ [سورة البقرة: 255].

ترجمہ: وہ تو بہت بلند اور بہت بڑاہے۔

نيز فرمايا: {سَبِيعِ ٱسْدَ رَبِّكَ ٱلْأَعْلَى ﴿ السورة الأَعلى: 1].

ترجمہ: اپنے بہت ہی بلند اللہ کے نام کی یا کیزگی بیان کر۔

مزيد الله پاک وبرتر كا فرمان ہے: { عَالِمُ ٱلْغَيْبِ وَٱلشَّهَادَةِ ٱلْصَابِيرُ ٱلْمُتَعَالِ ﴿ اللهِ } [سورة الرعد:9].

ترجمہ: ظاہر وپوشیدہ کاوہ عالم ہے، (سب سے) بڑااور (سب سے) بلند وبالا ہے۔

معلوم ہوا کہ ہمارا پرورد گار اعلی (سب سے بلند) - علیؓ (بلند وبالا) - متعال (عالی مرتبہ) ہے: جس سے زیادہ کوئی بلند نہیں،اس کے لئے ہرنا جیے سے مطلق بلندی ہے:

ذات کی بلندی: یعنی ہمارا پاک وبرتر پالنہار عرش پر مستوی ہے، اپنی مخلوق سے الگ اور پوری کا تنات سے بلند ہے: {الرَّحْمَنُ عَلَى الْعَـرْشِ اُسْتَوَى ﴿ ﴾ [سورة طه: 5].



# ترجمہ:جورحلٰ ہے،عرش پر قائم ہے۔

# ترجمہ:وہ(مخلوق)علم سے اس کا احاطہ نہیں کر سکتے۔

غلبہ کی بلندی: یعنی ہمارا پاک وبر تررب ہر ایک چیز پر غالب ہے، پوری کا ئنات اس کے سامنے سر نگوں ہے، تمام کے تمام اس کے غلبہ وسلطنت اور عظمت و کبریائی کے ماتحت ہیں: {وَهُو ٱلْقَاهِدُ فَوْقَ عِبَادِهِ } وَهُو ٱلْفَكِيمُ ٱلْفَبِيدُ اللهُ اللهِ عَلَيْهِ وَسَلطنت اور عظمت و کبریائی کے ماتحت ہیں: {وَهُو ٱلْقَاهِدُ فَوْقَ عِبَادِهِ } وَهُو ٱلْفَكِيمُ ٱلْفَبِيدُ اللهُ عَلَيْهِ وَسَلطنت اور عظمت و کبریائی کے ماتحت ہیں: {وَهُو ٱلْفَاهِدُ فَوْقَ عِبَادِهِ } وَهُو ٱلْفَاعِمُ 18].

ترجمہ: وہی اللہ اینے بندول کے اوپر غالب وبرترہے۔

عَلَى السَّماوَاتِ فَوقَ العَرشِ مُرتَفِعًا مُبَايِنًا لِجَميعِ الحَلقِ مُتَّصِفًا بِكُلِّ أُوصَافِهِ العُليَا الَّتِي كَمُلَت وَليسَ هَذا بِحَمدِ اللهِ فِيهِ حَفَا

ترجمہ: (اللہ) آسانوں پر، عرش کے او پر بلند ہے، تمام مخلوقات سے الگ ہے، اپنی تمام تر بلند وبالا اور کامل صفات سے متصف ہے، اور الحمد للدید کوئی مخفی و پوشیدہ چیز بھی نہیں۔

#### الله كهال ہے؟!

صیح مسلم میں جلیل القدر صحابی معاویہ بن الحکم السلمی ڈیاٹیڈ سے مروی ہے، وہ کہتے ہیں:... میری ایک لونڈی تھی جو اُحد (ایک مقام کانام ہے) کی طرف بکریاں چرایا کرتی تھی۔ ایک دن میں جو وہاں آ نکا تو دیکھا کہ بھیڑیا ایک بکری کو (شکار بناکر) لے گیا ہے۔ آخر میں بھی آدمی ہوں مجھ کو بھی غصہ آجا تاہے جیسے دیگر لوگوں کو غصہ آتا ہے۔ (طیش میں آکر) میں نے اس کو ایک طمانچہ دے مارا۔ پھر میں رسول اللہ عیالیہ کے پاس آیا تورسول اللہ عیالیہ نے اس کو ایک طمانچہ دے مارا۔ پھر میں رسول اللہ عیالیہ کے پاس آیا تورسول اللہ عیالیہ نے اس کو ایک طمانچہ دے مارا۔ پھر میں رسول اللہ عیالیہ کے باس آیا تورسول اللہ عیالیہ کے باس آیا تورسول اللہ کیالیہ کے باس آیا تورسول اللہ عیالیہ کے باس آیا تورسول اللہ عیالیہ کیالیہ کی کیالیہ کی کو کیالیہ کی کیالیہ کی کیالیہ کیالیہ کی کیالیہ کی



میرے اس فعل کو بہت بڑا (جرم) قرار دیا۔ میں نے کہا: یار سول اللہ! کیا میں اس لونڈی کو آزاد نہ کر دوں؟ آپ علیہ نے فرمایا: "اس کو میرے پاس لے کر آ"، میں آپ علیہ کے پاس اسے لے کر آیا۔ آپ علیہ نے اس سے پوچھا:"اللہ کہاں ہے؟" اس نے کہا: آسان میں۔ آپ علیہ نے فرمایا: "میں کون ہوں؟"اس نے کہا: آپ اللہ کے رسول ہیں۔ تب آپ علیہ نے فرمایا: "اس کو آزاد کر دے یہ مؤمنہ ہے"۔

الله کے آسان میں ہونے کا مطلب سے ہے کہ: آسان کے اوپر بلندی میں ہے، حدیث میں لفظِ (فی - میں) آیا ہے جو کہ (علی - اوپر) کے معنی میں ہے، جیسا کہ یہ لفظ اسی معنی میں الله پاک وبرتر کے اس فرمان بھی آیا ہے: { وَلَأْصَلِبَنَا كُمْ فِي جُذُوعِ ٱلنَّخْلِ } [سورة طه: 71].

ترجمہ: تم سب کو تھجور کے تنوں پر سولی چڑھوا دوں گا۔

کوئی اس وہم میں نہ پڑ جائے کہ آسان اللہ تعالی کو محیط ہے ، اللہ اس سے بلند وبر ترہے کہ کوئی مخلوق اس کا احاطہ کرے۔

محترم قاری! میں یہاں تھہر کر پوچھناچاہتا ہوں کہ: کیااللہ عزیز وبرتر نے جن صفات سے اپنی ذات کو متصف کیا ہے، ان صفات کی ضد سے اللہ کو موصوف کرنا جائز ہے، جیسے یہ کہنا کہ اللہ ہر جگہ موجود ہے؟

شیخ الاسلام ابن تیمیہ و الفتاوی " میں رقم طراز ہیں: "اللہ پاک وبرتر نے اپنی ذات کو بلندی سے متصف کیاہے، اور یہ ان صفات میں سے ہے جن کے ذریعہ اللہ کی تعریف و تعظیم کی جاتی ہے، کیوں کہ یہ ایک صفت کمال ہے، اسی طرح اللہ نے اپنی ذات کو عظیم (جلیل القدر)، علیم (سب کچھ جاننے والا)، قدیر (ہر چیز پر قادر)، عزیز (سب پر غالب)، حلیم (نہایت ہی بر دبار) اور حی (زندہ) وقیوم (ہر چیز کو قائم رکھنے والا) اور اس طرح کے دیگر اوصاف سے بھی متصف کیا ہے جو اس کے خوبصورت ناموں کے پر توہیں۔

یہ جائز نہیں کہ ان صفات کی ضد سے اللہ کو متصف کیا جائے ، چنانچہ بلندی کی ضد پستی سے اللہ کو متصف کر نا جائز نہیں اور نہ قویؓ (قوت والا) کی ضد کمز ور سے اسے متصف کر ناجائز ہے۔



# بلکہ اللّٰہ پاک وبرتران تمام نقائص سے پاک ہے جواس کی ثابت شدہ صفاتِ کمال کے منافی ہیں "۔

أُوصَافِ الكَمَالِ لِرَبِّنَا الرَّحْمَنِ العُلَى بَل فَوقَ كُلِّ مَكانِ العُلَى مَكانِ إِذ يَستَحِيلُ خِلافُ ذا بِبَيانِ قَد قَامَ بِالتَّدبِيرِ لِلأَكوَانِ قَد قَامَ بِالتَّدبِيرِ لِلأَكوَانِ

هَذَا وَمِن تَوحِيدِهِم: إِثْباتُ كَعُلُوهِ سُبحانَهُ فَوقَ السَّماواتِ فَهُو العَلِيُّ بِذَاتِهِ سُبحانَهُ وَهُو الَّذِي حَقًّا عَلَى العَرش استَوَى

ترجمہ: اس کے علاوہ (اہل سنت والجماعت کے نزدیک) توحید (کا تقاضہ) یہ بھی ہے کہ: ہمارے ربِّر حمن کے لئے صفاتِ کمال کو ثابت کیا جائے جیسے یہ کہ اللّٰہ پاک بلند آسانوں کے اوپر بلکہ ہر مکان سے اوپر بلندہے، چنانچہ اللّٰہ پاک اپنی ذات کے ساتھ بلند وبالا ہے، اس کے بر خلاف (یعنی پستی اللّٰہ کے لئے) ناممکن ہے، دلیل سے یہ ثابت ہے۔ وہی ہے جو حقیقت میں عرش پر مستوی ہے، اور پوری کا ئنات کی تدبیر کر رہاہے۔

الله عزيز وبرتركا فرمان ہے: {إِنَّ رَبَّكُمُ ٱللَّهُ ٱلَّذِى خَلَقَ ٱلسَّمَنَوَتِ وَٱلْأَرْضَ فِي سِتَّةِ آَيَامِ شُمَّ ٱللَّهُ ٱلَّذِى خَلَقَ ٱلسَّمَنَوَتِ وَٱلْأَرْضَ فِي سِتَّةِ آَيَامٍ شُمَّ ٱللَّهُ اللَّهُ عَلَى ٱلْعَرْشِ } [سورة الأعراف:54].

ترجمہ: بے شک تمہارارب اللہ ہی ہے جس نے سب آسانوں اور زمین کوچھ روز میں پیدا کیا ہے، پھر عرش پر مستوی ہوا۔

الله پاک وبرتر نے اپنی کتاب میں جبرائیل اور دیگر فرشتوں کے نازل ہونے کا ذکر فرمایا ہے: { نَنَزَلُ اللهُ پَاک وبرتر نے اپنی کتاب میں جبرائیل اور دیگر فرشتوں کے نازل ہونے کا ذکر فرمایا ہے: { نَنَزَلُ اللّٰهِ عَلَى اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ عَلَى اللّٰهِ عَلَى اللّٰهِ عَلَى اللّٰهِ عَلَى اللّٰهُ عَلَم

ترجمہ:اس (میں ہر کام) کے سر انجام دینے کو اپنے رب کے تھم سے فرشتے اور روح (جبر ائیل) اترتے ہیں۔ اتارنے (اور اترنے) کا کام بلندی کی طرف سے ہی ہو تاہے۔

نيزيه بهى ذكر فرمايا به كه فرشة الى كى طرف چراهة بين: { تَعَرُجُ ٱلْمَلَكِيكَةُ وَٱلرُّوحُ إِلَيْهِ فِ يَوْمِ كَانَ مِقْدَارُهُ وَخَسِينَ ٱلْفَ سَنَةِ ﴿ ﴾ [سورة المعارى: 4].



ترجمہ: جس کی طرف فرشتے اور روح چڑھتے ہیں، (وہ عذاب ایک ایسے) دن میں (ہو گا) جس کی مقدار پچپاس ہزار سال کی ہے۔

مزید الله پاک وبرترنے ذکر فرمایا که نیک اعمال اور پاکیزه بات اس کی طرف چڑھتی ہے: { إِلَيْهِ يَصَعَدُ ٱلْكَلِمُ ٱلطَّيِّبُ وَٱلْعَمَلُ ٱلصَّدِيْحُ يَرِّفَعُ ثُمُّ } [سورة فاطر: 10]. ترجمہ: اس کی طرف ہریا کیزه بات چڑھتی ہے اور نیک عمل اسے بلند کرتا ہے۔

### آخرا ممال کس کی طرف بلند کیے جاتے ہیں؟

اگر ہمارا پاک وبرتر پالنہار بنفس نفیس ہر جگہ موجو دہو تا توا تارنے کی کیاضر ورت پڑتی ؟ (اللہ ان کی باتوں سے بہت زیادہ بلندہے)۔

ہماراعزیز وبرتر پرورد گار ہم مثل وہم نظیر سے بلند وپاک ہے۔

ہمارا بلند وبرتر پرورد گار بیوی اور اولادے بلند وپاک ہے: {وَأَنَّهُ، تَعَلَىٰ جَدُّ رَبِّنَا مَا ٱتَّخَذَ صَنحِبَةً وَلَا وَلَدًا

# (ت) [سورة الجن: 3].

ترجمہ: بیشک ہمارے رب کی شان بڑی بلندہے، نہ اس نے کسی کو (اپنی) بیوی بنایا ہے نہ بیٹا۔

جارابلند وبرتر پرورد گارا پنی عبادت میں شریک وساحجی سے بلند ویاک ہے: { فَلَمَّا ٓ ءَاتَنَاهُمَا صَالِحًا جَعَلا

لَهُ، شُرَكًاء فِيما ءَاتَنهُما فَتَكَلَى أَللَّهُ عَمَّا يُشْرِكُونَ اللَّه السَّرَكُاء فِيما ءَاتَنهُما فَتَكَلَى أَللَّهُ عَمَّا يُشْرِكُونَ اللَّه ] [سورة الأعراف: 190].

ترجمہ: جب اللہ نے دونوں کو صحیح سالم اولا د دے دی تواللہ کی دی ہوئی چیز میں وہ دونوں اللہ کے شریک قرار دینے لگے،اللہ پاک ہے ان کے شرک سے۔

راستنه...





جوشخص ان تین ناموں: علی (بلند وبالا)، اعلی (سب سے بلند) اور متعال (عالی مرتبہ) سے واقف ہو جائے وہ بیہ بھی جان جائے گا کہ اللہ عزیز وبرتر اپنی صفات کا ملہ کے ذریعہ بلند وبالا ہے، ناقص صفات سے پاک وبرتر اور اپنی مخلو قات سے بلند ہے۔

نیز جو شخص اس حقیقت کاحق ادا کرے - جانکاری اور بندگی دونوں اعتبار سے - تو اس کے ذریعہ اسے بے نیازی حاصل ہوگی اور اور عزت وشر افت کے (بلند) مقام پر فائز ہوگا: {وَرَفَعَنْكُ مَكَانًا عَلِيًّا ﴿ ﴿ } [سورة مریم: 57].

ترجمہ: ہم نے اسے بہت اونچے مقام پر بلند کیا۔

د نیاو آخرت کی بلندی درج ذیل امورسے حاصل ہوتی ہے:

ايمان سے: { وَمَن يَأْتِهِ - مُؤْمِنَا قَدْ عَمِلَ ٱلصَّلِحَتِ فَأُوْلَتِكَ هَمُ ٱلدَّرَجَتُ ٱلْعُلَىٰ ﴿ ﴾ [سورة طه: 75]. ترجمہ: جو بھی اس کے پاس ایمان کی حالت میں حاضر ہو گا اور اس نے اعمال بھی نیک کیے ہوں گے اس کے لئے بلند وبالا درجے ہیں۔

عَلَمْ سے: { يَرْفَعِ ٱللَّهُ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ مِنكُمْ وَٱلَّذِينَ أُوتُواْ ٱلْعِلْمَ دَرَجَنَتٍ وَٱللَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ خَبِيرٌ ﴿ اللَّهِ } [سورة المجادرة: 11].

ترجمہ: اللہ ان لو گوں کو درجوں میں بلند کرے گاجوتم میں سے ایمان لائے اور جنہیں علم دیا گیا۔

تواضع وخاکساری سے: نبی ﷺ کی صحیح حدیث ہے، آپ نے فرمایا: "جو شخص اللہ کے لیے تواضع وانکساری اختیار کرتاہے اللہ تعالیٰ اس کارتبہ بلند فرمادیتاہے "(مسلم)۔

جب ایک صحابی طُلِنْمُنُهُ نے جنت میں نبی عَلِیْنَهُ کی رفاقت طلب کی تو آپ نے فرمایا: "تو اپنے اوپر کثرت سجدہ کو لازم کر کے میر می مد دکر " (مسلم) ۔ نیز سجد بے میں (سبحان ربی الاعلی) کا ورد کرنا بھی (بلندی سے سر فراز ہونے کا سبب ہے)، اللّٰد عزیز وبر ترکا فرمان ہے: {سَبِّج اَسِّمَہُ دَیِّکِ اَلْاَعْلَیٰ ﴿ ﴾ [سورۃ الاَعلیٰ : 1].

ترجمہ: اینے رب کے نام کی تسبیح کر جوسب سے بلند ہے۔



کچھ لوگوں نے سجدے میں بیہ دعا پڑھنے کی وجہ بیہ بتائی ہے کہ: بیہ بندے کا اللہ عزوجل کے لئے اپنے شریف ترین عضوچ پرے کے ذریعہ انکساری اور خاکساری اختیار کرنے کی انتہاہے ،اس طور پر کہ وہ (اس کی رضا کے لئے) اپنا چبرہ زمین پررکھ دیتا ہے ، تواس حال میں کہ وہ حد درجہ پستی کے عالم میں ہو ، یہی مناسب ہے کہ اپنے رب کی توصیف یہ بیان کرے کہ وہ عزیز وبرتز اعلی (بلند وبالا) ہے۔

چوں کہ (سجدہ کی) ہیئت میں بندہ (اس قدر انکساری) کی حالت میں ہو تاہے اس لئے وہ اللہ پاک وبرتر کے بہت قریب ہو تاہے، نبی علیلیہ فرماتے ہیں:" بندہ اپنے رب سے سب سے زیادہ قریب سجدہ کی حالت میں ہو تاہے، لہذا (سجدے میں) تم لوگ بکثرت دعا کیا کرو" (مسلم)۔

## آرزو کو پہنچ چکے..

جب آپ ہے جان چکے کہ پوری دنیا کو چلانے والا بلند وبالا اور سب سے اعلی (اللہ) عزیز وبر تر ہے جس کے ہاتھ میں آسانوں اور زمین کی ملکیت ہے...

تواے مریض! شفادینے والا آسمان میں ہے، اے فقیر! غنی وبے نیاز آسمان میں ہے، اے غمز دہ! دلاسادینے والا آسمان میں ہے، اے قرض دار!رزق دینے والا آسمان میں ہے، اے قرض دار!رزق دینے والا آسمان میں ہے، اے افسر دہ!مشکل کشا آسمان میں ہے..



ترجمہ: جب میرے بندے میرے بارے میں آپ سے سوال کریں تو آپ کہہ دیں کہ میں بہت ہی قریب ہوں، ہر پکارنے والے کی پکار کو جب تبھی وہ مجھے پکارے، قبول کرتا ہوں اس لئے لوگوں کو بھی چاہئے کہ وہ میری بات مان لیا کریں اور مجھ پر ایمان رکھیں، یہی ان کی بھلائی کا باعث ہے۔

 تبارکت
 تُعطِي
 من
 تَشاءُ
 ومَّنعُ

 فَعَفؤكَ
 عَن
 ذَنبِي
 أَجَلُ
 وأُوسَعُ

 وأُنت
 مُناجَاتِي
 الخَفِيَّة
 تَسمَعُ

 فَمَن
 ذَا
 الَّذِي
 أَرجُو
 وَمَن لِي يَشفَعُ

لَكَ الحَمدُ يا ذَا الجُودِ والمَحدِ والعُلَا إِلَمي لَئِن جَلَّت وَجَمَّت خَطِيئَتِي إِلَمي وَفَقرِي وَفَاقَتِي إِلَى وَفَقرِي وَفَاقَتِي

ترجمہ: اے جود وسخا، عزت وعظمت اور رفعت وبلندی والے! تیرے لیے ہی ہر قسم کی حمد و ثناہے۔ تو بابر کت ہے، جسے چاہتاہے نواز تاہے اور جسے چاہتاہے محروم کر دیتاہے۔ اے میرے معبود!اگر چہ میرے گناہ بہت زیادہ ہیں لیکن تیری مغفرت میرے گناہ سے کہیں زیادہ کشادہ اور عظیم ہے۔ یا الہی! تومیر می حالت اور فقر و فاقعہ کو دیکھ رہاہے اور تومیری بغفرت میرے گناہ سے کہیں نیا ہے۔ الہی!اگر تونے مجھے ناامید کر دیا یا ٹھکرا دیا توکون ہے جس سے میں امید کروں اور کون ہے جو میری سفارش کرے۔

اے اللہ! ہم تجھ سے تیرے اسم اعلی کے وسلے سے دعا کرتے ہیں کہ دنیاوآ خرت میں ہمارامقام ومرتبہ بلند فرما۔







ترجمہ: اے میرے رب!میرے لیے اپنی جنت میں مکان بنااور مجھے فرعون سے اور اس کے عمل سے بچپااور مجھے ظالم لو گوں سے خلاصی دے۔

سرکش فرعون کے گھر سے روئے زمین کی ایک عظیم ترین خاتون رونماہو ئی!اور اس کے محل سے موسی عَلَیْمِ اللّٰ کا ظہور ہوا!!...

وه فرعون جس نے کہا: { سَنُقَنِّلُ أَبْنَاءَهُمْ وَنَسْتَحِيء نِسَاءَهُمْ وَإِنَّا فَوْقَهُمْ قَلِهِرُونَ ﴿ اللَّ اللَّهُ اللَّعُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّعُ اللَّهُ اللّلْمُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا الللَّهُ الللَّهُ اللَّلْ

ترجمہ: ہم ابھی ان لو گوں کے بیٹوں کو قتل کر ناشر وع کر دیں گے اور عور توں کوزندہ رہنے دیں گے اور ہم کو ان پر ہر طرح کازورہے۔





قاہر وزور آور (اللہ) نے اس ظالم وسرکش کوزیر اور مغلوب کر دیا اور آنے والوں کے لیے اسے سامان عبرت بنادیا: { فَالْیَوْمَ نُنَجِّیكَ بِبَدَنِكَ لِتَكُونَ لِمَنْ خَلْفَكَ ءَایَةً وَ إِنَّ كَثِیرًا مِّنَ النَّاسِ عَنْ ءَایَنِنَا لَعَنِفُلُونَ بِنَادِیا: { فَالْیَوْمَ نُنَجِّیكَ بِبَدَنِكَ لِتَكُونَ لِمَنْ خَلْفَكَ ءَایَةً وَ إِنَّ كَثِیرًا مِّنَ النَّاسِ عَنْ ءَایَنِنَا لَعَنِفُلُونَ بِنَادِیا: 92].

ترجمہ: آج ہم صرف تیری لاش کو نجات دیں گے تا کہ توان کے لیے نشان عبرت ہوجو تیرے بعد ہیں، اور حقیقت یہ ہے کہ بہت سے آدمی ہماری نشانیوں سے غافل ہیں۔

الله پاک وبرترنے اپنی بلند و بالا ذات کی تعریف کرتے ہوئے فرمایا: {وَهُوَ ٱلْقَاهِدُ فَوْقَ عِبَادِهِ - وَهُوَ ٱلْمَاكِيمُ اللهُ يَاكُ وبرترنے اپنی بلند و بالا ذات کی تعریف کرتے ہوئے فرمایا: {وَهُو ٱلْمَاكِيمُ اللهُ عِبَادِهِ - وَهُو ٱلْمُاكِيمُ اللهُ عَلَى الللهُ عَلَى اللهُ عَلَى

ترجمہ: وہی اللہ اپنے بندوں کے اوپر غالب ہے برتر ہے ، اور وہی بڑی حکمت والا اور پوری خبر رکھنے والا ہے۔

ہمارا عزیز وبر ترپر ورد گار اپنی شانِ بادشاہی کے ذریعہ غالب ہے، پوری کا ئنات میں تصرف کر تاہے، اس کے ارادے پر کوئی چیز غالب نہیں آسکتی۔

اللہ نے تمام سرکش حکمر انوں کو زیر کر دیا، شاہان عالم کی کمر توڑ دی، اس کے سامنے ساری گر دنیں خم ہو گئیں، اس کی عظمت و کبریائی کے سامنے تمام دشواریاں بست ہو گئیں، اس کے لیے سارے چہرے عاجزی کے ساتھ حجمک گئے، تمام مخلو قات اس کی بارگاہ میں سجدہ ریز ہو گئیں اور اس کی جلالت شان اور عظمت و کبریائی کے سامنے خاکساری سے بچھ گئیں۔

ہمارا پاک وبرتر پرورد گاروہ ہے جس کے سامنے ساری مخلو قات عاجزی اختیار کرتیں اور اس کی عزت و قوت اور کمال قدرت کے سامنے پیت رہتی ہیں۔

(الله) عزیز وبرتر پورے عالم علوی اور سفلی پر غالب ہے، تمام تر حرکات وسکنات اس کی اجازت سے ہی واقع ہوتی ہیں، جووہ چاہے وہ ہوتی ہیں، جووہ چاہے وہ نہیں ہوتا، یہی معنی ہے ہمارے عزیز وبرتر پر ورد گار کے ان دوناموں کا: (القاہر والقہّار –غالب وزور آور)۔



وكَذَا القَهَّارُ مِن أُوصَافِهِ فَالْحَلَقُ مَقَهُورُونَ بِالسُّلطَانِ لَوَ لَمَ يَكُن حَيًّا عَزِيزًا قَادِرًا مَا كَانَ فِي قَهمٍ ولا سُلطَانِ

ترجمہ: اسی طرح قہار (زور آور) بھی اس کی ایک صفت ہے، مخلوق (اس کی) باد شاہت سے مغلوب ہیں، اگر وہ زندہ وجاوید، قوی و سربلند، اور قادر نہیں ہوتا توغلبہ وبرتری اور حکومت و باد شاہت کا حامل نہ ہوتا۔

### یقیناوه غالب وزور آور ہے:

کون ہے جو مجبور و بے کس کی دعا کو سنتا اور اس کی پریشانی دور کر تاہے؟ کون ہے جو ہڈیوں کو بوسیدہ ہونے کے بعد زندہ کر تاہے، جس طرح مخلوق کو پہلی دفعہ پیدا کیا تھااسی طرح دوبارہ پیدا کرنا اس کے بعد زندہ کر تاہے، جس طرح مظلوم کو سہارا دیتا ہے جب اس پر ستم کیا جا تاہے؟ کون ہے جو کمزور کے کام آتا ہے جب اس پر ستم کیا جا تاہے؟ کون ہے جو کمزور کے کام آتا ہے جب اس پر ظلم کیا جا تاہے؟

ہمارا عزیز وبرتر پرورد گار غالب وزور آور اور حکمت والا ہے، جو کوئی چیز بیکار پیدا نہیں کرتا، اور نہ کسی چیز کو ضائع ہونے دیتا ہے، کسی کام کو اسی وقت قبول کرتا یا کسی عمل کو اسی وقت مشر وع تھہر اتا ہے جب اس میں حکمتیں ہوں، کوئی انہیں جان یا تاہے تو کوئی ان سے نابلدر ہتا ہے۔

. إِلَيكَ جَمِيعُ الأَمرِ يَرجِعُ كُلُّهُ وَمِنكَ الأَمَانِي تُرجَى والبَشائِرُ

ترجمہ: تیرے ہی طرف تمام معاملات لوٹ کر جاتے ہیں اور تجھ سے ہی ساری آرزوؤں اور خوش خبریوں کی امید کی جاتی ہے۔

اب بھلا کون ہے جو توحید اور عبادت کا مستحق ہو؟ کیا اللہ واحد و یکتا ، غالب وزور آور ہی (اس کا مستحق ) نہیں جو بے نظیر ہے۔

اسى نكته كولى كريوسف عَلَيْهِ أَن قيد خان مين اپنيسا تقيون سے مناظره كيا اور فرمايا: { يَنصَحْجِنَي ٱلسِّجْنِ ءَ أَرَبَاكُ مُّتَ فَرَقُونَ خَيْرٌ أَمِر ٱللَّهُ ٱلْوَحِدُ ٱلْقَهَارُ ﴿ ﴾ [سورة يوسف: 39].



### ترجمہ: اے میرے قید خانے کے ساتھیوں! کیا متفرق کئی ایک پر ورد گار بہتر ہیں؟ یا ایک اللہ زبر دست طاقت ور؟

کیا آپ نے کوئی ایسامغلوب وہاتحت بھی دیکھاہے جو اپنے آپ کو نفع ونقصان پہنچانے کی صلاحیت رکھتا ہو؟ بھلا مغلوب اور کمزور شخص سے کیسے فریاد کی جاسکتی اور کیوں کر اس پر تو کل کیا جاسکتا ہے، جب کہ اللہ وہ ہے جو یکتا و منفر داور غالب وزور آور ہے؟!

نی علی الله جب (رات کے وقت) اچانک نیندسے بیدار ہوتے تو یہ دعا پڑھا کرتے تھے: "لا إله إلا الله الواحد القهار، رب السماوات والأرض وما بینهما العزیز والغفار" (یعنی: اللہ کے سواکوئی معبود برحق نہیں جو اکیلا اور غالب وزور آور ہے، جو پرورد گارہے آسانوں کا اور زمین کا اور جو کچھ ان کے در میان ہے، وہ زبر دست اور بڑا بخشنے والا ہے) [یہ حدیث صحیح ہے، اسے ابن حبان نے روایت کیا ہے]۔

اپنے معاملات اسی کوسپر د کر دیں...

چوں کہ مومن اس بات سے واقف ہوتا ہے کہ اللہ ہی یکتا و منفر داور غالب وزور آور ہے ، اس لیے وہ اس کے سوا سامنے اپنی سپر دگی کا اعلان کر تاہے ، اپنے معاملات اس کے حوالے کر دیتا ہے ، اسی پر بھر وسہ کر تاہے ، اللہ کے سوا کسی کی تعظیم نہیں کر تا اور نہ اس کے سواکسی سے خوف کھا تاہے ، کمزور وناتواں مخلوق کا خوف (اس کے دل سے ) جاتا رہتا ہے ، ہر چند کہ وہ قوت وطاقت اور زور وغلبہ کا دعوی کرتے پھریں۔

فرعون کے جادو گروں کو دیکھ لیں کہ جب ان کے دلوں میں ایمان جاگزیں ہو گیا اور وہ یہ جان گئے کہ اللہ ہی کتاو منفر داور غالب وزور آور ہے توروئے زمین کے سرکش باد شاہ فرعون کی دھمکی پر انہوں نے یہ جو اب دیا:
{ قَالُواْ لَا ضَیْراً یَا اَلَیٰ رَبِّنَا مُنْقَلِبُونَ ﴿ ﴾ [سورۃ الشعراء: 50].

ترجمہ:انہوں نے کہا کوئی حرج نہیں،ہم تواپنے رب کی طرف لوٹنے والے ہی ہیں۔



الله عزيز زوبرتر ظالم وسركش اورعاصى ونافرمان پر غلبه وبرترى ركھتا ہے: {وَهُوَ ٱلْقَاهِدُ فَوْقَ عِبَادِهِ ۚ وَهُوَ ٱلْمَاعِيْدُ وَهُوَ ٱلْفَاهِدُ وَوَقَى عِبَادِهِ ۚ وَهُوَ ٱلْمَاعِيْدُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى

ترجمہ: وہی ہے اللہ اپنے بندوں کے اوپر غالب ہے برتر ہے ، اور وہی بڑی حکمت والا اور پوری خبر رکھنے والا ہے۔

اللہ نے قوم نوح کو طوفان کے ذریعہ زیر کر دیا، قوم صالح کو سخت آواز (چنگھاڑ) کے ذریعہ مغلوب کر دیا، قوم عاد کو تیزو تند آند ھی کے ذریعہ، قوم لوط پر پتھر برساکر، قارون کوزمیں دوز کرکے، قوم سبا کو بھوک و پیاس اور رزق کی تنگی کے ذریعہ، بنی اسرائیل پر خوف اور دشمنوں کو مسلط کرکے، بکثرت قتل وخوں ریزی کے ذریعہ، اوران کی ایک قوم کو مسنح اور طاعون کے ذریعہ مقہور اور مغلوب کر دیا۔

(ان واقعات میں) الله عزیز وبرتر کا غلبه اور اس کی برتری ظاہر وباہر ہے: { وَمَا ظَلَمَنَاهُمْ وَلَكِن كَانُواً

أَنفُسَهُمْ يَظْلِمُونَ ﴿ ﴿ اللَّهُ } [سورة النحل: 118].

ترجمہ: ہم نے ان پر ظلم نہیں کیا بلکہ وہ خو د اپنی جانوں پر ظلم کرتے رہے۔

الله وہ ہے جس کا قہر وغلبہ مخلوق کے غلبہ کوزیر کر دیتا اور اس کی قوت کے سامنے تمام خلائق کی قوتیں پسپا ہوجاتی ہیں: {لِّمَن ٱلْمُمُلِّكُ ٱلْمُوَمِّ لِلَّهِ ٱلْوَحِدِ ٱلْقَهَّارِ ﴿ اللَّهِ ﴾ [سورة غافر:16].

ترجمہ: آج کس کی باد شاہی ہے؟ فقط اللہ واحد و قہار کی۔

رازی عُیْنَاتُدُّ رقم طراز ہیں:"اس خطاب کے وقت ظالم حکمر ان اور ستم پرور شاہان عالم کہاں ہوں گے؟! اس سرزنش کے سامنے انبیاور سل اور مقرب فرشتے کیا کر سکیں گے؟

اس وقت گمر اہ اور ملحد لوگ، توحید پرست اور ہدایت یافتہ حضرات کہاں ہوں گے؟

آ دم اوران کی نسل کہاں ہو گی؟

ابلیس اور اس کے ہم نوا کہاں ہوں گے؟



(ایسا گلے گاکہ) گویاوہ سب کے سب ہلاک وہر باد اور نیست ونابود ہو چکے ہوں!...

جانیں پرواز کر جائیں گی،روحیں ہلاک ہو جائیں گی، جسم اور ڈھانچے برباد ہو جائیں گے،جوڑ جوڑ الگ ہو جائیں گے،اور صرفوہ(اللہ) باقی رہے گاجو ہمیشہ سے موجو دہے اور ہمیشہ رہے گا"۔

یہ ضروری نہیں کہ تمام فیصلے دنیامیں ہی ہو جائیں، کچھ مظالم ایسے بھی ہیں کہ قیامت کے دن جن کی پیثی از سرنو ہوگی!اوریہ ایک ایسی حقیقت ہے جس کا ضرب ظالموں کے دلوں پر گرم تیتے ہوئے ہتھوڑوں سے بھی زیادہ کاری ہے: {وَأَنَّ مَرَدَّنَاۤ إِلَى ٱللَّهِ } [سورۃ غافر: 43].

### ترجمہ: یہ (بھی یقینی بات ہے) کہ ہم سب کالوٹنااللہ کی طرف ہے۔

شافعی کا قول ہے: "قرآن کی ایک آیت ایس ہے جو ظالم کے دل کے لیے تیر کی مانند ہے جب کہ مظلوم کے دل کے لیے مرہم کی طرح ہے، دریافت کیا گیا: وہ کون سی آیت ہے؟ آپ نے فرمایا: اللّٰہ پاک وبر ترکایہ فرمان: { وَمَا كَانَ رَدُّكَ نَسِیًا اللّٰہ اللّٰہ

### ترجمه: تيرايرورد گار بھولنے والا نہيں۔

اے اللہ! اے غلبہ وہر تری اور عظمت و کبریائی والے رب! برے لو گوں کی برائی اور بد کاروں کی مکاری سے ہمیں محفوظ رکھ۔





# (۳۳) **اَلْوَهَّابُ**عنوجل

فَانظُر مَوَاهِبَهُ مَدَى الأَزمانِ تِلكَ المَوَاهِبُ لَيسَ يَنفَكَّانِ تِلكَ المَوَاهِبُ لَيسَ يَنفَكَّانِ

وَكَذَلِكَ الوَهَّابُ مِن أَسَمَائِهِ وَكَذَلِكَ السَّمواتِ العُلَا والأَرضِ عَن

ترجمہ: اسی طرح وہاب بھی اس کے اسائے گرامی میں سے ہے، ہر زمانے میں اس کی جو نواز شیں ہوتی رہی ہیں، ان پر غور کریں۔بلند آسان ہویا(پیت) زمین، اس کی نواز شوں سے کوئی بھی (ایک لمحے کے لیے) خالی نہیں۔ اللہ تعالی اپنی بلند وبالا ذات کی تعریف کرتے ہوئے فرما تاہے:

{ أَمْ عِندَهُمْ خَزَابِنُ رَحْمَةِ رَبِّكَ ٱلْعَزِيزِ ٱلْوَهَّابِ اللهِ [سورة ص: 9].

ترجمہ: کیاان کے پاس تیرے زبر دست فیاض رب کی رحمت کے خزانے ہیں۔

ہمارا بزرگ وبر ترپر وردگار بہت زیادہ نواز شوں والا ہے، اس کی نواز شیں آسان وزمین کی تمام مخلو قات کو شامل ہیں، اس کی نوازش نہ (زمانہ) حال میں رکی ہوئی ہے اور نہ مستقبل میں رکے گی، وہ بغیر مانگے اور بناکسی واسطے کے بھی نواز تاہے، بغیر کسی سبب اور بناکسی حیلہ کے بھی نوازش کر تاہے:

{ رَبَّنَا لَا تُزِغْ قُلُوبَنَا بَعْدَإِذْ هَدَيْتَنَا وَهَبْ لَنَا مِن لَّدُنكَ رَحْمَةً إِنَّكَ أَنتَ ٱلْوَهَّابُ } [سورة آل عمران:8].

ترجمہ: اے ہمارے رب! ہمیں ہدایت دینے کے بعد ہمارے دل ٹیڑھے نہ کر دے اور ہمیں اپنے پاس سے رحمت عطافر ما، یقیناتو ہی بہت بڑی عطادینے والاہے۔

{ أَمْ عِندَهُمْ خَزَابِنُ رَحْمَةِ رَبِّكَ ٱلْعَزِيزِ ٱلْوَهَّابِ } [سورة ص: 9].

ترجمہ: کیاان کے پاس تیرے زبر دست فیاض رب کی رحمت کے خزانے ہیں۔



یقیناوہ بہت نوازنے والا فیاض ہے:

پاک ہے وہ عظیم خالق، سخی وفیاض اور خوب نوازش کرنے والا!

سخاوت: اس کی ایک صفت ہے، جواد (فیاض): اس کا ایک عظیم ترین اسم گرامی ہے، عطا کرنا: اس کی بڑی نواز شوں میں سے ہے، بھلااس سے بڑا سخی ودا تا کون ہو سکتا ہے؟

مخلو قات اس کی نافر مانی کرتی ہیں اوروہ (اللہ)ان کی نگر انی کر تاہے، ان کے بستروں پر (اور ان کے گھروں میں) ان کی الیں حفاظت کرتاہے کہ گویاانہوں نے اس کی نافر مانی کی ہی نہ ہو، وہ ان کی الیں نگہداشت کرتاہے کہ گویاانہوں نے کوئی گناہ ہی نہ کیا ہو، گناہ گار اور بدکار کو بھی اپنے فضل واحسان سے نواز تاہے۔

کون ہے جس نے اس سے دعا کی ہو اور اس نے قبول نہ کیا ہو؟ کون ہے جس نے اس سے مانگاہو اور اس نے دیا نہ ہو؟ یا کون ہے جس نے اس کے دریر اپنی سواری لگائی ہو اور اس نے اسے دھتکار دیا ہو؟

سُبحَانَ مَن يُعطِي المُنَى بِخَواطِرِ فِي النَّفسِ لَم يَنطِق كِمِنَّ لِسانُ سُبحانَ مَن هُوَ لَا يَزالُ وَرِزقُهُ لِلعَالَمِينَ بِهِ عَلَيهِ ضَمَانُ

ترجمہ: پاک ہے وہ ذات جو دل اور خیالات میں آنے والی تمناؤں کو زبان پر آنے سے پہلے پوری کر دیتا ہے۔ یاک ہے وہ ذات جس نے ازل سے تمام جہان والوں کے لیے اپنے رزق کی ضانت لے رکھی ہے۔

الله بزرگ وبرترکی نعمتیں اسی وقت سے بندے پر پہم ہونے لگتی ہیں جب وہ رحم مادر میں ہوتا ہے، پھر الله اس کے کان اور آنکھ بناتا ہے، اور اس میں روح پھونکتا ہے، پھر اس کے کھانے پینے کا انتظام کرتا ہے، (دنیا میں آنے کے بعد) اسے لباس و پوشاک، گھر بار عطاکر تا اور (اپنے فضل و نوازش سے) اس کے لیے کافی ہوتا ہے، اور اسے ہر وہ چیز عطاکر تاہے جو وہ اس سے مانگتا ہے۔

الله عزيز وبرتراپني بندے كے تعلق سے فرماتا ہے: {أَلَمْ نَجْعَل لَهُ, عَيْنَيْنِ ﴿ وَلِسَانًا وَشَفَنَيْنِ ﴿ اَ وَهَدَيْنَهُ ٱلنَّجَدَيْنِ ﴿ ﴾ [سورة البلد:8-10].



ترجمہ: کیا ہم نے اس کی دو آئکھیں نہیں بنائیں۔اور زبان اور ہونٹ (نہیں بنائے)۔ہم نے دکھادیئے اس کو دونوں رائے۔

{ ﴿ يَتَأَيُّهُا ٱلنَّاسُ أَنتُمُ ٱلْفُ قَرَآءُ إِلَى ٱللَّهِ وَٱللَّهُ هُوَٱلْغَنِيُّ ٱلْحَمِيدُ } [سورة فاطر: 15].

ترجمه: اے لوگو! تم اللہ کے محتاج ہو اور اللہ بے نیاز خوبیوں والاہے۔

اسی نے تجھے پیداکیااور رزق سے نوازا، وہی تمہیں زندگی اور موت دیتا ہے، تمہیں نواز تااور عطاکر تا ہے، وہی بیار کر تا اور وہی شفایاب کر تا ہے، وہی بھوک اور شکم سیری، پیاس اور سیر ابی کامالک، وہی ہنساتا اور رلا تا ہے، اس نے ہی تمہیں اس سے آشنا کرایا جس سے تم نابلد تھے، اور تمہارے لیے حصول رزق کو آسان کر دیا۔

اس نے تمہاری دعا قبول کی ، تمہاری پکار کا جواب دیا، تمہارے دشمن کو زیر اور مغلوب کر دیا، تمہارے لیے رسول کو مبعوث فرمایا، تمہین (اپنی) کتاب کاعلم عطاکیا، اور (سیدھے)راستے کی ہدایت دی....ان نواز شوں کے بعد بھی تم اس کی نافرمانی کرتے ہو؟!

{قُئِلَ ٱلْإِنسَانُ مَآ أَكْفَرُهُۥ} [سورة عبس:17].

ترجمه: الله كي مار انسان پر كتنانا شكر اہے۔

درالهی پر...

کیاد نیا آپ کے لیے تنگ ہو چکی ہے؟

كياآب بيارى سے جو جھ رہے ہيں؟

کیا قرض کے بوجھنے آپ کونڈھال کر دیاہے؟

کیا فقیری و محتا جگی نے آپ کی کمر توڑ دی ہے؟

کیا آپ بیوی اور اولا دے خواہش مندہیں؟



كياآپ كاذ بن حيران اور افكار منتشر ہيں؟

تو آپ ابھی اور اسی وقت (اللہ) وہاب (نواز نے والے) سے التجا تیجیے، اس (پالنہار سے) جو بہت زیادہ نواز شوں والا ہے، صرف اپنے ہاتھ اٹھا ہے، اس کے در پر کھڑے ہو جائے، اس کی عزت کی پناہ میں آ جائے، پھر دیکھیے کہ کس طرح بھوک شکم سیری اور پیاس سیر ابی میں بدل جاتی ہے، آ تکھوں کی روٹھی ہوئی نیند واپس آ جاتی ہے، پیاری کے بعد عافیت اور شفایابی ملتی ہے، گمشدہ گھر لوٹ آ تا ہے، گر اہ ہدایت پا تا ہے، قیدی رہا ہو تا ہے اور تاریکی حبیث جاتی ہے۔

یقیناوہ پاک وبرتر (اللہ) بہت نواز نے والا فیاض ہے، جو آنسو کو مسکر اہٹ میں، خوف کو امن میں، دہشت کو سکون میں بدل دیتا ہے، رات کی تاریکی کو صبح کے اجالے کی بشارت دیتا ہے، غمز دہ انسان کو اچانک حاصل ہونے والی فراخی کی خوش خبری سنا تاہے، اور مصیبت زدہ کو اپنی پوشیدہ مہر بانی کا مز دہ عطا کرتا ہے۔

الله یاک وبرتر کے خزانے بھرے ہوئے ہیں، وہ مبھی خالی نہیں ہوتے، وہ فرما تاہے:

{ أَدْعُونِي ٓ أَسْتَجِبُ لَكُورٌ } [سورة غافر:60].

ترجمہ: مجھ سے دعا کر ومیں تمہاری دعاؤں کو قبول کروں گا۔

جو شخص اللہ سے دعا کرے اسے چاہئے کہ پورے یقین اور اعتماد کے ساتھ دعا کرے، کیوں کہ اللہ کے سامنے کوئی چیز بڑی نہیں! سلیمان عَلِیْکِا کو دیکھیے کہ وہ اللہ سے دنیاوآخرت کی بھلائی طلب کررہے ہیں:

{ قَالَ رَبِّ ٱغْفِرْ لِي وَهَبْ لِي مُلْكًا لَّا يَنْبَغِي لِأَحَدِ مِّنْ بَعْدِيٌّ إِنَّكَ أَنتَ ٱلْوَهَّابُ } [سورة ص:35].

ترجمہ: کہا کہ اے میرے رب! مجھے بخش دے اور مجھے ایساملک (بادشاہی) عطا فرماجو میرے سواکسی (شخص) کے لا کُق نہ ہو، توبڑا ہی دینے والاہے۔

ز کریاعلیًا کبرسنی کو پینی چکے ہیں اور ان کی بیوی بانجھ ہیں، اس کے باوجو داللہ سے دعا کرتے ہیں: {رَبِّ هَبْ لِي مِن لَّدُنكَ دُرِّيَّةً طَيِّبَةً إِنَّكَ سَمِيعُ ٱلدُّعَآءِ ﴿ اَللَّهِ اللَّهُ عَلَى مِن لَّدُنكَ دُرِّيَّةً طَيِّبَةً إِنَّكَ سَمِيعُ ٱلدُّعَآءِ ﴿ اللَّهِ ﴾ [سورة آل عمران:38].



ترجمہ: اے میرے پرورد گار! مجھے اپنے پاس سے پاکیزہ اولا دعطا فرما، بے شک تو دعا کا سننے والا ہے۔

وہاب (بہت نوازنے والے پالنہار) سے رجوع کریں!

بادشاہی، سلطنت، مال ومنال، آل واولاد اور صحت و تندرسی، سب کے سب پاک وبرتر بادشاہ اور بہت نوازنے والے (اللہ) کی طرف سے حاصل ہوتی ہیں: { وَاللّهُ يُؤْتِي مُلُكَ أُدُ مَن يَشَكَآهُ وَاللّهُ وَسِئَعُ عَلَيْكُ } [سورة البقرة: 247].

ترجمہ: اللہ جسے چاہے اپناملک (بادشاہی) دے، اللہ تعالی کشادگی والا اور علم والا ہے۔

{يَهُ بُ لِمَن يَشَآءُ إِنَاتًا وَيَهَ بُ لِمَن يَشَآءُ ٱلذُّكُورَ } [سورة الشورى: 49].

ترجمہ: جس کو چاہتا ہے بیٹیاں دیتا ہے اور جسے چاہتا ہے بیٹے دیتا ہے۔

وہ عظیم ترین دعا جو بندہ اپنے رب سے کر تاہے: وہ ان اہل علم کی دعاہے جو خوبصورت ناموں (اسائے حسنی) سے اللہ کو پکارنے کاراز جانتے ہیں، اور اللہ سے ثابت قدمی اور رحمت ومہر بانی کی دعاکرتے ہیں:

{ رَبَّنَا لَا تُزِغْ قُلُوبَنَا بَعْدَإِذْ هَدَيْتَنَا وَهَبْلَنَا مِن لَّدُنكَ رَحْمَةً إِنَّكَ أَنتَ ٱلْوَهَّابُ } [سورة آل عمران:8].

ترجمہ: اے ہمارے رب! ہمیں ہدایت دینے کے بعد ہمارے دل ٹیڑھے نہ کر دے اور ہمیں اپنے پاس سے رحمت عطافرما، یقیناتو ہی بہت بڑی عطادینے والاہے۔

اس دعاکی اہمیت کے پیش نظر اللہ پاک وبرتر نے اسے ہر رکعت میں مشروع قررادیا ہے، ہم (ہر نماز میں) یہ دعا کرتے اور امید رکھتے ہیں کہ اللہ ہمیں اس سے نوازے گا، اس سے مراد ہدایت وراستی کی دعا ہے: { آهٰدِ نَا اَلْصَالَحَ اَلْمُ اِلْمُ اِلْمُ اِلْمُ اِلْمُ اللّٰمِ اِلْمُ اِلْمُ اِللّٰمِ اللّٰمِ اللّٰمِ اللّٰمِ اللّٰمِ اللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمِ اللّٰمِ اللّٰمَ اللّٰمِ اللّٰمِ اللّٰمِ اللّٰمِ اللّٰمُ اللّٰمِ اللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمِ اللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمِ اللّٰمِ اللّٰمُ اللّٰمِ اللّٰمِ اللّٰمُ اللّٰمِ اللّٰمُ اللّٰمِ الللّٰمِ الللّٰمِ اللّٰمِ الللّٰمِ اللّٰمِ الللّٰمِ اللّٰمِ الللّٰمِ اللّٰمِ اللّٰمِ الللّٰمِ الل

ترجمه: ہمیں سید ھی اور (سیجی)راہ د کھا۔

راز دعا کی حلاوت میں پنہاں ہے!



الله اس شخص کو پیند کرتا ہے جو اس سے مانگے ، بلکہ اگر لوگ اس سے دعانہیں کرتے تو وہ ان کی پر واہ نہیں کرتا : { قُلَّ مَا يَعْ بَوُّا بِكُوْ رَبِّ لَوْ لَا دُعَا وَ مُحَلِّم فَقَدْ كَذَّ بَشُمْ فَسَوْفَ يَكُوْنُ لِزَامًا } [سورة الفرقان: 77]. ترجمہ: کہہ دیجئے! اگر تمہاری دعاوالتجانہ ہوتی تو میر ارب تمہاری مطلق پر وانہ کرتا، تم تو حجطلا چکے ، تو عنقریب اس کی سزا تمہیں جے ہانے والی ہوگی۔

جن دعاؤں کے ذریعہ اللہ پاک وبرتر کی قربت حاصل کی جاسکتی ہے، ان میں یہ دعا بھی ہے جس کی تعلیم ہمیں اللہ عزوجل نے اپنے اس فرمان میں دی ہے:

{رَبِّنَاهَبْ لَنَامِنْ أَزْوَلِجِنَا وَذُرِّيَّكِنِنَا قُرَّةً أَعْيُنِ وَأَجْعَلْنَالِلْمُنَّقِينَ إِمَامًا } [سورة الفرقان:74]. ترجمہ: اے ہمارے پروردگار! تو ہمیں ہماری ہویوں اور اولاد سے آئھوں کو ٹھنٹرک عطافر مااور ہمیں پر ہیزگاروں کا پیشوابنا۔

بلکہ اللّٰہ پاک وبرتزنے اس دعاکے بعد جنت کا وعدہ فرمایا ہے:۔

{ أُولَكَيْكِ كَ يُجَّزَوِّ كَ ٱلْمُحَرِّفَ أَعِمَا صَكِبَرُواْ وَيُلَقَّونَ فِيهِا تَحِيَّةً وَسَكَمًا } [سورة الفرقان: 75]. ترجمہ: یہی وہ لوگ ہیں جنہیں ان کے صبر کے بدلے جنت کے بلند وبالا خانے دیے جائیں گے جہاں انہیں وعاسلام پہنچایا جائے گا۔

جواللہ سے وابستہ ہوجائے، اور اپنے ہر فکر وغم اور رجاوامید میں اس سے لولگائے، ہمیشہ اس کے دروازے پر دستک دے، اپنی محتا جگی کااظہار کرے، اس سے دعااور لمبی مناجات کرے، اسے اللہ عزت ومرتبہ عطاکر تا، اس کی حفاظت و نگہبانی کرتا، اس کی آرزوسے بڑھ کر اسے نواز تااور پوری زندگی اس کا معاون و مدد گار رہتا ہے۔ راز کی بات..

ہماراعزیز وبرتر پر ورد گار دنیامیں آزمائش کے طور پر نواز شیں عطاکر تاہے، جب کہ آخرت میں اجر و ثواب اور بدلے کے طور پر نعمتول سے فیض یاب کرے گا۔



چناں چہ اللہ اپنی مشیئت سے دنیامیں نوازش عطاکر تا اور اپنی حکمت کی بناپر اس کے ذریعہ لوگوں کو آزما تاہے، تاکہ بندہ دعاو مناجات اور امید ور جاکے ذریعہ اللہ سے وابستہ رہے، دعا اور قضا کے در میان رہ کر اس کی توحید پر قائم رہے اور اس پر ایمان لائے اور اس طرح خوش بختی کی زندگی گزارے۔

یہ سب سے بڑی نوازش اور عظیم ترین عطیہ ہے ، بشر طیکہ بندہ ابتلاء و آزمائش کی حقیقت سے واقف ہو۔ جب بندہ اس سے واقف ہو گاتو یہ اسم گرامی (الوھاب) بندہ کے اندر اپنے رب کی محبت پیدا کرے گا، اس کی حمد و ثنااور شکر وسیاس پر اسے آمادہ کرے گااور ہمیشہ اس سے وابستہ رہنے پر ابھارے گا۔

لَكَ الْحَمدُ اللَّهُمَّ يَا خَيرَ وَاهِبٍ وَيَا خَيرَ مَن يُسدِي العَطَا وَالمَوَاهِبِ وَيَا خَيرَ مَن يُسدِي العَطَا وَالمَوَاهِبِ

ترجمہ: اے اللہ! اے سب سے بہترین نواز نے والے! تیرے ہی لیے ہر قشم کی حمہ و ثنا ہے۔ اے وہ افضل ترین ذات کہ مصیبت کو دور ترین ذات کہ مضیبت کو دور کرین ذات کہ مضیبت کو دور کرنے کے لیے جس سے امید قائم کی جاتی ہے اور اے وہ افضل ترین پالنہار جو نعمتوں اور نواز شوں سے سر فراز کر تا ہے۔

اے اللہ! ہمیں اپنے پاس سے رحمت عطا کر ، یقینا تو بہت نواز نے والا فیاض ہے ،اور اے سارے جہانوں کے پالنہار! ہمیں ، ہمارے والدین اور تمام مسلمانوں کی مغفرت فرما۔

**000000000000** 



# (۳۵) اَلرَّزَاقُ جلجلاله

بھوک کے بعد شکم سیری، پیاس کے بعد سیر ابی، فقیری کے بعد مالداری، بے خوابی اور شب بیداری کے بعد (پر سکون) نیند اور بیاری کے بعد تندر سی ملتی ہے... قرض ادا ہو جائے گا، رزق میں بڑھوتری ہوگی، قیدی کو رہائی ملے گی اور تاریکی کا بادل حجے ہائے گا: { فَعَسَى ٱللَّهُ أَن يَأْتِيَ بِٱلْفَتَهِ أَوْ أَمْرِ مِّنْ عِندِوء } [سورة المائدة:52].

### ترجمہ: بہت ممکن ہے کہ اللہ تعالی فتح دے دے یا اپنے یاس سے کوئی اور چیز لائے ۔

جب ضرور تیں آپ کو اپنے حصار میں لے لے، مصیبتوں کا آپ پر (پیهم) حملہ ہو، حزن وملال آپ کو چاروں طرف سے گھیر لیں، قرض میں آپ ڈوبے ہوں اور رزق کا دروازہ تنگ ہوجائے، تو ایسے میں رزاق (رزق ویئے والے اللہ) کی طرف رخ کریں، جو حزن و ملال اور غم واندوہ کو دور کرنے والا، اور بے کسوں کی پکار کو سننے والا ہے۔

رزاق (رزق دینے والے اللہ) کو قریب سے جانیں، اس عظیم اسم گرامی (رزاق) کے سائے میں زندگی گزاریں، (یہ ایسانام ہے کہ) اگر کسی کے کان میں پڑجائے تو اس کا دل اطمینان اور روح سکون محسوس کرتی ہے اور اس کی حالت یکسر بدل جاتی ہے۔

{ إِنَّ ٱللَّهَ هُوَ ٱلرَّزَّاقُ ذُو ٱلْقُوَّةِ ٱلْمَتِينُ } [سورة الذاريات: 58].

### ترجمہ: الله تعالیٰ توخود ہی سب کاروزی رساں توانائی والا اور زور آور ہے۔

ہمارارزق رساں پرورد گار (وہ ہے جس نے تمام مخلو قات کے ) رزق کا ذمہ لے رکھاہے، وہ ہر ایک چیز کو قائم رکھنے والاہے، اس کارزق اور اس کی رحمت تمام مخلو قات کو شامل ہیں، اللہ عزیز وبر ترنے اپنے رزق کو کافر کو چھوڑ کر



صرف مو من کے لیے، یا دشمن سے منہ موڑ کر محض اپنے ولی کے لیے خاص نہیں رکھا ہے۔ بلکہ وہ کمزور وناتواں کو اس طرح رزق فراہم کر تا ہے، رحم مادر میں بل رہے جنین کو بھی رزق بہم پہنچا تا ہے، چرند و پرند کو ان کے گھونسلے میں، سانپ کو اس کے بل میں اور مجھلی کو سمند رمیں رزق پہنچا تا ہے: پہنچا تا ہے: { وَكَا إِنَّا كُمْ وَهُو اُلسَّمِيعُ اُلْعَلِيمُ } [سورة العنكبوت:60]. ﴿ وَكَا إِنَّا كُمْ وَهُو اُلسَّمِيعُ اُلْعَلِيمُ } [سورة العنكبوت:60]. ترجمہ: بہت سے جانور ہیں جو اپنی روزی اٹھائے نہیں پھرتے، ان سب کو اور تمہیں بھی اللہ تعالیٰ ہی روزی دیتا ہے، وہ بڑاہی سننے جاننے والا ہے۔

یہ اسم گرامی قرآن کریم میں ایک جگہ پر صیغہ واحد کے ساتھ جب کہ پاپنچ مرتبہ جمع کے صیغے کے ساتھ وار د ہواہے۔

(رزاق) صیغہ مبالغہ کے ساتھ وارد ہواہے ، تاکہ آپ کا دل مطمئن رہے ،اور آپ بیہ جان رکھیں کہ اللہ سخی ودا تاہے ،اور تاکہ بندوں کے دل صرف اسی عزیز وبر ترسے وابستہ رہیں۔

ابوہریرہ ڈٹاٹٹیڈ سے مروی ہے،وہ کہتے ہیں:"ایک آدمی کسی ضرورت کے پیش نظر جنگل کی طرف نکل گیا،اس کی بیوی نے کہا: اے اللہ!ہم کورزق دے کہ ہم آٹا گوندھ کرروٹیاں پکاسکیں۔ جبوہ آدمی واپس آیا تو کیاد کھتا ہے کہ ٹب آٹے سے بھر اہوا ہے، تنور میں (جانور کی) پسلیوں کا بھنا ہوا گوشت موجو دہے اور چکی غلہ پیس رہی ہے۔اس نے کہا: یہ رزق کہاں سے آگیا؟ اس کی بیوی نے کہا: یہ اللہ تعالی کاعطا کر دہ رزق ہے، جب اس نے ارد گر دسے چکی صاف کی (تووہ رک گئی)۔رسول اللہ اللہ اللہ تعالی کا عطا کر دہ رزق ہے۔ کہتا تو وہ روز قیامت تک آٹا پیستی رہتی" [یہ حدیث صحیح ہے، اسے طبر انی نے "المجم اللوسط" میں روایت کیا ہے]۔

تقديرين لکھی جاچکی ہیں...

صَمَّاءَ مَلمُومَةٍ مُلسٌ نَوَاحِيها حَتَّى تُؤَدِّي إِلَيهِ كُلَّ مَا فِيهَا

لُوكَانَ فِي صَحرَةٍ فِي البَحرِ رَاسِيَةٍ رِزقٌ لِعَبدٍ يَراهُ الله لَا انفَلَقَت



أُو كَان بَينَ طِباقِ السَّبعِ مَسلَكُهَا لَسَهَّلَ اللهُ فِي المرقَى مَراقِيهَا حَتَّى تَنَالَ الَّذِي فِي اللَّوحِ خُطَّ لَهَا فَإِن أَتَتهُ وَإِلا سَوفَ يَأْتِيهَا

ترجمہ: اگر اللہ کے کسی بندے کارزق سمندر کی تہ میں جمی ہوئی سخت چٹان کے اندر ہو جس کے اردگر دکوئی پیٹر پودانہ ہو، تو یہ چٹان پوٹ پڑے گی تاکہ اس میں جس بندے کارزق ہے وہ اس تک پہنچ سکے۔ یا سات طبق (زمینوں) کے در میان بھی اس تک پہنچ کاراستہ ہو تو اللہ تعالی اس کے لیے راستہ کھول دے گا، تاکہ لوح محفوظ میں اس کاجورزق لکھا گیاہے وہ اسے حاصل کر سکے، اگر وہ اپنے رزق تک نہیں بھی پہنچ سکتا تو اس کارزق اس تک پہنچ کر رہے گا۔

صیح بخاری میں آیا ہے کہ نبی عقب نے فرمایا:"اللہ تعالی نے رحم مادر پر ایک فرشتہ مقرر کر دیا ہے اوروہ کہتار ہتا ہے کہ اے رب! اب مضغہ (گوشت کا ہے کہ اے رب! اب مضغہ (گوشت کا لو تھڑا) بن گیا ہے۔ اے رب! اب مضغہ (گوشت کا لو تھڑا) بن گیا ہے۔ پھر جب اللہ تعالی چاہتا ہے کہ اس کی پیدائش پوری کرے تو وہ پوچھتا ہے اے رب! لڑکا ہے یا لڑکی ؟ نیک ہے یابرا؟ اس کی روزی کیا ہوگی؟ اس کی موت کب ہوگی؟ اس طرح یہ سب باتیں مال کے پیٹ ہی میں لکھ دی جاتی ہیں"۔

معلوم ہوا کہ آپ کارزق محفوظ ہے،نہ توحرص مند کی حرص اسے (قبل از وقت)لا سکتی ہے اور نہ ناپبند کرنے والے کی ناپبندیدگی اسے پھیر سکتی ہے۔

حدیث میں آیا ہے کہ نبی علیہ نے فرمایا: "رزق بندے کو اسی طرح مل کر رہتا ہے جیسے اس کی موت اسے آکر رہتی ہے "[بیر حدیث صحیح ہے، اسے ابن حبان نے روایت کیا ہے]۔

نبی علیہ سے ثابت ہے کہ آپ نے فرمایا: "کوئی اس وقت تک نہیں مرے گا جب تک اپنی روزی پوری نہ کرلے "[بیر حدیث صحیح ہے، اسے ابن ماجہ نے روایت کیاہے]۔



الله عزيز وبرتر (بندوں) كے رزق كوايك اندازے كے ساتھ نازل كرتا ہے، كيوں كه وہ ان كے احوال اور مصالح سے زيادہ باخبر ہے: { ﴿ وَلَوْ بَسَطَ اللّهُ الرِّزْقَ لِعِبَادِهِ عَلَيْهُ أَلْ رَّضِ وَلَكِكِن يُنَزِّلُ بِقَدَرٍ مَّا يَشَآ اللّهُ الرِّزْقَ لِعِبَادِهِ عَلَيْهُ فِي الْأَرْضِ وَلَكِكِن يُنَزِّلُ بِقَدَرٍ مَّا يَشَآ اللّهُ الرِّزْقَ لِعِبَادِهِ عَبَادِهِ عَبِدَهِ عَبِيرُ بَصِيرٌ } [سورة الثورى: 27].

ترجمہ:اگر اللہ تعالی اپنے سب بندوں کی روزی فراخ کر دیتا تووہ زمین میں فساد برپاکر دیتے لیکن وہ اندازے کے ساتھ جو کچھ چاہتا ہے نازل فرما تاہے، وہ اپنے بندوں سے پوراخبر دارہے اور خوب دیکھنے والاہے۔

ابن کثیر ﷺ لکھتے ہیں کہ:"(اللہ) باخبر ہے اور دیکھ رہاہے کہ کون مالد اری کا مستحق ہے اور کون فقیری کا"۔ خزانے بھرے ہوئے ہیں ...

الله کارزق ختم نہیں ہوتا، اور اس میں (اللہ کے لیے) کوئی بوجھ، تکلیف اور مشقت بھی نہیں، بلکہ اللہ بغیر کسی پریشانی اور تکان کے (سبھوں کو)رزق بہم پہنچاتا ہے۔

حدیث قدسی میں آیا ہے: "اے میرے بندو!اگر تمہارے اگلے اور پچھلے،انسان اور جِنّات سب ایک میدان میں کھڑے ہوں، پھر مجھ سے مانگناشر وع کریں اور میں ہر ایک کی مانگ کو پوری کر دوں، پھر بھی میرے پاس جو پچھ ہے وہ کم نہ ہو گا مگر اتنا جتنا دریا میں سوئی ڈبو کر نکال لو (تو دریا کا جتنا پانی کم ہو تاہے اتنا بھی میر اخزانہ کم نہ ہو گا)[اسے مسلم نے روایت کیاہے]۔

الله تعالی تمام مخلو قات کورزق تو دیتا ہی ہے ، ساتھ ہی وہ نہایت ہی حلیم وبر دبار بھی ہے ، نبی علیہ کی صحیح حدیث ہے ، آپ فرماتے ہیں: "نکلیف دہ بات سن کر اس پر الله سے زیادہ صبر کرنے والا کوئی نہیں، (مشرکین) کہتے ہیں کہ الله اولا در کھتا ہے اور پھر بھی وہ انہیں صحت و تندر ستی اورر وزی روٹی سے نواز تا ہے "[اسے بخاری ومسلم نے روایت کیا ہے ]۔

ذرا کھم کر سوچیں!



ترجمہ: کہاہم مال واولا دمیں بہت بڑھے ہوئے ہیں، یہ نہیں ہو سکتا کہ ہم عذاب دیئے جائیں۔ کہہ دیجئے! کہ میر ارب جس کے لیے چاہے روزی کشادہ کر دیتاہے اور تنگ بھی کر دیتاہے، لیکن اکثر لوگ نہیں جانتے۔

اسى طرح رزق كى قلت و تنكى بهى اس بات پر دلالت نهيں كرتى كه الله (اس بندے كو) ذليل ور سواكر ناچا بهتا ج: { فَأَمَّا ٱلْإِنسَانُ إِذَا مَا ٱبْنَلَالُهُ رَبُّهُۥ فَا كُرمَهُۥ وَنَعَّمَهُۥ فَيَقُولُ رَقِّ ٱكْرَمَنِ ﴿ وَأَمَّا ٓ إِذَا مَا ٱبْنَلَالُهُ فَقَدَرَ عَلَيْهِ وَرُقَةُۥ فَيَقُولُ رَقِّ ٱكْرَمَنِ ﴿ وَأَمَّا ٓ إِذَا مَا ٱبْنَلَالُهُ فَقَدَرَ عَلَيْهِ وَرُقَةُۥ فَيَقُولُ رَقِي اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ ال

ترجمہ: (انسان کا حال میہ ہے کہ) جب اسے اس کارب آزما تا ہے اور عزت و نعمت دیتا ہے تو وہ کہنے لگتا ہے کہ میرے رب نے مجھے عزت دار بنایا۔ اور جب وہ اس کو آزما تا ہے، اس کی روزی تنگ کر دیتا ہے تو وہ کہنے لگتا ہے کہ میرے رب نے میر کی اور ذلیل کیا۔

رزق کی تنجیاں..

بندے کو سعادت وخوش بختی اور راحت واطمینان بخشنے والا ایک عظیم ترین سبب بیہ ہے کہ: وہ اپنے رب کا سہارا لے، اپنے رازق پر بھر وسہ کرے اور اسی کی سرپر ستی اور نگہبانی پر اکتفا کرے:

{إِنَّ وَلِيِّي ٱللَّهُ ٱلَّذِى نَنَّلَ ٱلْكِئَبُّ وَهُوَيْتَوَلَّى ٱلصَّلِحِينَ } [سورة الأعراف:196].

ترجمہ: یقینامیر اپرورد گار اللہ تعالی ہے جس نے بیہ کتاب نازل فرمائی اوروہ نیک بندوں کی مد د کر تاہے۔

جب الله بندے کی سرپر ستی اور نگہبانی کر تاہے تواس کے دل میں تقوی اور خشیت پیدا کر دیتاہے ، جو کہ رزق کا ایک عظیم ترین سبب ہے ، بلکہ وہ اقتصاد ومعیشت کے تمام اصولوں سے بڑھ کر ہے:



{وَلَوْ أَنَّ أَهْلَ ٱلْقُرَىٰ ءَامَنُواْ وَٱتَّقُواْ لَفَنَحْنَا عَلَيْهِم بَركَنتِ مِّنَ ٱلسَّمَآءِ وَٱلْأَرْضِ وَلَكِن كَذَّبُواْ فَأَخَذْنَهُم بِمَاكَانُواْ يَكْسِبُونَ } [سورة الأعراف:96].

ترجمہ: اگر بستیوں کے رہنے والے ایمان لے آتے اور پر ہیز گاری اختیار کرتے تو ہم ان پر آسان اور زمین کی بر کتیں کھول دیتے لیکن انہوں نے تکذیب کی تو ہم نے ان کے اعمال کی وجہ سے ان کو پکڑ لیا۔

{ وَمَن يَتَّقِ ٱللَّهَ يَجْعَل لَّهُ مُخْرِجًا آلَ وَيُرْزُقْهُ مِنْ حَيْثُ لَا يَحْتَسِبُ } [سورة الطلاق: 2- 3].

ترجمہ:جو شخص اللہ سے ڈرتا ہے اللہ اس کے لیے چھٹکارے کی شکل نکال دیتا ہے۔اور اسے ایسی جگہ سے رزق دیتا ہے جس کا اسے گمان بھی نہ ہو۔

اس کائنات میں الله عزوجل کی به سنت ہے کہ: رزق، اطاعت و فرمانبر داری سے مربوط اور جڑا ہوا ہے:

{ وَلَوْ أَنَّهُمُ أَقَامُواْ ٱلتَّوْرَكَةَ وَٱلْإِنجِيلَ وَمَا أُنزِلَ إِلَيْهِم مِّن زَّيِّهِمْ لَأَكُلُواْ مِن فَوْقِهِمْ وَمِن تَعْتِ أَرْجُلِهِمْ } [سورة المائدة: 66].

ترجمہ: اگریہ لوگ توراۃ وانجیل اور ان کی جانب جو کچھ اللہ تعالی کی طرف سے نازل فرمایا گیاہے ، ان کے پورے پابند رہتے توبیہ لوگ اپنے اوپر سے اور نیچے سے روزیاں یاتے اور کھاتے۔

اسی طرح اس کے برعکس بھی کہ گناہوں سے رزق کا دروازہ بند ہو تا اور برکت ختم ہو جاتی ہے:

{ ظَهَرَ ٱلْفَسَادُ فِي ٱلْبَرِّ وَٱلْبَحْرِبِمَا كَسَبَتُ أَيْدِى ٱلنَّاسِ لِيُذِيقَهُم بَعْضَ ٱلَّذِى عَمِلُواْ لَعَلَّهُمْ يَرْجِعُونَ } [سورة الروم: 41].

ترجمہ: خشکی اور تری میں لوگوں کی بداعمالیوں کے باعث فساد پھیل گیا۔اس لیے کہ انہیں ان کے بعض کر تو توں کا پھل اللّٰد تعالی چکھادے(بہت) ممکن ہے کہ وہ باز آ جائیں۔

فراموش كرده رزق!





حسن اخلاق، ملک میں امن وامان، جسمانی صحت و تندرستی ، دن بھر کی روزی اور غذا، دوست واحباب کی ملاقات، بھائی کی موجودگی، بیٹے کی مسکر اہٹ، بیوی کی صالحیت، نیک دوست، روح کا سکون، دیکھنے والی آئکھ ، بولنے والی زبان، سننے والا کان، اطمینان کی نیند، اور ان سب سے بڑھ کر وہ: جس پر اللہ نے یہ احسان کیا ہے کہ اس کے والدین یاان میں سے کوئی ایک باحیات ہیں (یہ سب اللہ کے عطا کر دہ ایسے رزق ہیں جنہیں ہم نے فراموش کر دیا ہے)۔

وَإِذَا رُزِقِتَ خَلِيقَةً مَحُمُودَةً فَقَد اصطَفَاكَ مُقَسِّمُ الأَرزَاقِ فَالنَّاسُ هَذا حَظُّهُ مَالٌ وَذا وَذا عَلْمٌ وَذاكَ مَكَارِمُ الأحلاقِ

ترجمہ: اگر آپ کو حسن اخلاق کارزق ملاہے تو (سمجھ لیں کہ) رزق تقسیم کرنے والے اللہ نے آپ کو چن لیا ہے۔ کیوں کہ کسی کے حصے میں مال آتا ہے تو کسی کے حصے میں علم اور کسی کے نصیب میں اخلاق کریمہ۔ آخری بات..

بندہ کو اس بات سے ہوشیار رہنا چاہئے کہ کہیں شیطان رزق کے معاملے میں اسے خوف میں مبتلانہ کر دے، کیوں کہ اللہ عزیز وبر ترکا فرمان ہے: { اُلشَّ یَطَانُ یَعِدُکُمُ الْفَقْرَ وَیَا آُمُرُ کُے م بِالْفَحْشَ اَبَا ۖ وَاللّهُ یَعِدُکُمُ اللّٰهُ عَلِيمُ اللّٰهُ وَاللّٰهُ وَاللّٰهُ وَاللّٰهُ عَلِيمُ } [سورۃ البقرۃ: 268].

ترجمہ: شیطان تہمیں فقیری سے د صمکا تا ہے اور بے حیائی کا حکم دیتا ہے، اور اللہ تعالی تم سے اپنی بخشش اور فضل کا وعدہ کر تاہے، اللہ تعالی وسعت والا اور علم والا ہے۔

کسی سلف کا قول ہے کہ:رزق کے معاملے میں لوگ ابلیس کو سچا مانتے اور اللہ کو حجھٹلاتے ہیں!!

النَّفَسُ بَّحَرَعُ أَن تَكُونَ فَقِيرةً وَالفَقرُ خَيرٌ مِن غِنَى يُطغِيهَا وَالفَقرُ خَيرٌ مِن غِنَى يُطغِيهَا وَغِنَى النَّفسِ هُو الكَافِي فَإِن أَبَت فَجَمِيعُ مَا فِي الأَرضِ لا يَكفِيهَا

# الله الله الله المارول كاسبارا



ترجمہ: انسان کو فقیری سے ڈر لگتا ہے، جب کہ فقیری الیم مالداری سے بہتر ہے جو انسان کو سرکشی میں مبتلا کر دے۔ دل کی مالداری (انسان کے لیے ) کافی ہے ، اگر دل کی مالداری حاصل نہ ہو توروئے زمین کی ساری دولت بھی اس کے لیے ناکافی ہے۔

اے اللہ! ہمیں ہدایت وراستی، تقوی و خشیت، عفت و پاکدامنی، مالداری اور بے نیازی عطا فرما، تو سب عطا کرنے والوں سے اچھاہے۔





# (۳۲) ٱلْفَتَّاحُ جلجلاله

اے وہ شخص کہ جو دنیاسے اوب چکا اور زندگی سے مایوس ہو چکا ہے، شب وروز (کے آلام سے) تنگ آ چکا ہے اور حزن وملال کا مزہ چکھ چکا ہے! واضح اور کھلی فتح وکا مر انی آنے والی ہے، نصرت ومد د آپ کے قریب آ چکی ہے، تنگی کے بعد فراخی اور سختی کے بعد فراخی اور سختی کے بعد فراخی اور سختی کے بعد آسانی آ کر رہتی ہے، آپ کے آگے اور پیچھے ایک پوشیدہ لطف و مہر بانی ہے (جو آپ کو ایخ حصار میں لی ہوئی ہے)، آپ کے سامنے روشن امید، (امنگول سے) بھر استقبل اور سچاوعدہ ہے: ﴿ وَعَدَ اللَّهِ مَنْ اللَّهِ مُنْ اللَّهِ مُنْ اللَّهِ مُنْ اللَّهِ اللَّهِ مَنْ اللَّهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهُ وَعَدَهُ ، } [سورۃ الروم: 6].

ترجمہ:الله کاوعدہ ہے،الله تعالی اپنے وعدے کا خلاف نہیں کر تا۔

الفتاح ( فیصلہ کرنے والے اور کشادگی پیدا کرنے والے اللہ ) کا اگر ساتھ حاصل ہو تو آپ کی تنگی ، فراخی اور کشادگی میں بدل جائے گی ، اور آپ کا حزن وملال ، انس و محبت میں تبدیل ہو جائے گا۔

الله ياك وبرترا ين بارك مين ارشاد فرما تاب: { وَهُو الْفَتَاحُ ٱلْعَلِيمُ } [سورة سأ: 26].

ترجمه: وه فصلے چکانے والا اور داناہے۔

ہمار ابزرگ وبرتر پر ورد گار دل کے بند دروازوں کو ہدایت وراستی اور ایمان و تقوی سے کھولتا ہے۔

ہمارابزرگ وبرتز پرورد گاروہ ہے جو آخرت میں اپنے بندوں کے در میان سچافیطلہ کرے گا، ایسافیطلہ جس میں ظلم وجور کی کوئی آمیزش نہ ہوگی، بلکہ وہ عدل وانصاف اور حق وصدافت پر مبنی ہوگا، اور اللہ سب سے بہتر فیصلہ کرنے والا ہے: { قُلِّ يَجْمَعُ بَيْنَنَا رَبُّنَا ثُمَّ يَفْتَحُ بَيْنَنَا بِٱلْحَقِّ وَهُو ٱلْفَتَاحُ ٱلْعَلِيمُ } [سورة سِأ:26].



ترجمہ: انہیں خبر دے دیجئے کہ ہم سب کو ہمارارب جمع کرکے پھر ہم میں سیچے فیصلے کر دے گا۔وہ فیصلے چکانے والا اور داناہے۔

ہماراپاک وبرتر پرورد گاراپنے بندوں کے حزن و ملال کو دور کرتا، (انہیں) جلد ہی کشادگی عطاکرتا، مصیبت اور تنگ حالی کو رفع کرتا، اپنی رحمت کی بر کھا برساتا، رزق کے دروازے کھولتا اور اپنے بندوں کو دنیا میں ایسے تمام وسائل مہیا فرماتا ہے جن سے ان کی زندگی بہتر طریقے سے گزر سکے: { مَّا يَفْتَح ٱللّهُ لِلنَّاسِ مِن رَّحْمَةِ فَلاَ مُمْسِكَ لَكَا مُومِيا فَرَا تَا ہے جن سے ان کی زندگی بہتر طریقے سے گزر سکے: { مَّا يَفْتَح ٱللّهُ لِلنَّاسِ مِن رَّحْمَةِ فَلاَ مُمْسِكَ لَكَا مُومَا يُعْرَفِي الْعَزِيزُ الْعَرَبِيُ الْعَرَبِيُ الْعَرَبِيُ الْعَرَبِيُ الْعَرَبِيُ الْعَرَبِيُ الْعَرَبِيُ الْعَرَبِيُ الْعَرَبِيُ اللّهَ اللّهُ اللّهُ مِن لَكَهُ مِنْ بَعْدِهِ قَوْهُو ٱلْعَزِيزُ الْعَرَبِيُ الْعَرَبِي اللّهَ اللّهُ اللّهُ مِن اللّهُ مِن كُومَا لَعَرِبِي اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ مُنْ اللّهُ اللّهِ اللّهُ اللّهُ

ترجمہ: اللہ تعالی جورحت لو گوں کے لیے کھول دے سواس کا کوئی بند کرنے والا نہیں اور جس کو بند کر دے سواس کے سواکوئ جاری کرنے والا نہیں اور وہی غالب حکمت والا ہے۔

ہمارا پاک وبرتر پرورد گاروہ ہے جو انبیاء واولیاء اور نیک بندوں کے لیے علم و حکمت اور معرفت وبصیرت کے دروازے کھول دیتا ہے: { وَاُتَّـ قُواْ اَللَّهُ ۗ وَيُعَـ لِمُ حَكُمُ اللَّهُ ۗ وَاللَّهُ بِحَكُلِّ شَيْءٍ عَلِيهُ } [سورة البَّقرة: 282].

ترجمہ: الله تعالی سے ڈرو، الله تنهمیں تعلیم دے رہاہے اور الله تعالی ہر چیز کوخوب جاننے والاہے۔

ہمارا پاک وبرتر پرورد گاروہ ہے جو اپنے نیک وصالح مومن بندوں کو مختلف ممالک اور علا قوں پر فتح و نصرت عطا کر تاہے: {إِنَّا فَتَحَنَّا لَكَ فَتَحًا لَكَ فَتَحًا لَكَ فَتَحًا لَكَ فَتَحًا لَكَ فَتَحًا لَكَ فَتَحًا لَكَ

ترجمہ: بے شک (اے نبی) ہم نے آپ کوایک تھلم کھلا فتح دی ہے۔

ہمار ابزرگ وبر ترپر وردگار وہ ہے جو مہلت اور آزمائش کے طور پر گناہ گاروں کو بھی مختلف قسم کی نعمتوں سے مالامال کر تا ہے: { فَلَـمَّانَسُواْ مَا ذُكِّرُواْ بِهِ عِنْ فَتَحَنّا عَلَيْهِمَّ أَبُواَبَ كُلِّ شَىءَ عَلَيْهِمَّ أَبُواَبَ كُلِّ شَىءَ عَلَيْهِمَ أَبُواَبَ كُلِّ شَىءَ عَلَيْهِمَ أَبُواَبَ كُلِّ شَىءَ عَلَيْهِمَ أَبُواَبِهُمَ اللهَ اللهَ اللهَ اللهُ ا



ترجمہ: پھر جب وہ لوگ ان چیزوں کو بھولے رہے جن کی ان کو نصیحت کی جاتی تھی تو ہم نے ان پر ہر چیز کے دروازے کشادہ کر دیے یہاں تک کہ جب ان چیزوں پر جو کہ ان کو ملی تھیں وہ خوب اتراگئے، ہم نے ان کو د فعتاً پکڑ لیا، پھر تووہ بالکل مایوس ہوگئے۔

وكَذَا الفَتَّاحُ مِن أُسَمَائِهِ وَالفَتحُ فِي أُوصَافِهِ أَمرانِ فَتحٌ بِحُكمٍ وَهُوَ شَرعُ إِلْهِنَا وَالفَتحُ بِالأَقدارِ فَتحٌ تَايِي وَالرَّبُّ فَتَاحٌ بِذِينِ كِلَيهِمَا عَدلًا وَإِحسانًا مِنَ الرَّحمنِ

ترجمہ: اسی طرح فتاح بھی اللہ کے اسائے گرامی میں سے ہے۔ اس کی صفات میں فتح کے دو معانی ہیں۔ ایک فتح، فیصلہ کرنے کے معنی میں، اس سے مراد اللہ کی شریعت ہے۔ دوسری فتح تقدیر کی بناپر فتح و کشادگی سے نوازنے کے معنی میں، اس سے مراد اللہ کی شریعت ہے۔ دوسری فتح تقدیر کی بناپر فتح و کشادگی سے نوازنے کے معنی میں ہے، رب تعالی ان دونوں معانی میں فتاح ہے، رحمن (ان دونوں معانی میں) عدل وانصاف اور احسان و بھلائی سے کام لیتا ہے۔

#### ایک حقیقت...

اللہ کے اسم گرامی (الفتاح) کی تعریف میں اہل علم نے جوا قوال ذکر کیے ہیں، وہی یہاں بھی ذکر کئے گئے ہیں، اور وہی جامع تعریف بھی ذکر کئے گئے ہیں، اللہ کے اس فرمان پر ہم غور و فکر کریں گے: { مَّا يَفْتَحِ اللّهُ لِللّهِ عَلَى اللّهِ کے اس فرمان پر ہم غور و فکر کریں گے: { مَّا يَفْتَحِ اللّهُ لِلنّاسِ مِن رَّحْمَةٍ فَلَا مُمْسِكَ لَهَ كَا وَمَا يُمْسِكَ فَلَا مُرْسِلَ لَهُ وَمِنْ بَعَدِهِ وَهُو الْعَزِیزُ الْفَکِیمُ } [سورة فاطر: 2]. للنّاسِ مِن رَّحْمَةِ فَلَا مُرْسِكَ لَهُ كَا وَمَا يُمْسِكَ فَلَا مُرْسِلَ لَهُ وَمِنْ بَعَدِهِ وَهُو الْعَزِیزُ الْفَکِیمُ } [سورة فاطر: 2]. ترجمہ: اللّه تعالی جورحت لوگوں کے لیے کھول دے سواس کا کوئی بند کرنے والا نہیں اور جس کو بند کر دے سواس کے سواکوئی جاری کرنے والا نہیں اور وہی غالب حکمت والا ہے۔

یہ ایک ایسی حقیقت ہے جسے بندہ مومن کو ہمیشہ ذہن نشیں رکھنا چاہئے کہ: کوئی بھی خواہش اللّٰہ عزیز وہرتر کے سواکسی اور سے مکمل نہیں ہوسکتی، نہ کوئی حاجت وضر ورت اللّٰہ عز وجل کے دربار کے سواکہیں اور پوری ہوسکتی ہے،



الله عزوجل کے بغیر کسی چیز کا واقع ہونا ممکن ہی نہیں، کیوں کہ وہی تنہا عزیز وبرتر ہے جس کے بغیر کسی طاقت اور قوت کا وجود نہیں۔

اس بلند وبرتر (الله) کی طاقت و قوت کے بغیر نہ کوئی خلیہ حرکت کر سکتا ہے، نہ کوئی ذرہ وجو دہیں آ سکتا ہے، نہ پانی کا ایک قطرہ دھواں بن سکتا ہے، اور نہ در خت کا کوئی پتا جھڑ سکتا ہے۔

پوری د نیامل کر بھی اللہ عزیز وبرتر کے ارادے کے بغیر نہ تو آپ کو کوئی نقصان پہنچاسکتی ہے اور نہ اللہ کی مقدر کر دہ کوئی مصیبت آپ سے ٹال سکتی ہے۔

کسی سلف نے اپنے ایک بھائی کے نام یہ (نصیحت لکھا) کہ: اما بعد (حمد و ثنا کے بعد)، اگر اللہ آپ کے ساتھ ہے تو آپ کس سے خوف کھاتے ہیں؟ اور اگر اللہ آپ کے خلاف ہو جائے تو کون ہے جس سے آپ امبیدر کھیں گے؟! ساری کنجیاں اسی کے ہاتھ میں ہیں ...

بیار شخص کو جب در دوالم تکلیف میں مبتلا کر دیتا، بھوک و بیاس سے وہ چور ہو جاتا، دنیااس کے لیے ننگ ہو جاتی، اطباء اس کی بیاری سے عاجز آ جاتے، اور اس کے لیے ساری دوائیں بے سود ہو جاتی ہیں، تو پھر رحمن (مہربانی کرنے والا) فتاح (فیصلہ کرنے والا اور کشادگی پیدا کرنے والا) علیم (علم رکھنے والا) اور شفاد سے والا (اللہ) کسی سبب کے ذریعے، یا ادنی ترین سبب کے ذریعے ، یا قریب ترین سبب کے ذریعے یابلا سبب کے ہی اسے شفاو تندرستی عطاکر تا ہے، یقیناوہ بزرگ و بر تر (ہر چیز کا فیصلہ کرنے والا اور ہر چیز کا) دروازہ کھولنے والا ہے۔

حالات کی مار آپ کوچور کر دیتی ہے، آپ پر حزن و ملال اور آفت و مصیبت کے پیم حملے ہوتے ہیں، آپ کے دل میں درد والم کاسیلاب اللہ آتا ہے، آپ کے سامنے (نجات اور خلاصی )کا دروازہ مسدود ہوجاتا ہے، یہاں تک کہ آپ سمجھنے لگتے ہیں کہ اس حزن و ملال سے نکلنے کا کوئی راستہ نہیں، پھر دیکھتے ہی دیکھتے کشادگی پیدا کرنے والا (اللہ) سہل ترین طریقے سے اپنی کشادگی اور فنج و نصرت کا دروازہ آپ کے لیے واکر دیتا ہے،اور وہ جو چاہتا ہے وہ ہو کر رہتا



آپ کو فقر و مختا جگی اپنے گھیرے میں لے لیتی ہے، قرض میں آپ ڈوب جاتے ہیں، آپ کے خدو خال تک بدل جاتے ہیں، اپنے بچوں کو یاد کرکے آپ کا دل ٹوٹ جاتا (اور آپ کبیدہ خاطر ہو جاتے ہیں)، قرض خواہ سے آپ ڈر محسوس کرتے ہیں، عقل جیرال اور افکار منتشر ہوتے ہیں، اور سامنے دروازے بند نظر آتے ہیں۔

ایسے میں کشادگی پیدا کرنے والا عزیز وبرتر (اللہ) پوشیدہ فراخی نازل کرتاہے، پھر قرض ادا ہو جاتا، فقر ومختا جگی دور ہو جاتی اور دل کو فرحت وسر ور حاصل ہوتا ہے... یقیناوہ فقاح (کشادگی پیدا کرنے والا اللہ) ہی ہے جس نے (آپ کے لیے)رزق کے دروازے کھول دیے۔

بیٹا نظرسے غائب ہوجاتا، والد سفر پر نکل جاتے ہیں، دوست واحباب ساتھ چھوڑ جاتے ہیں، اور پوری دنیا آپ
سے دامن جھاڑ لیت ہے، جس سے جان گھٹے لگتی، افکار منتشر ہوجاتے، اور جب جب نظر سے دور (بیٹے اور والد) کی
یاد آتی ہے تب تب دل تھر اجاتا ہے، ایسے میں بندہ مومن، بادشاہ اور فتاح (کشادگی پیدا کرنے والے اللہ) کے در پر
خود کو سپر دکر دیتا ہے، اس سے دعا کر تا ہے کہ نظر سے غائب (بیٹے اور والد) کو لوٹا دے اور اسے اپنی حفاظت میں
رکھے، خواہ وہ قید ہو یا مسافر، پھر دیکھتے ہی دیکھتے سات آسانوں کے اوپر سے بشارت وخوش خبری نازل ہوتی ہے،
غائب لوٹ آتا ہے، قیدی رہا ہوجاتا اور محبوب واپس آجاتا ہے: { اُمَّن یُجِیبُ ٱلْمُضْطِرُ اِذَا دَعَاهُ وَیَکُسِشْفُ
السُّوءَ } [سورۃ النمل: 62].

ترجمہ: بے کس کی بچار کوجب کہ وہ پچارے، کون قبول کر کے سختی کو دور کر دیتا ہے؟ اسی سے لولگائیں!

ہے، اور علیم (علم رکھنے والا) ہے، اس کی شک وہ عزیز وبر تر (اللہ) فتاح (فیصلہ کرنے والا اور کشادگی پیدا کرنے والا) ہے، اس کی شان نہایت عظیم، اس کا مقام ومرتبہ نہایت بلند ہے، وہ مخلوق سے بہت ہی قریب اور بندوں پر بے حدمہر بان ہے۔



قاح (کشادگی پیداکرنے والے اللہ) کا در کھلا ہواہے، جب آپ کورسی سخت نظر آنے لگے تو جان لیں کہ وہ لوٹے والی ہے، جب تاریکی پوری طرح چھا جائے توضیح نو کی بشارت قبول کریں، جب سخی و دا تا اور فتاح (کشادگی پیدا کرنے والا اللہ) آپ کے ساتھ ہے تو آپ پریشان نہ ہوں، کون ایسی ناممکن چیز ہے جو ہمیشہ (ناممکن ہی) رہتی ہے، کرنے والا اللہ) آپ کے ساتھ ہے تو آپ پریشان نہ ہوں، کون السی ناممکن چیز ہے دوہمیشہ (ناممکن ہی) رہتی ہے، سب سے افضل عبادت: فراخی کا انتظار کرنا ہے، شب وروز اللہ پھیر کا نام ہے، زمانہ گردش میں رہتا ہے، رات کے شکم میں (صبح کا اجالا) پرورش پاتا ہے، غیب ہماری نظر سے او جسل ہے اور فتاح (کشادگی پیداکرنے والے اللہ کی صفت ہے کہ): {کُلُّ بَوْمِ هُوَ فِي شَأَنٍ } [سورة الرض: 29].

ترجمہ:ہر روز وہ ایک شان میں ہے۔

{لَعَلَّ ٱللَّهَ يُحْدِثُ بَعْدَ ذَلِكَ أَمْرًا } [سورة الطلاق: 1].

ترجمہ: شایداس کے بعد اللہ تعالی کوئی نئی بات پیدا کر دے۔

{ فَإِنَّ مَعَ ٱلْعُسِّرِينُسِّرًا ۞ إِنَّ مَعَ ٱلْعُسْرِيسُرًّا ۞ } [سورة الشرح: 5-6].

ترجمہ: یقینامشکل کے ساتھ آسانی ہے۔ بے شک مشکل کے ساتھ آسانی ہے۔

مَن يَا طَبِيبُ بِطِبِّهِ أَردَاكَا؟ عَجَزَت فَنُونُ الطِّبِ: مَن عَافَاكَا؟ مَن بِالْمنَايَا يَا صَحِيحُ دَهَاكَا؟ مَن بِالْمنَايَا يَا صَحِيحُ دَهَاكَا؟ عَينَاكَ وَانفَتَحَت عِمَا أَذُنَاكَا بِاللهِ جَلَّ جَلالُهُ أَغْرَاكاً؟ بِاللهِ جَلَّ جَلالُهُ أَغْرَاكاً؟

قُل لِلطَّبِيبِ تَّخَطَّفَتهُ يَدُ الرَّدَى قُل لِلمَرِيضِ نَجَا وَعُوفِيَ بَعدَما قُل لِلمَرِيضِ نَجَا وَعُوفِيَ بَعدَما قُل لِلمَّحِيحِ يَمُوتُ لَا مِن عِلَّةٍ قُل لِلصَّحِيحِ يَمُوتُ لَا مِن عِلَّةٍ هَذِي عَجَائِبُ طَالَمَا أُخذَت بِما هَذِي عَجَائِبُ طَالَمَا أُخذَت بِما يَا أَيُّها الإِنسانُ مَهلاً مَا الَّذِي

ترجمہ: اس طبیب سے پوچھئے جسے ہلاکت نے اپنے شکنج میں دبوچ لیا کہ اے طبیب! کون ہے جس نے آپ کی طب کے ساتھ آپ کو ہلاک کر دیا۔



اس مریض سے پوچھئے جو صحت مند اور تندرست ہو گیاجب کہ طب کی تمام قسمیں (اس کے علاج سے )عاجز ہو چکی تھیں، کہ کس نے تجھے صحت وعافیت دی؟

اس تندرست سے پوچھئے جو کسی بیاری کے بغیر ہی لقمہ اجل بن گیا کہ اے تندرست انسان! کس نے تجھے موت کا شکار بنالیا؟

اگر آپ کی آنگھیں اور آپ کے کان کھلے ہوں تو (قدرت کے یہ عبرت ناک) عبائب (نصیحت حاصل کرنے کے لیے کافی) ہیں۔

اے انسان! ہوش میں آؤ، آخر کس چیز نے تجھے اللہ عزیز وبر ترسے غافل کرر کھاہے؟ خصوصی فتح ونصرت..

فتاح (فیصلہ کرنے والے رب) کی جانب سے روزیاں بانٹی جاچکی ہیں، ایک شخص ایسا ہے جس کے لیے لمبی نماز کا دروازہ کھول دیا گیا ہے جب کہ کثرت سے روزہ رکھنا اس کے لیے اتنا آسان نہیں، دوسر اشخص وہ ہے جس کے لیے صدقہ وخیر ات کے دروازے کھول دیے گیے ہیں، جب کہ علم کا دروازہ اس کے لیے بند ہے، تیسر اوہ ہے جس کے لیے قرآن کو آسان کر دیا گیا، جب کہ دیگر نیک اعمال کی توفیق اسے نہیں مل سکی، کوئی ایسا ہے جس کے لیے والدین کی فرمانبر ادی کا دروازہ کھول دیا گیا .... مبارک بادی ہے اس کے لیے جس کے لیے (نیکی کے فرکورہ) دروازے وا کر دیے گے۔

فَإِذَا أَحَبَّ اللهُ بَاطِنَ عَبدِهِ طَهَرَت عَلَيهِ مَوَاهِبَ الفَتَّاحِ وَإِذَا صَفَت اللهِ نِيَّةُ مُصلِحٍ مَالَ العِبَادُ عَلَيهِ بِالأَروَاحِ

ترجمہ: جب اللہ اپنے بندے کے باطن کو پیند کرتا ہے ، تو اس پر فتاح (کشاد گی پیدا کرنے والے اللہ) کی نواز شیں ظاہر ہونے لگتی ہیں۔جب کسی مصلح اور داعی کی نیت خالص ہوتی ہے تو بندے اپنی جانیں اس پر نچھاور کرنے لگتے ہیں۔

## 



اے اللہ! ہمارے اوپر زمین وآسان کی برکت کے (دروازے) کھول دے، ہمارے لیے اپنی رحمت کے دروازے واکر دے، اور اے فتاح وعلیم (فتح ونصرت اور علم و حکمت کے مالک)! ہمیں خیر و بھلائی کے دروازے کھولنے والا اور برائی وبد کاری کے دروازے بند کرنے والا بنا۔



# (٣٤) اَلسَّ مِيْعُ جلجلاله

جس وقت اللہ چاہتا ہے کہ آپ اس بات سے واقف ہوں کہ وہ عرش پر مستوی ہے، عین اسی وقت وہ یہ بھی چاہتا ہے کہ آپ اس بات سے واقف ہوں کہ وہ عرش پر مستوی ہے، عین اسی وقت وہ یہ بھی چاہتا ہے کہ آپ یقین کریں کہ وہ آپ کو دیکھتا ہے، آپ کی باتوں کو سنتا اور آپ کے اعمال کو دیکھتا ہے، آپ کا کوئی بھید اس سے مخفی نہیں، آپ (رب سے جو) سر گوشی کرتے اور اسے پکارتے ہیں، اسے سنتا ہے، آپ کا استغفار خیالات بھی اس کے سامنے بے نقاب ہیں، آپ کی دعاستی جاتی ہے، آپ کی حاجت پوری کی جاتی ہے، آپ کا استغفار قبول کیا جاتا ہے اور توبہ مقبول ہوتی ہے۔

کیا دکھ دردنے آپ کو چور چور کر دیاہے؟ کیا آپ کی روح شوقِ الہی میں بے کل ہورہی ہے؟ تو یقین رکھے کہ اللّٰہ آپ کی کراہ کو سن رہاہے، وہ آپ کی رگِ جال سے بھی زیادہ آپ کے قریب ہے، آپ کی دعا قبول کر تاہے، آپ کے غم واندوہ کو دور اور حزن وملال کو کا فور کر تاہے ... یقیناوہ سب کچھ سننے اور سب کچھ جاننے والا ہے۔

الله في خود ايني تعريف كرتي موئ فرمايا: {وَهُو ٱلسَّمِيعُ ٱلْمَكِيمُ اللهِ السَّورة البقرة: 137].

### ترجمه: وه خوب سننے اور جاننے والا ہے۔

قر آن کریم میں الله کا (السمع) نام ۴۵ مقامات پر وار د ہواہے۔

ہمارا پاک وبر ترب سمج (ہر چیز کوسننے والا) ہے، اس کی ساعت تمام تر مسموعات کو محیط ہے، چنانچہ عالم علوی اور سفلی میں جتنی بھی آوازیں ہیں، خواہ وہ پوشیدہ ہوں یا ظاہر، وہ سب کو سنتا ہے، ساری آوازیں گویا اس کے لئے ایک ہی آواز کی طرح ہیں، اس پر (مختلف) آوازیں باہم خلط ملط نہیں ہو تیں، اور نہ کوئی زبان اس سے مخفی ہے، نزد یک کی آواز ہو یا دورکی، پوشیدہ ہو یا ظاہر، سب اس کے نزد یک کیسال ہیں۔اللّٰد پاک وبر ترکا فرمان ہے: { سَوَآهُ مِنْ مُرَّمَّنُ أُسَرَّ ٱلْقَوْلُ وَمَن جَهَرَ بِدِے وَمَنْ هُوَ مُسَتَخْفِ بِاللَّيْ لِ وَسَارِبُ بِاللّٰهَادِ اللّٰهِ السَورة الرعد: 10].



ترجمہ: تم میں سے کسی کا اپنی بات کو چھپا کر کہنا اور بآوازِ بلند اسے کہنا اور جو رات کو چھپا ہو اہو اور جو دن میں چل رہا ہو،سب اللّٰد پر بر ابر و یکسال ہیں۔

اس نام میں مخلوق کا خالق سجانہ و تعالی کے ساتھ شریک ہونے کا مطلب یہ نہیں کہ: دونوں ایک دوسرے کے ہم مثل اور مشابہ ہیں – اللہ اس تشبیہ سے بہت زیادہ بلند ہے! –، کیوں کہ مخلوق کی صفات اس کی کمزوری، عاجزی اور خلقت کے مطابق ہوتی ہیں، جب کہ خالق کی صفات اس بلند وبرتر کے کمال وجلال کے شایان شان ہوتی ہیں: {لَیْسَ

كُمِثْلِهِ عَشَى أَنُّ وَهُوَ ٱلسَّمِيعُ ٱلْبَصِيرُ } [سورة الشورى: 11].

ترجمه:اس جیسی کوئی چیز نہیں وہ سننے اور دیکھنے والا ہے۔

يهال لفظِ سَمَع سِنْ اور احاط كرنے ك معنى ميں آرہا ہے: {قَدْ سَمِعَ ٱللَّهُ قَوْلَ ٱلَّتِى تُحَكِدِلُك فِي زَوْجِهَا وَتَشْتَكِى إِلَى ٱللَّهِ وَٱللَّهُ يَسَمَعُ تَحَاوُرَكُمَا ۚ إِنَّ ٱللَّهَ سَمِيعُ بَصِيرُ ﴿ ﴿ ﴾ [سورة المجاون: 1].

ترجمہ: یقیناً اللہ تعالیٰ نے اس عورت کی بات سن جو تجھ سے اپنے شوہر کے بارے میں تکر ارکر رہی تھی اور اللہ کے آگے شکایت کر رہی تھی، اللہ تعالیٰ سننے دیکھنے والا ہے۔ آگے شکایت کر رہی تھی، اللہ تعالیٰ تم دونوں کے سوال وجو اب سن رہاتھا، بے شک اللہ تعالیٰ سننے دیکھنے والا ہے۔ اور یہ لفظ اجابت و قبول کے معنی میں بھی آتا ہے: { إِنَّ رَبِّي لَسَجِيعُ ٱللَّهُ عَلَمْ } [سورۃ اِبراھیم: 39].

ترجمه: کچھ شک نہیں کہ میر اپالنہار الله دعاؤں کا سننے والا ہے۔

وَهُوَ السَّمِيعُ يَرَى وَيَسمَعُ كُلَّ مَا فِي الكَونِ مِن سِرٍّ وَمِن إِعلانِ وَمِن إِعلانِ وَلِكُلِّ صَوتٍ مِنهُ سَمعٌ حَاضِرٌ فَالسِّرُ وَالإِعلانُ مُستَوِيانِ وَالسَّمعُ مِنهُ وَاسِعُ الأَصواتِ لَا يَخفَى عَلَيهِ بَعِيدُها وَالدَّانِي

ترجمہ: وہ بہت زیادہ سننے والا ہے، کا ئنات میں جننی بھی پوشیدہ اور ظاہر چیزیں ہیں،سب کو سنتا اور دیکھتا ہے۔ ہر آواز کے لیے اس کی سماعت ہے، (اس کے لیے) پوشیدہ و ظاہر دونوں یکساں ہیں۔



## اس کی ساعت تمام آوازوں کو شامل ہے، نہ تو دور کی آواز اس سے مخفی ہے اور نہ نز دیک کی۔ بے شک اللہ بڑاہی سننے والا اور بہت ہی قریب ہے:

صحیحین میں آیا ہے کہ رسول اللہ علیہ نے صحابہ کو بلند آواز سے دعا کرتے ہوئے سنا تو فرمایا: "لوگو! اپنے او پر رحم کرو، تم کسی بہرے غائب رب کو نہیں پکارتے ہو، بلکہ تم تو اس ذات کو پکارتے ہو جو بہت زیادہ سننے والا، بہت زیادہ دیکھنے والا ہے "۔ جیسے ہی بندہ دعاومنا جات سے فارغ ہو تا ہے قبولیت کے آثار نظر آنے لگتے ہیں... کیوں کہ رب تعالی (دعاؤں) کو سننے اور (حالات کو) جاننے والا ہے۔

وہ بے کسوں کی پکار کو سنتا، حاجت مندوں کی دعا قبول فرماتا، غمز دوں کی مد د کرتا، ثناخوانی کرنے والوں کی تعریف، دعا کرنے والوں کی دعا اور تاریک رات میں سخت چٹان پر رینگتی ہوئی کالی چیونٹی کی سرسر اہٹ کو بھی سنتا ہے۔ حتی کے دلوں کے خیالات اور ضمیروں کی سرگوشی کو بھی سنتا ہے۔

ایک عورت آتی ہے اور رسول اللہ علیہ سے اپنے شوہر کے بارے میں تکرار کرنے لگتی ہے۔اس سے مراد خولہ واللہ علیہ اللہ عزیز وبر ترکایہ فرمان لے کر نازل ہوتے ہیں:
اور کچھ نہیں سن یا تیں، اس تکرار کے بعد جبر یل علیہ اللہ عزیز وبر ترکایہ فرمان لے کر نازل ہوتے ہیں:

{ قَدْ سَمِعَ ٱللّٰهُ قَوْلَ ٱلَّتِی شُحَدِ لُکَ فِی زَوْجِ اللّٰ وَتَشْتَكِی ٓ إِلَی ٱللّٰہِ وَٱللّٰهُ يَسَمَعُ مُحَاوُرًكُمُا ۖ إِنَّ ٱللّٰهَ سَمِيعُ بُصِيرٌ الله اللهِ اللهِ وَٱللّٰهُ يَسَمَعُ مُحَاوُرَكُمُا ۚ إِنَّ ٱللّٰهَ سَمِيعُ بُصِيرٌ الله اللهِ اللهِ وَاللّٰهُ يَسَمَعُ مُحَاوُرَكُمُا ۚ إِنَّ ٱللّٰهَ سَمِيعُ بُصِيرٌ اللهِ اللهِ وَاللّٰهُ يَسَمَعُ مُحَاوُرَكُمُا ۚ إِنَّ ٱللّٰهَ سَمِيعُ بُصِيرٌ اللهِ اللهِ اللهِ وَاللّٰهُ يَسَمَعُ مُحَاوُرَكُمُا ۚ إِنَّ ٱللّٰهَ سَمِيعُ بُصِيرٌ اللهِ اللّٰهِ وَاللّٰهُ يَسَمَعُ مُحَاوُرَكُمُا ۚ إِنَّ ٱللّٰهُ سَمِيعُ بُصِيرٌ اللّٰهِ اللّٰهُ وَوْلَ ٱلْجَاوِلَةِ اللّٰهُ وَوْلَ ٱلْجَاوِلَةِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهُ عَلَى اللّٰهِ وَاللّٰهُ يَسَمَعُ مُنَا اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ عَلَى اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ عَلَى اللّٰهِ اللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ الللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ ال

ترجمہ: یقیناً اللہ تعالیٰ نے اس عورت کی بات سنی جو تجھ سے اپنے شوہر کے بارے میں تکر ارکر رہی تھی اور اللہ کے آگ آگے شکایت کر رہی تھی، اللہ تعالیٰ تم دونوں کے سوال وجواب سن رہاتھا، بے شک اللہ تعالیٰ سننے دیکھنے والا ہے۔ آخر کتنی عجیب وغریب قربت، کتنابڑاعلم اور کتنی کشادہ ساعت ہے!

الله کا اپنے اولیاء کی سننے (سے مر ادبیہ ہے کہ): ان کی (پکار کو) قبول کرتا، ان کی حفاظت فرماتا اور انہیں اپنی توفیق سے نواز تاہے، یہ ایسی ساعت ہے جوان کے خوف کو سکون سے بدل دیتی ہے، جس طرح (اللہ نے)موسی عَالِیّاً



ك خوف كوسكون سے بدل ديا جب انہوں نے فرعون كے پاس جانے سے خوف كا انديشہ ظاہر كيا، تو الله عزيز وبرترنے ان سے فرمايا: { لَا تَحَافَاً إِنَّنِي مَعَكُماً أَسَمَعُ وَأَرَكُ ﴿ اَلَىٰ اللهِ عَلَامُ اللهِ عَلَامُ اللهِ عَلَامُ اللهِ عَلَامُ اللهِ عَلَامُ اللهُ عَلَامُ اللهِ عَلَىٰ اللهِ اللهِ اللهِ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهِ عَلَىٰ اللهِ عَلَىٰ اللهِ عَلَىٰ اللهِ عَلَىٰ اللهِ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهِ عَلَىٰ اللهُ اللهِ عَلَىٰ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَىٰ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَىٰ اللهُ اللهُ

ترجمہ: تم مطلقاً خوف نہ کرومیں تمہارے ساتھ ہوں اور سنتاد کھتار ہوں گا۔

الله ہی ان کا حامی و محافظ اور الله ہی ان کے لئے کافی ہے، جب الله ہی کافی ہے تو کیا فکر! فراخی کی تنجیاں:

جب خوف وہراس آپ کو گھیر لے اور پریثانیوں کا گھنابادل آپ پر چھاجائے تواس عظیم نام کے وسیلہ سے اللہ کی قربت حاصل سیجئے، جیسا کہ انبیاء علیہم السلام نے کیا، اللہ ہی سر گوشی کو سنتا، بے کسی کے وقت دعا قبول کر تا اور مصیبت کو ٹالتا ہے . . اپنا د کھڑا کسی اور کو نہ سنائیں، رب کی درگاہ میں سجدہ ریز ہو جائیں، اس کی دہلیز پر اپناڈیراڈال دیں، اس سے روبہ کلام ہوں اور اس کے سامنے روئیں، پھر فراخی کا انتظار کریں۔

زكريا عَلَيْكِا فَ جب چيك چيك الله كو پكاراتواس في ان كه دل كى آرزو پورى فرمائى: {إِذْ نَادَى رَبَّهُ، نِدَاَّةً

خَفِيتًا ( اسورة مريم: 3].

ترجمہ:جب کہ اس نے اپنے رب سے جبکے جبکے دعا کی تھی۔

جب انہوں نے رب کے سامنے اِس اسم کے ذریعہ الحاح وزاری کی توانہیں نیک وصالح اولا دسے نوازا: {رَبِّ

هَبْ لِي مِن لَدُنكَ ذُرِّيَةً طَيِّبَةً إِنَّكَ سَمِيعُ ٱلدُّعَآءِ ﴿ اللهِ } [سورة آل عمران:38].

ترجمہ: اے میرے پرورد گار!مجھے اپنے پاس سے پاکیزہ اولا دعطا فرما، بے شک تو دعا کا سننے والا ہے۔

ابراہیم عَلَیْکِا نے اپنے بیٹے اساعیل عَلییِّلا کے ساتھ جب کعبہ کی تعمیر مکمل کی تواللہ سے اسی اسم کے وسلے سے دعا

كى: {رَبَّنَا نَقَبَّلُ مِنَّا أَيْكَ أَنتَ ٱلسَّمِيعُ ٱلْعَلِيمُ ﴿ اللَّهُ السَّا } [سورة البقرة: 127].

ترجمہ: ہمارے پرور د گار! توہم سے قبول فرما، توہی سننے والا اور جاننے والا ہے۔



اور اسى مبارك اسم كے ذريعه ابراہيم عَلَيْكِ نے دعاكى قبوليت پر الله كاشكر بھى اداكيا: { ٱلْحَمَّدُ لِلَّهِ ٱلَّذِى وَهَبَ لِي عَلَى ٱلْرَكِبَرِ إِسْمَعِيلَ وَإِسْحَنَقَ إِنَّ رَبِّي لَسَمِيعُ ٱلدُّعَاءِ ﴿ ﴾ [سورة إبراهيم:39].
ترجمه: الله كاشكر ہے جس نے مجھے اس بڑھا ہے میں اساعیل واسحاق (علیہاالسلام) عطافر مائے۔ پچھ شک نہیں كه میر ا پالنہار الله دعاؤل كاسننے والا ہے۔

عمران کی بیوی نے جب اپنے رحم میں پرورش پارہے بچے کو اللہ کے لیے (آزاد کرنے کی) نذر مانی تو اپنے پرورد گارسے اسی اسم کے ذریعہ قبولیت عمل کی دعا کی: { إِذْ قَالَتِ ٱمۡرَأَتُ عِمۡرَنَ رَبِّ إِنِّى نَذَرْتُ لَكَ مَا فِي بَطْنِي مُحَرِّدًا فَتَقَبَّلُ مِنِیَّ إِنَّكَ أَنتَ ٱلسَّمِیعُ ٱلْعَلِیمُ ﴿ وَهُ آل عمران:35].

ترجمہ: جب عمران کی بیوی نے کہا کہ اے میرے رب!میرے پیٹ میں جو پچھ ہے، اسے میں نے تیرے نام آزاد کرنے کی نذر مانی، تومیر کی طرف سے قبول فرما!

فسادا تكيز ساز شول كے سبب جب يوسف عليه الله كے لئے دنيا تك پر الى توانہوں نے اپنے پرورد كارسے دعاكى: { رَبِّ ٱلسِّجُنُ أَحَبُ إِلَى مِمَّا يَدْعُونَنِيٓ إِلَيْهِ فَوَاللَّا تَصْرِفْ عَنِي كَيْدَهُنَّ أَصْبُ إِلَيْهِنَّ وَأَكُنُ مِّنَ ٱلْجَهِلِينَ اللَّ فَاسَتَجَابَ لَهُ وَرَبُّهُ وَ اَلْتَا مِيعُ ٱلْعَلِيدُ اللَّهِ اللهُ وَاللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللهُ اللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ اللهُ

#### [سورة يوسف: 33-34].

ترجمہ: اے میرے پرورد گار! جس بات کی طرف یہ عور تیں مجھے بلار ہی ہیں اس سے تو مجھے جیل خانہ بہت پسند ہے،
اگر تونے ان کا فن فریب مجھ سے دور نہ کیا تو میں تو ان کی طرف مائل ہو جاؤں گا اور بالکل نادانوں میں جاملوں گا۔ اس
کے رب نے اس کی دعا قبول کر لی اور ان عور توں کے داؤن آئ اس سے پھیر دیے، یقیناً وہ سننے والا جانے والا ہے۔

یونس عَالِیَلا مجھلی کے پیٹ میں پکار اٹھے: { لَاۤ إِلَاهَ إِلَّاۤ أَنْتَ سُبْحَدَنَكَ إِنِّى كَنْتُ مِنَ ٱلظَّلِلِمِينَ .

(۱) اسورۃ الاتعباء: 87].

215



### ترجمہ: تیرے سواکوئی معبود نہیں تو پاک ہے، بیشک میں ظالموں میں ہو گیا۔

تين تاريكيوں سے المحفے والى يه مد هم مى آواز آسان كو چيرتى ہوئى (رب تك جائينى)، انجام كارسنے اور جانے والے (الله)عزيز وبرترنے انہيں غم سے نجات عطاكى: { فَأَسَّتَ جَبِّنَا لَهُ، وَجَعَيْنَكُ مِنَ ٱلْفَيِّ } [سورة الأنبياء:88].

ترجمہ: توہم نے اس کی پکار سن لی اور اسے غم سے نجات دیے دی۔

الله پاک وبرتر اپنے بندے کو اسی لئے آزمائش سے دوچار کر تاہے کہ اس کے نالہ و فریاد ، الحاح وزاری اور دعا و پکار کو سنے ، الله پاک وبرتر کا فرمان ہے: { قَالَ إِنَّمَا أَشَكُواْ بَثِي وَحُزْنِيٓ إِلَى اُللَّهِ وَأَعْلَمُ مِنَ اللَّهِ مَا لَا تَعْلَمُونَ ﴾ [سورة يوسف:86].

ترجمہ: انہوں نے کہا کہ میں تواپنی پریشانیوں اور رنج کی فریاد اللہ ہی ہے کر رہاہوں۔

السمع (بہت سننے والا اللہ) آپ کا محافظ ہے..

انسانوں اور جِنوں کے شیاطین آپ پر ٹوٹ پڑتے ہیں اور آپ کو وسوسہ اور ظلم وستم کا اتنا نشانہ بناتے ہیں کہ آپ غم واندوہ کا شکار ہوجاتے ہیں، (ایسے میں) اللہ آپ کو ان (کے شر) سے (محفوظ رہنے کے لیے) دوناموں کے وسیلے سے اپنی مدد اور پناہ طلب کرنے کا حکم دیتا ہے، وہ دونام ہیں: (السیم العلیم -خوب سننے والا اور خوب جاننے والا): { وَإِمَّا يَنزَغُنَّ كُو مِن الشَّيْطِينِ نَزَغُ فَاسَتَعِذَ بِاللَّهِ ۚ إِنَّهُ مَا سَمِيعٌ عَلِيمٌ اللَّا اللَّالَ اللَّا اللَّالَٰ اللَّا اللَّالَٰ اللَّا اللَّالْ اللَّا اللَّا اللَّا اللَّا اللَّا اللَّالْ اللَّالْ اللَّلَّالَٰ اللَّلَّا اللَّا اللَّا اللَّا اللَّالَّ اللَّالَّالَٰ اللَّالَٰ اللَّلَٰ اللَّلَّالَٰ اللَّلَّالَٰ اللَّالَٰ اللَّلَّ اللَّلَّالَٰ اللَّلَّ اللَّلَّ اللَّالَّ اللَّلَٰ اللَّلَّالَٰ اللَّلَّ اللَّلَّ اللَّلَّ اللَّلَّ اللَّلَّ اللَّلَّ اللَّلْمُ اللَّلَّ اللَّلَّ اللَّلْمُ اللَّلَّ اللَّلْمُولِ اللَّلَّ اللَّلْمُ اللَّلَّ اللَّلْمُ اللَّلْمُ اللَّلْمُ اللَّالِ اللَّلْمُ اللَّلْمُ اللَّلَّ اللَّلْمُ اللَّلْمُ اللَّلْمُ

ترجمہ: اگر آپ کو کوئی وسوسہ شیطان کی طرف سے آنے لگے تواللہ کی پناہ مانگ لیا پیجئے بلاشبہ وہ خوب سننے والا خوب جاننے والا ہے۔

خانہ کعبہ کے پاس دو ثقفی اور ایک قریش یا دو قریش اور ایک ثقفی جمع ہوتے ہیں اور صحابہ کے بارے میں تبصرہ کرتے ہیں کہ : ان کی توندیں بڑی ہیں اور ان میں سوجھ بوجھ برائے نام ہے۔ ان میں سے ایک نے کہا کہ: تبصرہ کرتے ہیں کہ اللہ وہ سب کچھ سنتا ہے جو ہم کہتے ہیں ؟



اً كَخْسِرِينَ ﴿ آَنَ } [سورة فصلت:22-23].

ترجمہ: تم (اپنی بدا عمالیاں) اس وجہ سے پوشیدہ رکھتے ہی نہ تھے کہ تم پر تمہارے کان اور تمہاری آ تکھیں اور تمہاری کھالیں گواہی دیں گی، ہاں تم یہ سجھتے رہے کہ تم جو کچھ بھی کر رہے ہو اس میں سے بہت سے اعمال سے اللہ بے خبر ہے۔ تمہاری اسی بد گمانی نے جو تم نے اپنے رہ سے کر رکھی تھی تمہیں ہلاک کر دیا اور بالآخر تم زیاں کاروں میں ہوگئے۔

#### يندونفيحت.

ہمارے نبی علی جب رات کی نماز کے لئے کھڑے ہوتے توان دوناموں (السیع العلیم) کے وسلے سے اللہ ک پناہ طلب کرتے اور کہتے: "أعوذ بالله السميع العليم من الشيطان الرجيم من همزه ونفخه ونفخه "(یعنی: میں اللہ سمیع وعلیم کی پناہ چاہتا ہوں شیطان مر دود سے، اس کے وسوسوں سے، اس کے کبر ونخوت سے اور اس کے جادو سے) [حدیث صحیح ہے، اسے ابوداود نے روایت کیا ہے]۔

نیز آپ علی ان دوناموں (السیع العلیم) کے ذریعہ ہر قسم کا نقصان لاحق ہونے سے بھی پناہ طلب کرتے تھے (آپ کی حدیث ہے): جو شخص تین باریہ دعا پڑھے: "بسیر الله الذی لایضر مع اسمه شیء فی الاَّرض ولا فی السیاء و هو السیع العلیم" (یعنی: اس اللہ کے نام کے ذریعہ سے (پناہ مانگناہوں) جس کا نام لینے سے زمین اور آسان کی کوئی چیز نقصان نہیں پہنچاسکتی ہے، وہ سمیع و علیم - سننے اور جاننے والا - ہے) تواسے صبح تک



اچانک کوئی مصیبت نہ پہنچے گی، اور جو شخص تین مرتبہ صبح کے وقت اسے پڑھے تواسے شام تک اچانک کوئی مصیبت نہ پہنچے گی "(حدیث صبح ہے، اسے ابود اود نے روایت کیاہے)۔

اس نام: (السميع - خوب سننے والا) (كى معنویت) كو محسوس كرنے سے آپ ہمیشہ اللہ پاک وبرتر كى قربت میں رہیں گے۔

اے میرے پرور دگار!اے سننے والے ..اے جاننے والے!ہمیں ان لو گوں میں شامل فرما جنہوں نے تجھ سے دعاکی اور تونے قبول کر لیا، تجھ سے الحاح وزاری کی اور تونے ان پررحم فرمایا۔







ابونعیم نے (الحلیۃ) میں ذکر کیاہے کہ: "امیر المؤمنین عمر بن الخطاب رٹی گئے ایک رات مدینہ کی گلیوں میں گشت کررہے تھے، اچانک سنتے ہیں کہ ایک بوڑھی عورت اپنی بیٹی سے کہہ رہی ہے: "دودھ میں پانی ملادو، بیٹی کہتی ہے: کیا آپ کو نہیں معلوم کہ عمر نے دودھ میں پانی ملانے سے منع کیاہے؟ بوڑھی عورت کہتی ہے: عمر ہمیں تھوڑی دیھر رہا ہے؟ اس پر بیٹی - جس کو یہ یقین ہو تاہے کہ اللہ بزرگ وبرتر ان دونوں کو دیکھ رہا ہے، وہ - بولتی ہے: اگر عمر ہمیں نہیں دیکھ رہا ہے وہ - بولتی ہے: اگر عمر ہمیں دیکھ رہا ہے توکیا ہوا، عمر کارب تو ہمیں دیکھ رہا ہے نا!"۔

کچھ لوگ اس دنیامیں نہایت عالی مرتبت زندگی گزارتے ہیں، وہ ہمیشہ امن وسکون اور سعادت وخوش بختی سے بہرہ مندر ہتے ہیں، حق پر ثابت قدم رہتے اور عبادت وبندگی سے لطف اندوز ہوتے ہیں، اس کی وجہ صرف یہ ہے کہ وہ جانتے ہیں: اللہ ان کے تمام اعمال کود کیھر ہاہے۔

الله پاک وبرتر کااسم گرامی (البصیر -خوب دیکھنے والا) قر آن کریم میں بیالیس (۴۲) مقامات پر وار دہواہے: { إِنَّ ٱللَّهَ بِمَا تَعَمَّمُونِ بَصِيدِرُ } [سورة البقرة:110].

## ترجمہ: بے شک اللہ تعالی تمہارے اعمال کوخوب دیکھ رہاہے۔

ہمارا پرورد گاروہ ہے جوہر ایک چیز کو دیکھ رہاہے، خواہ باریک (سے باریک تر) اور معمولی ہی کیوں نہ ہو، چناں چیہ تاریک رات میں سخت چٹان پر رینگنے والی کالی چیو نٹی کو بھی وہ دیکھتا ہے، سات طبق زمین کے نیچے (کی مخلو قات) اور سات آسمانوں کے اوپر (کی مخلو قات) کو بھی دیکھتا ہے۔

وہ خوب دیکھنے والا اور تمام احوال سے بخوبی واقف ہے ، پوشیدہ چیز وں سے باخبر اور باطنی امور سے آگاہ ہے۔

## الله الله يسارون كاسهارا

السَّودَاءِ تَحتَ الصَّحرِ والصُّوَّانِ

وَهُوَ البَصِيرُ يَرَى دَبِيبَ النَّملَةِ وَهُوَ البَصِيرُ يَرَى دَبِيبَ النَّملَةِ وَيَرى جَارِي القُوتِ فِي أَعضائِها

وَيَرَى جَحَارِي القُوتِ فِي أَعضائِها وَيَرَى عُرُوقَ بَيَاضِهَا بِعَيَانِ وَيَرَى عُرُوقَ بَيَاضِهَا بِعَيَانِ وَيَرَى كَذَاكَ تَقَلُّبَ الأَجفَانِ وَيَرَى كَذَاكَ تَقَلُّبَ الأَجفَانِ

ترجمہ: وہ خوب دیکھنے والا ہے ، پتھر اور چٹان کے بنیچ کالی چیو نٹی کی رینگ کو بھی دیکھتا ہے ، اس کے اعضاء میں غذا پہنچنے کے راستوں اور اس کے جسم کی رگوں کو بھی وہ واضح طور پر دیکھتا ہے ، وہ آئکھوں کی خیانت کو فوراً دیکھتا اور اسی طرح پلک کی جنبش کو بھی دیکھتا ہے۔

ہمارے پاک وہر تر پر ورد گارنے اپنی عزیز وہر تر ذات کے لیے صفت (بصارت) کو ثابت کیاہے، چناں چہ اللہ کی دو حقیقی آئکھیں ہیں، جو اس کی پاک وہر تر ذات کی شایان شان ہیں، ہم اس پر ایمان لاتے ہیں، بغیر کسی تحریف و تعطیل اور بغیر کسی تشبیہ و تاویل کے: {لَیْسَ کَمِثْلِهِ عِنْ شَیْ اللّٰ وَهُوَ ٱلسَّمِیعُ ٱلْبَصِیرُ } [سورة الشوری: 11]. ترجمہ: اس جیسی کوئی چیز نہیں، وہ سننے والا اور دیکھنے والا ہے۔

بندول پر الله عزیز وبرتر کی بیر حمت ہے کہ وہ انہیں رحمت و شفقت کے ساتھ مخاطب کر تاہے ، انہیں اطاعت اور اخلاص پر ابھار تاہے ، جب کہ وہ ان کی عبادت سے بے نیاز ہے ، الله پاک وبرتر نے اپنی معزز کتاب میں چالیس سے زائد مقامات پر بیہ خطاب فرمایا ہے: { إِنَّ ٱللَّهُ بِمَا تَعَمَّمُونِ بَصِيدِ رُّ } [سورة البقرة: 110].

ترجمہ: بے شک اللہ تعالی تمہارے اعمال کوخوب دیکھرہاہے۔

تاکہ مومن کو یاددلائے اور غافل کو متنبہ کرے کہ اللہ ان کے تمام اعمال سے بخوبی واقف ہے۔ فرمانبر داری کی چاشنی...

جوشخص بیہ جان لے کہ اس کارب اس (کے اعمال سے) واقف ہے، اسے اس بات سے شرم محسوس ہو گی کہ اللہ اسے نافر مانی کرتے ہوئے دیکھے جواسے پیند نہیں، جوشخص بیہ جان لے کہ اللہ اسے دکھے رہا ہے، وہ اپنے اعمال اور عباد توں کو بہتر انداز میں اخلاص کے ساتھ اداکرے گا، تاکہ مقام احسان تک پہنچے سکے، وہ اپنے اعمال اور عباد توں کو بہتر انداز میں اخلاص کے ساتھ اداکرے گا، تاکہ مقام احسان تک پہنچے سکے،



جو کہ اطاعت وبندگی کا اعلی ترین مقام ہے، جس کے بارے میں ہمارے محبوب عظیمہ نے فرمایا: "تم اللہ کی عبادت اس طرح کرو گویاتم اسے دیکھ رہے ہو اور اگریہ کیفیت پیدانہ ہوسکے تو (بیہ تصور رکھو کہ) وہ تہہیں ضرور دیکھ رہا ہے" [اسے بخاری ومسلم نے روایت کیاہے]۔

جب بندہ اس مقام تک پہنچ جاتا ہے تو اسے اللہ کی خصوصی معیت حاصل ہوتی ہے، جیسا کہ اللہ تبارک و تعالی نے حدیث قدسی میں فرمایا:"میر ابندہ (فرض اداکرنے کے بعد) نفل عباد تیں کرکے مجھ سے اتنانز دیک ہو جاتا ہے کہ میں اس سے محبت کرنے لگ جاتا ہوں تو میں اس کا کان بن جاتا ہوں جس سے وہ دیکھتا ہے" [اسے بخاری نے روایت کیا ہے]۔ ہوں جس سے وہ دیکھتا ہے" [اسے بخاری نے روایت کیا ہے]۔

جو شخص بیہ جان لے کہ اللہ اسے اور اس کی مصیبت کو دیکھ رہاہے ، اس کے دل کو اطمینان ، روح کو سکون ملے گا اور اسے بیہ یقین ہو جائے گا کہ جلد ہی فراخی ملنے والی ہے۔

جو شخص یہ جان لے کہ اللہ اسے دیکھ رہاہے، اسے اس بات سے شرم محسوس ہوگی کہ اللہ اسے گفتار و کر دار میں خیانت کرتے ہوئے اور اس کے بندوں کو دھو کا دیتے ہوئے دیکھے۔

ابن عمر رفی می استی این عمر رفی می این عمر رفی می این عمر می این عمر رفی می انہوں نے آرام کرنے کی غرض سے پڑا وَڈالا، ان کے پاس ایک چرواہا پہاڑی سے اتر کر آیا، اس سے ابن عمر نے کہا: "اے چرواہے! ہمیں ایک بکری چودو! چرواہے نے کہا: میں غلام ہوں (یعنی اپنے مالک کی بکریاں چرا تا ہوں)۔

ابن عمرنے اس سے عرض کیا: اپنے مالک سے کہہ دینا کہ: بکری کو بھیڑئے نے کھالیا۔

اس پرچرواہے نے کہا: اور اللہ کہال ہے (لیعنی: وہ تودیکھ رہاہے)؟"۔

یہ جواب سن کر ابن عمر رونے لگے ،اور غلام کواس کے مالک سے خرید کر آزاد کر دیا۔

خَلُوتُ وَلَكِن قُل عَلَيَّ رَقِيبُ

إِذَا مَا خَلُوتَ الدَّهرَ يَومًا فَلاتَقُل

وَلا أَنَّ مَا يَخفَى عَلَيهِ يَغِيبُ

وَلَا تَحْسَبَنَّ اللهَ يَغْفَلُ سَاعَةً



ترجمہ: دنیا کے اندر جب بھی خلوت و تنہائی میں رہو تو یہ مت کہو کہ میں خلوت میں ہوں، بلکہ یہ کہو کہ میر بے اور اوپر ایک نگہبان ہے (جو مجھے دیکھ رہاہے)۔ یہ ہر گز مت سمجھو کہ وہ (اللہ) ایک پل کے لیے بھی غافل ہو تا ہے، اور نہ ہی اس (کے علم) سے کوئی چیز مخفی اور غائب ہے۔

کسی نے ایک دیہاتی خاتون کو اپنی طرف مائل کرتے ہوئے کہا کہ: ہمیں ستاروں کے سوا کوئی نہیں دیکھ رہاہے، اس خاتون نے جواب دیا: ستاروں کوروشن کرنے والا کہاں ہے؟

کسی نے کہاہے کہ: جو اپنے تصور و تخیل میں اللہ کو نگراں مانتاہے، اللہ اعضا وجوارح کی حرکات میں اس کی حفاظت کرتاہے۔

اگر آپ ان سات قسم کے لوگوں (کے احوال پر) غور کریں گے جنہیں اللہ اس دن اپنے سایے میں جگہ دے گاجس دن اس کے سایے کے سواکوئی سامیہ نہ ہوگا، تو آپ کو نظر آئے گا کہ جو چیز ان سب میں مشتر ک ہے وہ یہ کہ:
انہوں نے کماحقہ اس بات پر ایمان لا یا کہ اللہ انہیں دیکھ رہاہے، چنال چہ انہوں نے اللہ کی ایسی ہی عبادت کی کہ گویا وہ اللہ کو دیکھ رہے ہوں، (انجام کار) اس مقام ومرتبہ سے سر فراز ہوئے۔

اسی اسم گرامی (البصیر-خوب دیکھنے والے) کے وسیلہ سے موسی عَلَیْشِا کی قوم کے نیک شخص نے اللہ پاک وبرتر سے التجاکرتے ہوئے اور فرعون اور اس کی قوم کی مکاری سے اللہ کی پناہ طلب کرتے ہوئے دعا کی:

{ وَأَفْوَضُ أَمْرِي إِلَى ٱللَّهِ إِنَّ ٱللَّهَ بَصِيرًا بِٱلْعِبَادِ ﴿ اللَّهُ مَا فَر:44-45].

ترجمہ: میں اپنامعاملہ اللہ کے سپر د کر تاہوں، یقینااللہ تعالی بندوں کا نگراں ہے۔

اس د عا كانتيجه كيا تها؟

الله نے ان کی دعا قبول فرمائی: { فَوَقَـنَهُ ٱللَّهُ سَيِّعَاتِ مَا مَكَثُرُواً وَحَاقَ بِعَالِ فِرْعَوْنَ سُوَّءُ اللهُ الله



ترجمہ: اسے اللہ تعالی نے ہر قسم کی بدی سے محفوظ رکھ لیاجو انہوں نے سوچ رکھی تھیں، اور فرعون والوں پر بری طرح کا عذاب الٹ پڑا۔

يَا مَن يَرَى صَفَّ البَعُوضِ جَنَاحَها فِي ظُلْمَةِ اللَّيلِ البَهِيمِ الأَلِيلِ وَيَرَى نِيَاطَ عُرُوقِهَا فِي نَحِرِهَا وَالْمَخَّ مِن تِلكَ العِظامِ النُّحَلِ أَمنُن عَلَيَّ بِتَوبَةٍ تَمَحُو كِمَا مَا كَانَ مِتِي فِي الزَمانِ الأَوَّلِ

اے دہ (رب کہ) جو نہایت تاریک اور اندھیری رات میں مچھر کے پر پھیلانے کو دیکھتاہے، اس کے گلے میں موجود شدرگ اور اس کی باریک ہڈیوں کے اندر کے گودا کو بھی دیکھتا ہے۔ مجھے الیمی توبہ سے نواز جس کے ذریعہ تومیرے تمام سابقہ گناہوں کو معاف کر دے۔

#### يندونفيحت..

مومن تنہائی کے گناہوں اور ان پر بغیر توبہ کے اصر ارکرنے سے بچتا اور ہوشیار رہتا ہے، "الصحیح" میں ثوبان وظائین کی حدیث آئی ہے، کہتے ہیں کہ رسول اللہ عظیہ نے فرمایا: "میں اپنی امت میں ایسے لوگوں کو جانتا ہوں جو قیامت کے دن تہامہ کے پہاڑوں کے برابر نیکیاں لے کر آئیں گے، اللہ تعالی ان کو فضا میں اڑتے ہوئے ذر ہے کی طرح بنادے گا" ثوبان ڈالٹو نے عرض کیا: اللہ کے رسول! ان لوگوں کا حال ہم سے بیان فرمایئ اور کھول کر بیان فرمایئ تاکہ لا علمی اور جہالت کی وجہ سے ہم ان میں سے نہ ہو جائیں، آپ علیہ نے فرمایا: "جان لو کہ وہ تمہارے کو ان میں سے بین، وہ بھی راتوں کو اسی طرح عبادت کریں گے، جیسے تم عبادت کرتے ہو، لیکن وہ ایسے لوگ ہیں کہ جب تنہائی میں ہوں گے تو حرام کاموں کاار تکاب کریں گے "[اسے ابن ماجہ نے روایت کیا ہے]۔ ایسے لوگ جوریاکاری کرتے ہیں، وہ اللہ کاذ کر بہت کم ہی کیا کرتے ہیں۔

خلوت یا تو انسان کو بلندی عطا کرتی ہے یا اسے پستی میں ڈال دیتی ہے، جو شخص اپنی تنہائی میں اللہ کی تعظیم کرتا ہے، لوگ جلوت میں اس کی تعظیم کرتے ہیں۔



ابن رجب صنبلی میشانی فرماتے ہیں:" نفاق اصغر کی تمام (قسموں) کا مرجع خلوت وجلوت کا باہمی اختلاف ہے"،
نیز فرمایا: "حسن خاتمہ (اچھی موت) اسی شخص کو حاصل ہوتی ہے جس کی تنہائی اچھی رہی ہو، کیوں کہ موت کے
وقت تکلف کرنا ممکن نہیں، اس لیے اس وقت وہی بات (زبان سے) نکلتی ہے جو دل کے نہاں خانے میں موجزن
ہو"۔

اے اللہ!اے خوب دیکھنے والے! ہماری کمزوری پر رحم فرما، ہماری کو تاہیوں اور لغز شوں کو در گرز کر دے اور اے تمام جہانوں کے پرورد گار! ہمیں اسلام کی حالت میں وفات دے۔





## (۳۹) اَلتَّوَّابُ جلجلاله

عمر بن الخطاب رشائفیًّ کا قول ہے: "توبہ کرنے والوں کی مجلس میں بیٹھا کرو، کیوں کہ ان کی (صحبت) سے دل میں رقت پیداہوتی ہے"۔

أَسأتُ وَلَم أُحسِن، وَجِئتُكَ تَائِبًا وَأَنَّ لِعَبدٍ مِن مَوَالِيهِ مَهرَبُ يُؤَمِّلُ غُفرانًا فَإِن حَابَ ظَنَّهُ فَما أَحدٌ مِنهُ عَلَى الأَرضِ أَحيَبُ

ترجمہ: میں نے براعمل کیا اور نیکی نہ کر سکا، میں تیرے در پر توبہ کرتے ہوئے آیا ہوں، بھلا کسی غلام کو بھی اپنے آقاسے چھٹکارامل سکتاہے۔وہ مغفرت کی امید لیے ہوا (تیرے در پر آیا)ہے،اگر اس کی امید پوری نہ ہوسکی تو روئے زمین پر اس سے بڑھ کر کوئی خائب و خاسر نہیں۔

آیئے ہم اللہ کے اسم گرامی (التواب <sup>جل جلالہ</sup> – توبہ قبول کرنے والا) پر گفتگو کرتے ہیں۔

التواب الله كاكتنا بيارا اسم گرامى ہے! جو گناه گار كوب اميد عطاكر تا ہے كه وه از سر نوخوش بخت زندگى كا آغاز كرے اور ناكا مى اور تاريكى كے تنگ نائے سے باہر آئے: { أَلَمْ يَعْلَمُوۤ أَأَنَّ ٱللَّهَ هُوَيَقَبَلُ ٱلتَّوَبَةَ عَنْ عِبَادِهِ وَ وَيَأْخُذُ الصَّدَقَاتِ وَأَنَّ ٱللَّهَ هُوَ ٱلتَّوَابُ ٱلرَّحِيمُ } [سورة التوبة: 104].

ترجمہ: کیاان کو خبر نہیں کہ اللہ ہی اپنے بندوں کی توبہ قبول کرتاہے اور وہی صد قات کو قبول فرماتاہے اور بیہ کہ اللہ ہی توبہ قبول کرنے میں اور رحمت کرنے میں کامل ہے۔

ہمارا پاک وبرتر پرورد گاروہ ہے جو توبہ قبول کرتاہے، اس نے اپنی ذات کو توّاب سے موصوف کیا ہے جو کہ مبالغہ کاصیغہ ہے، کیوں کہ وہ بہت زیادہ بندوں کی توبہ قبول فرما تاہے، اور چوں کہ بندے بار بار گناہوں کا ارتکاب



کرتے ہیں، اس لیے بھی (توبہ قبول کرنے کی صفت) صیغہ مبالغہ کے ساتھ وارد ہوئی ہے، تاکہ اللہ بڑے بڑے گناہوں کو بھی اپنی وسیع وکشادہ توبہ سے معاف کر دے۔

اللّٰد پاک وبرتر ہمیشہ تو بہ کرنے والوں کی توبہ قبول کرتا اور گناہ گاروں کے گناہ کو معاف فرماتا ہے ، حتی کہ بندہ باربار توبہ کرے تواللّٰہ باربار اسے قبول کرتا ہے ، اور اس سلسلے کی کوئی انتہا نہیں ہے۔

فرمان الهي ہے: { فَهَنَ تَابَ مِنْ بَعْدِ ظُلْمِهِ، وَأَصَّلَحَ فَإِنَّ ٱللَّهَ يَتُوبُ عَلَيْهِ ۚ إِنَّ ٱللَّهَ عَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴿ اللَّهِ يَتُوبُ عَلَيْهِ ۗ إِنَّ ٱللَّهَ عَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴿ اللَّهِ يَتُوبُ عَلَيْهِ ۗ إِنَّ ٱللَّهَ عَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴿ اللهِ اللهِ عَلَيْهِ ۗ إِنَّ ٱللّهَ عَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴿ اللهِ اللهُ عَلَيْهِ ۗ إِنَّ ٱللّهَ عَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴿ اللهُ اللهُ عَلَيْهِ إِنَّ ٱللّهَ عَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴿ اللهُ اللهُ عَلَيْهِ ۗ إِنَّ ٱللّهَ عَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴿ اللهُ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ عَلَيْهِ إِنَّ ٱللّهَ عَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴿ اللهُ اللهُ عَلَيْهِ اللّهُ عَلَيْهِ إِلَيْ اللّهُ عَلَيْهِ اللهُ عَلَيْهِ إِلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهِ إِلَيْ اللّهُ عَلَيْهِ إِلَيْ

ترجمہ: جو شخص اپنے گناہ کے بعد توبہ کرلے اور اصلاح کرے تو اللہ تعالی رحمت کے ساتھ اس کی طرف لوٹنا ہے۔ یقینااللہ تعالی معاف فرمانے والامہر بانی کرنے والا ہے۔

"المستدرك" ميں آيا ہے كہ: ايك شخص نبي علي كى خدمت ميں آيا اور كہنے لگا: اے اللہ كے رسول! ہم ميں سے كوئى گناہ كرتا ہے؟ سے كوئى گناہ كرتا ہے؟ آپ نے فرمایا: "اس كا گناہ لكھ دیا جاتا ہے"، پھر عرض كيا: وہ اس سے توبہ واستغفار كرتا ہے؟ آپ نے فرمایا: "اسے معاف كر دیا جاتا اور توبہ قبول كرلى جاتى ہے، اللہ اس وقت تك نہيں اكتا تا جب تك كہ تم نہيں اكتا جاتے "[ يہ حديث حسن ہے]۔

معلوم ہوا کہ جو سیجے دل سے اللہ سے توبہ کر تاہے ، اللہ اس کی توبہ قبول فرما تاہے۔

الله كتناسخي ودا تاہے!

الله کی سخاوت وفیاضی پر غور تیجیے کہ اللہ اپنے بندے پر کتنا کرم فرماہے کہ اس کی توبہ سے پہلے بھی اور اس کے بعد بھی اسے اپنی قبولیت سے نواز تاہے ، چنال چہ بندہ جب توبہ کر تاہے تو اس کی توبہ پاک وبر تر رب کی دو قبولیت کے در میان ہوتی ہے: توبہ سے پہلے اور توبہ کے بعد کی قبولیت۔



الله بندے کے توبہ کرنے سے پہلے ہی اس کی توبہ قبول کر تاہے: بایں طور کہ اسے (توبہ) کی اجازت، توفیق اور الهام کر تاہے، اس کے دل میں توبہ کے جذبات پیدا کر تاہے، پھر بندہ توبہ کر تاہے جو کہ محض کریم ومہر بان اور توبہ قبول کرنے والے اللہ کی توفیق ہوتی ہے۔

پھر جب بندہ واقعی توبہ کرتا ہے تو اللہ اس کی توبہ قبول فرماتا ہے، اور اس کے گناہوں اور لغز شوں کو معاف کرتا ہے، پاک وبر تر پر ورد گار کا فرمان ہے: { ثُمَّ قَابَ عَلَيْهِمْ لِيَتُوبُونًا إِنَّ ٱللَّهَ هُو ٱلنَّوَّابُ ٱلرَّحِيمُ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّوَابُ ٱلرَّحِيمُ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّوَابُ ٱلرَّحِيمُ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّوَابُ ٱلرَّحِيمُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللللِّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللللَّهُ الللللَّهُ اللَّهُ الللللَّهُ الللللِّ الللللِّ الللللِّ اللللللِّ الللللِّ الللللللِّ الللللِّ الللللِ

ترجمہ: پھر ان کے حال پر توجہ فرمائی تا کہ وہ آئندہ بھی توبہ کر سکیں۔ بے شک اللہ تعالی بہت توبہ قبول کرنے والا بڑا رحم والا ہے۔

اللہ کے سواکوئی معبود برحق نہیں، وہی اپنے فضل واحسان سے پہلے توبہ (کی توفیق دیتاہے) اور پھر بعد میں (اسے قبول کرتا) ہے۔

وكَذَلِكَ التَوَّابُ مِن أُوصَافِهِ وَالتَّوبُ فِي أُوصَافِهِ نَوعَانِ إِذَنٌ بِتَوبَةٍ عَبدِهِ وَقُبُولِهَا بَعدَ المَتَابِ عِبَّةِ المَنَّانِ إِذَنٌ بِتَوبَةٍ عَبدِهِ وَقُبُولِهَا بَعدَ المَتَابِ عِبَّةِ المَنَّانِ

ترجمہ: اسی طرح تواب (توبہ قبول کرنے والا) اس کی صفات میں سے ہے، اس کی صفت توبہ کی دو قسمیں ہیں۔ بندہ کو توبہ کی اجازت (اور توفیق) دینا، اور توبہ کے بعد منان کا اپنے فضل واحسان سے اسے قبول کرنا۔

دیگر نیک اعمال کی بھی یہی صورت حال ہے کہ (پہلے) اللہ بندے کو ان کی توفیق دینا، پھر ان پر اجر و تواب سے نواز تاہے، معلوم ہوا کہ آغاز سے ہی اللہ انعام واحسان کر تا اور اپنی سخاوت و فیاضی کے دریا بہاتا ہے۔

بند و نصیحت ...



توبہ کرنا: تمام انسانوں پر، زندگی کے تمام مراحل میں واجب ہے، خواہ مومن ہویا عاصی، کیوں کہ اللہ پاک وبرتر کا فرمان ہے: { وَتُوبُوا ۚ إِلَى ٱللَّهِ جَمِيعًا أَيُّهَ ٱلْمُؤْمِنُونَ لَعَلَّكُمْ ثُقْلِحُونَ ﴿ آَ اللَّهِ جَمِيعًا أَيُّهَ ٱلْمُؤْمِنُونَ لَعَلَّكُمْ ثُقْلِحُونَ ﴿ آَ اللَّهِ جَمِيعًا أَيُّهَ ٱلْمُؤْمِنُونَ لَعَلَّكُمْ ثُقْلِحُونَ ﴿ آَ اللَّهِ جَمِيعًا أَيُّهُ ٱللَّهُ وَمِنْ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الل

ترجمہ:اے مومنو!تم سب کے سب اللہ کی جناب میں توبہ کروتا کہ تم نجات پاؤ۔

توبہ کرنا نقص اور کمی (کی بات) نہیں، بلکہ کمال (کی بات ہے) جسے اللہ پسند فرما تاہے، اللہ پاک وبرتر کا فرمان

ع: {إِنَّ ٱللَّهَ يُحِبُّ ٱلتَّوَّبِينَ وَيُحِبُّ ٱلْمُتَطَهِّرِينَ } [سورة البقرة: 222].

ترجمہ: الله توبه كرنے والوں كو اور ياك رہنے والوں كوپيند فرما تاہے۔

نيز فرمان بارى تعالى ہے: { لَّقَد تَّابَ اللهُ عَلَى ٱلنَّهِيِّ وَٱلْمُهَا جِرِينَ وَٱلْأَنصَارِ } [سورة التوبة:117].

ترجمہ: اللہ تعالی نے پیغمبروں کے حال پر توجہ فرمائی اور مہاجرین اور انصار کے حال پر بھی (یعنی ان کی توبہ قبول فرمائی)۔

الله نے آدم عَلِيَّا کے بارے میں ارشاد فرمایا: {فَنَلَقَّى ءَادَمُ مِن زَبِّهِ عَكَامِنَتٍ فَنَابَ عَلَيْهِ } [سورة البقرة:37].

ترجمہ: آدم نے اپنے رب سے چند ہاتیں سکھ لیں اور اللہ تعالی نے ان کی توبہ قبول فرمائی۔

ابراہیم اور اساعیل علیما السلام کے بارے میں اللہ کا فرمان ہے: { وَأَرِنَا مَنَاسِكَنَا وَتُبُ عَلَيْنَا ۗ إِنَّكَ أَنتَ اللّهُ كَا فَرَانَ ہِذَا مَنَاسِكَنَا وَتُبُ عَلَيْنَا ۗ إِنَّكَ أَنتَ اللّهُ كَا فَرَانَ ہِذَا مِنَاسِكَنَا وَتُبُ عَلَيْنَا ۗ إِنَّكَ أَنتَ اللّهُ كَا فَرَانِهُ مِنْ اللّهُ كَا فَرَانِ مِنْ اللّهُ كَا فَرَانِ مِنْ اللّهُ كَا فَرَانِهُ مِنْ اللّهُ كَا فَرَانِ مِنْ اللّهُ كَا فَرَانِ مِنْ اللّهُ كَا فَرَانِهُ مِنْ اللّهُ كَا فَرَانِ مِنْ اللّهُ كَا فَرَانِ مِنْ اللّهُ كَا مُنَاسِكُنَا وَتُبُ عَلَيْنَا اللّهُ كَا فَرَانِ مِنْ اللّهُ كَا فَرَانِ مِنْ اللّهُ كَا مَنْ اللّهُ كَا فَرَانِ مِنْ اللّهُ كَا فَرَانِ مِنْ اللّهُ كَا فَرَانِ مِنْ اللّهُ كَا فَرَانِ مِنْ اللّهُ كَا مُنْ اللّهُ كَا مُنَاسِكُنَا وَتُنْ عَلَيْنَا اللّهُ كَا فَرَانِ مِنْ اللّهُ كَا فَرَانِ مِنْ اللّهُ كَا فَرَانِ مِنْ اللّهُ كَا فَرَانِ مُنَاسِكُنَا وَتُنْ عَلَيْنَا اللّهُ كَا لَا مُنَاسِكُنَا وَتُنْ عَلَيْنَا اللّهُ كَا فَرَانِ مُنَاسِكُنَا وَتُنْ مُنَاسِكُنَا وَيُعْرِينُونَا مِنْ اللّهُ وَاللّهُ عَلَيْنَا لَا عَلَيْكُونُ اللّهُ وَانْ عَلَيْ وَلَوْنَا مُنَاسِكُنَا وَتُنْ عَلَيْنَا اللّهُ كَانِيَ اللّهُ كَالِيْكُونَا مُنَاسِكُنَا وَيُوالِينَا مُنَاسِكُنَا وَاللّهُ مِنْ اللّهُ وَانِهُ مِنْ اللّهُ وَلَانِهُ مِنْ اللّهُ عَلَيْكُونَا وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا مُعَلَّا اللّهُ وَاللّهُ وَالْكُولُونُ اللّهُ وَلَا مُعَلِّمُ اللّهُ وَلَالْمُ عَلَيْكُونَا وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَلَا لَا لَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَّاللّهُ وَلَا لَاللّهُ وَلَا مُنْ اللّهُ وَلَا لَا لَا مُعَلّمُ وَاللّهُ وَلَا مُعَلّمُ لَا مُعَلّمُ مِنْ اللّهُ وَاللّهُ وَالْمُوالِمُ اللّهُ مِنْ اللّهُ وَلَائِلُولُونُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّ

ترجمہ: (ان دونوں نے کہا:اے ہمارے رب!) ہمیں اپنی عباد تیں سکھا اور ہماری توبہ قبول فرما، تو توبہ قبول فرمانے والا اور رحم و کرم کرنے والا ہے۔



نیز موسی عَلَیْاً کے بارے میں ارشاد فرمایا: { فَلَمَّا أَفَاقَ قَالَ سُبْحَنَكَ تُبَتُ إِلَيْكَ وَأَنَا أَوَّلُ اَلْمُؤْمِنِينَ } [سورة الأعراف: 143].

ترجمہ: جب (موسی عَالِیَّلاً) ہوش میں آئے توعرض کیا، بے شک آپ کی ذات منزہ ہے۔ میں آپ کی جناب میں توبہ کر تاہوں اور میں سب سے پہلے آپ پر ایمان لانے والا ہوں۔

یہ معلوم می بات ہے کہ: انبیائے کرام اس بات سے معصوم تھے کہ ان کے گناہوں پر (اللہ) انہیں متنبہ نہ فرمائے،خواہ صغیرہ گناہ ہو یا کبیرہ، ان کے بارے میں توبہ کی جو خبر دی گئی ہے، (اس سے مرادیہ ہے کہ) اس سے ان کے در جات بلند ہوتے ہیں اور ان کی نیکیوں میں اضافہ ہو تاہے۔

صیح بخاری میں نبی علیہ کی حدیث وار دہوئی ہے کہ آپ نے فرمایا:"اللّٰہ کی قسم! میں دن بھر میں ستر سے زائد مرتبہ اللّٰہ سے توبہ واستغفار کرتا ہوں"۔

### اگرتم گناه نہیں کرتے...

الله اس بات سے واقف ہے کہ اس کے بندے کی اور کو تاہی سے مبر انہیں، اللہ نے انہیں ایسے ہی پیدا کیا ہے،

تاکہ ان پر اس کی رحمت ومغفرت اور قبولیت توبہ کا اظہار ہو سکے، نبی علیہ کی صحیح حدیث ہے کہ: "اگر تمہارے وہ

گناہ نہ ہوتے جنہیں اللہ معاف فرما تا، تو اللہ ایک ایسی قوم کو پیدا کر تا جن سے گناہ سر زد ہوتے اور اللہ انہیں معاف فرما تا" [مسلم]۔

نبی علی است سے بہتر وہ ہیں جو توبہ کرتے ہیں" اور گناہ گاروں میں سب سے بہتر وہ ہیں جو توبہ کرتے ہیں" [یہ حدیث صحیح ہے، اسے ترمذی نے روایت کیاہے]۔

الله بزرگ وبرترنے اپنی یہ تعریف کی ہے کہ وہ بندوں کی توبہ قبول کرتا ہے، فرمان باری تعالی ہے: { غَافِرِ ٱلذَّنُ وَقَابِلِ ٱلتَّوْبِ شَدِيدِ ٱلْعِقَابِ ذِى ٱلطَّوْلِ لَآ إِلَكَ إِلَّا هُو ۖ إِلَيْهِ الْمَصِيرُ ﴿ اللَّهُ اللَّاللَّ اللَّهُ اللَّا اللَّا اللَّاللَّ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ



ترجمہ: گناہ کا بخشنے والا اور توبہ کا قبول فرمانے والا ، سخت عذاب والا ، انعام وقدرت والا ، جس کے سوا کوئی معبود برحق نہیں ، اس کی طرف واپس لوٹنا ہے۔

الله چاہتاہے کہ اس کے بندے بیہ جانیں کہ وہ ان کی توبہ قبول کرتاہے، خواہ ان کے گناہ بڑے اور سنگین قسم کے ہی کیوں نہ ہوں: { إِنَّ ٱللَّهَ يَغْفِرُ ٱلذُّنُوبَ جَمِيعًا ۚ } [سورة الزم: 53].

ترجمه: بالقين الله تعالى سارے گنا ہوں كو بخش ديتاہے۔

ہماراپروردگارہم سے اور ہماری عبادتوں سے بے نیاز ہے، اس کے باوجود بھی بندہ جب توبہ کرتا ہے تواللہ بہت زیادہ خوش ہوتا ہے، کیوں کہ اللہ نہایت ہی کریم وفیاض ہے! اللہ حد درجہ جمیل ہے! اللہ بے بناہ رحم ومہر بان ہے!

صحیحین میں آیا ہے کہ نبی علیہ نے فرمایا: "اللہ تعالی اپنے مومن بندے کی توبہ سے اس سے زیادہ خوش ہوتا ہے جیسے کوئی شخص ایک ہلاکت خیز چٹیل میدان میں (جہاں نہ سابہ ہونہ پانی) سوجائے، اور اس کے ساتھ اس کا اونٹ ہوجس پر اس کا کھانا اور پانی ہو، جب وہ جاگے تو اپنا اونٹ نہ پائے، پھر اس کو ڈھونڈے یہاں تک کہ پیاسا ہوجائے، پھر کہے کہ میں جہاں تھاوہیں لوٹ جاؤں اور سوتے سوتے مرجاؤں، پھر مرنے کے لیے اپنا سر اپنے بازو پر رکھے، پھر جو جاگے تو اپنا اونٹ اپنی کا توشہ ہو، کھانا بھی اور پانی بھی، تو اللہ تعالی کو مومن بندے کی توبہ سے اس سے زیادہ خوشی ہوتی ہے جتنی اس شخص کو اپنے اونٹ اور توشہ ملنے سے ہوتی ہے "۔

ابن تيميه رَحْتُ لَنَّهُ كَهُمْ مِين: "هر توبه كرنے والا شخص الله كا محبوب ہے": { إِنَّ ٱللَّهَ يُحِبُّ ٱلتَّوَّبِينَ وَيُحِبُّ ٱلْمُتَطَهِّرِينَ اللهِ } [سورة البقرة: 222].

## ترجمہ: اللہ توبہ کرنے والوں کو اور پاک رہنے والوں کو پسند فرما تاہے۔

جو (اللہ) بندوں کے تئیں اس قدر رحمت وشفقت سے موصوف ہے ، وہ اس بات کا حقد ارہے کہ: اس سے حد درجہ محبت کی جائے ، اس محبت کے اثرات درجہ محبت کی جائے ، اس کے ساتھ کسی کو شریک نہ کیا جائے ، اس محبت کے اثرات ظاہر بھی ہونے چاہیے بایں طور کہ ہم اس کے لیے عبادت کو خالص رکھیں ، اس کی اطاعت و فرمانبر داری کے ذریعے



اس کی قربت حاصل کریں، وہ جن لو گوں اور جن اعمال کو محبوب رکھتا ہے ، ہم بھی انہیں محبوب رکھیں، وہ جن لو گوں اور جن اعمال کو ناپیند کر تاہے، ہم بھی انہیں ناپیند کریں۔

بلال بن سعد کہتے ہیں کہ: "تمہارے لیے ایک ایسا پروردگارہے جو تم میں سے کسی کو جلدی سزانہیں دیتا، بلکہ لغرش کو معاف کرتا، توبہ قبول فرماتا، (اس کی طرف) متوجہ ہونے والے کا خیر مقدم کرتا اور (اس سے) پیچے کھیرنے والے پر شفقت کرتا ہے: ﴿ وَهُوَ ٱلَّذِی یَقَبُلُ ٱلنَّوْبَةَ عَنْ عِبَادِهِ وَیَعَفُواْ عَنِ ٱلسَّیِّاتِ وَیَعَلَمُ مَا نَفَعَلُمُ مَا اَسُورَیْ وَیَعَلُمُ مَا اِسُورَةَ الشُوریُ : 25].

ترجمہ: وہی ہے جو اپنے بندوں کی توبہ قبول فرما تاہے اور گناہوں سے در گزر فرما تاہے اور جو کچھ تم کر رہے ہوسب جانتاہے۔

درالهی پر...

توبہ بیہ ہے کہ: معصیت سے اطاعت کی طرف، بدی سے نیکی کی طرف اور نافر مانی کی وحشت سے رحمٰن کی محبت کی طرف بھا گاجائے۔

یقیناتوبہ (بیہ ہے کہ)خالق سے اس کے درکی طرف اور جبار (سارے نقص کو دور کرنے والے اللہ) سے اس کی بارگاہ کی طرف راہ فرار اختیار کی جائے، اس کے غیظ وغضب سے اس کی رضاوخو شنو دی کی اور اس کی سز اسے اس کی عافیت وسلامتی کی پناہ لی جائے، ہم اس کی تعریف کی طاقت نہیں رکھتے، ہمارے لیے اس کے سواکوئی ماوی و ملجا نہیں، اور خات فرار ہے: { فَفِرُّ وَاْ إِلَى ٱللَّهِ ۖ إِنِّي لَكُمْ مِّنَهُ نَذِيرٌ مُّبِينٌ ﴿ ﴿ وَمِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللّٰهُ اللَّهُ اللّٰهُ الللّٰهُ الللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ اللللّٰهُ الللّٰهُ اللل

ترجمہ: تم اللہ کی طرف دوڑ بھا گو ( یعنی رجوع کرو)، یقینا میں تمہیں اس کی طرف سے صاف صاف تنبیہ کرنے والا ہوں۔

يا رَبِّ إِن عَظُمَت ذُنُوبِي كَثرَةً فَعَلَمُ فَلَقَد عَلِمتُ بِأَنَّ عَفوَكَ أَعظَمُ



#### فَبِمَن يَلُوذُ وَيَستَجِيرُ الْمحرِمُ

#### إِن كَانَ لَا يَرجُوكَ إِلَّا مُحْسِنٌ

ترجمہ: اے پالنہار!اگرمیرے گناہ بہت زیادہ ہیں، تو مجھے معلوم ہے کہ تیری بخشش اس سے کہیں زیادہ بڑھ کر ہے،اگر تیری (بخشش کی)امید صرف نیک کار ہی کر سکتاہے، تو مجر م و گناہ گار آخر کس کی پناہ طلب کرے۔

علی بن ابی طالب و النور فرماتے ہیں: "تعجب ہے اس شخص پر جو ہلاک وبرباد ہو جاتا ہے ، جب کہ اس کے پاس نجات کاراستہ موجو د ہو تاہے! دریافت کیا گیا: نجات کاراستہ کیاہے؟ آپ نے فرمایا: توبہ واستغفار "۔

ابن القیم عیک تم طراز ہیں:"بندہ مسلم کوا کثر جو چیز گناہ پر آمادہ کرتی ہے وہ ہے (توبہ کے بھروسے پر رہنا)، اگروہ یہ یقین کرلے کہ ممکن ہے کہ اسے توبہ کی مہلت ہی نہ مل سکے تواس کاخوف بے قابو ہو جائے گا"۔

سچی توبہ تب ہی ممکن ہے جب: گناہ کو ترک کر دیاجائے،اس پر ندامت وشر مندگی ظاہر کی جائے، دوبارہ اس کی طرف نہ لوٹ کاعزم کیا جائے،اس کی جگہ نیک عمل انجام دیاجائے، پھر اگر وہ گناہ حقوق العباد سے متعلق ہو تو حقد ار سے صلح صفائی کی جائے۔

شقیق بلخی عین اللہ فرماتے ہیں: "توبہ کی علامت یہ ہے کہ: سابقہ گناہوں پر روئے، گناہ میں پڑنے سے خوف کھائے، بری صحبت کو ترک کر دے اور نیک لوگوں کی صحبت کو لازم پکڑے"۔

سچی توبہ قبولیت سے سر فراز ہوتی ہے ، سوائے دو وقت کے : جب سورج مغرب سے طلوع ہو جائے اور اس وقت جب انسان جال کنی کے عالم میں ہو۔

#### بیدار کرنے والی تنبیہ...

بسااو قات اللہ عزیز وبرتر اپنے مومن بندے کوالی آزمائش میں مبتلا کر تاہے، جس کی وجہ سے وہ توبہ کرنے پر آمادہ ہو تاہے، تا کہ وہ عبودیت وبندگی کے در جہ کمال تک پہنچ سکے، اپنے پرورد گار کی بار گاہ میں خشوع و خضوع کاا ظہار کرے اور اس سے رجوع وانابت کرے۔



کتنے ایسے انسان ہیں جو اللہ سے دور ہوگئے، پھر اللہ عزیز وبر ترنے ان کی زندگی ننگ کر دی تا کہ وہ اس کی طرف رجوع کریں، پھر جب انہوں نے رجوع کیا، اس کی قربت کی حلاوت سے شاد کام ہوئے، استقامت اور توبہ کی نعمت کو محسوس کیا، تواس مصیبت اور سختی پر اللہ کے شکر گزار ہوئے جو ان کی نجات اور کامیابی کا سبب بنیں: {وَلَنُذِيقَنَّهُم مِنِ مِعْوْنِ اللَّهُ كَابِ لَا لَمُ كُبِرِ لَعَلَّهُمْ يَرْجِعُونِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ كُبَرِ لَعَلَّهُمْ يَرْجِعُونِ اللهِ الله

ترجمہ: بالیقین ہم انہیں قریب کے چھوٹے سے بعض عذاب اس بڑے عذاب کے سواچکھائیں گے تا کہ وہ لوٹ آئیں۔

اگر آپ کو اپنے گناہوں اور بے راہ رویوں پر چھوڑ دیا جائے اور آپ توبہ نہ کریں، اس کے باوجود بھی نعمتوں سے لطف اندوز ہوتے رہیں تو جان رکھے کہ آپ اللہ کے نزدیک مبغوض ہیں، اور یہ نواز شیں مہلت اور چھوٹ کے طور پر آپ کو مل رہی ہیں، کیوں کہ اللہ عزیز وہر ترکا فرمان ہے: { فَلَمَّا نَسُواْ مَا ذُكِّرُواْ بِهِ عَنَدَمَّنَا عَلَيْهِمَّ أَبُواَبَ كَاللّٰهُ مَا ذَكُرُواْ بِهِ عَنَدَمَّنَا عَلَيْهِمْ أَبُواَبَ كَاللّٰهُ مَا نَدُورَ اللّٰ نعام: 44].

ترجمہ: پھر جبوہ لوگ ان چیزوں کو بھولے رہے جن کی ان کو نصیحت کی جاتی تھی تو ہم نے ان پر ہر چیز کے دروازے کشادہ کر دیے یہاں تک کہ جب ان چیز وں پر جو کہ ان کو ملی تھیں، وہ خوب اتراگئے ہم نے ان کو دفعتاً پکڑلیا، پھر تووہ مالکل مالوس ہوگئے۔

اے اللہ! ہماری توبہ قبول فرما، یقینا تو توبہ قبول کرنے والانہایت مہربان ہے، ہمیں اور ہمارے والدین کو معاف فرما، یقینا توبہت بخشش والانہایت مہربان ہے۔



سینوں میں ایسے احساسات وجذبات اور عزائم وارادے پنہاں ہوتے ہیں جن تک کان کی رسائی ہوسکتی ہے، نہ نگاہ کی پہنچ، مگر بڑی حکمت اور وسیع علم والا (الله تعالی) ان سب سے باخبر ہو تاہے۔

دلوں میں افکار وخیالات کے انبار چھے ہوتے ہیں، مگر ان کے بارے میں کسی قریبی فرشتہ کو علم ہو تاہے، نہ کسی مبعوث نبی کو، نہ ہی کسی محبوب دوست کو، نہ کسی ماہر عالم دین یا کسی سرکش شیطان کو، البتہ ان سب سے غیب کاخوب علم رکھنے والا (اللہ تعالی) واقف ہو تاہے۔

(پیٹ میں پلنے والا) بچہ اپنی مال کے رحم کے اندر تہ بتہ حجلیوں میں لپٹا ہو تا ہے، کسی کو نہیں پیۃ ہو تا کہ آیاوہ زندہ ہے یامر دہ؟ نرہے یامادہ؟ بد بخت ہے یا نیک بخت؟ اس کی موت، اس کے رزق اور عمر کا بھی پیۃ نہیں ہو تا! مگر ان ساری چیزوں کی جان کاری اس ذات کو ہوتی ہے جس کا علم ہرشے کو محیط ہے، {وَاُللَّهُ بِحَصُّلِ شَیْءٍ عَلِیہِمُّ

[سورة البقرة: 282].

ترجمہ: الله تعالی ہرچیز کوخوب جاننے والاہے۔

علم: جہالت کی ضدہے۔

ترجمہ:جو کچھ ان کے آگے پیچھے ہے اسے اللہ ہی جانتا ہے ، مخلوق کا علم اس پر حاوی نہیں ہو سکتا۔



وہ عزیز وبرتر اپنی مخلوق کے سینے میں مخفی ایمان و کفر ، حق وباطل اور خیر وشر سے آگاہ ہے: {إِنَّ ٱللَّهَ عَلِيمُ بِذَاتِ ٱلصُّدُودِ ﴿ اللَّهِ ﴾ [سورة آل عمران: 119]. ترجمہ: الله تعالی دلول کے راز کو بخو بی جانتا ہے۔

{وَاللَّهُ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيكُ إِلَهُ } [سورة البقرة: 282].

ترجمہ: اللہ تعالی ہر چیز کوخوب جاننے والاہے۔

سر گوشی اس کے نزدیک ظاہر ،راز اس پر واضح اور مخفی اس پر عیاں ہے۔

وَهُوَ العَلِيمُ أَحاطَ عِلمًا بِالَّذِي فِي الكُونِ مِن سِرِّ وَمِن إِعلانِ وَبِكُلِّ شَيءٍ عِلمُهُ سُبحانَهُ قَاصِي الأُمورِ لَدَيهِ قَبلَ الدَّانِي لَا جَهلَ يَسبِقُ عِلمَهُ كَلَّا وَلَا يَنسَى كَمَا الإِنسانُ ذُو نِسيانِ

ترجمہ: وہ وسیع علم والاہے جو دنیا کی ہر مخفی اور عیاں چیز سے باخبر ہے۔اس پاک ذات کاعلم ہر ایک چیز کو شامل ہے، دور کی چیزیں اس کے نزدیک قریب کی چیز سے زیادہ (واضح) ہیں۔اس کاعلم ازلی ہے، وہ انسان کی مانند نسیان کا شکار نہیں ہوتا۔

## بے شک وہ وسیع علم والاہے:

(دررخت ہے) پتے کا جھڑ نااس کے علم میں ہے، (ذہن ودل میں جو) خیال آتا ہے وہ اس کے علم میں ہے، (زبان سے جو)بات نکلتی ہے وہ اس کے علم میں ہے، (دل میں جو)ہم نیت کرتے ہیں، وہ اس کے علم میں ہے، (بارش کاجو)قطرہ برستا ہے، وہ اس کے علم میں ہے۔

وہ زندہ ومر دہ،خشک وتر،حاضر وغائب، پوشیدہ وعیاں اور کمی وبیشی (ہرچیز کا)علم رکھتاہے:



{ ﴿ وَعِندَهُ وَمَا تَسَقُطُ مِن وَرَقَةٍ لِلْاَهُوَّ وَيَعَلَمُ مَا فِ ٱلْبَرِّ وَٱلْبَحْرِ وَمَا تَسَقُطُ مِن وَرَقَةٍ لِلَا يَعْلَمُهَا وَلَا حَبَّةٍ فِي طُلْمَتِ ٱلْأَرْضِ وَلَا رَطْبٍ وَلَا يَابِسٍ إِلَّا فِي كِنْنِ مُبِينِ ﴿ ﴾ [سورة الأنعام:59]. لإَن يَعْلَمُهَا وَلَا حَبَةٍ فِي طُلْمَتِ ٱلْأَرْضِ وَلَا رَطْبٍ وَلَا يَابِسٍ إِلَّا فِي كِنْنِ مُبِينِ ﴿ ﴾ [سورة الأنعام:59]. ترجمه: الله تعالى بى كے پاس ہے غيب كى تنجيال (خزانى) ،ان كو نهيل جانتا بجز الله كے ،اور وہ تمام چيز ول كوجانتا ہے جو كچھ خشكى ميں ہيں اور جو كچھ درياؤل ميں اور كوئى پية نهيں گرتا مروہ اس كو بھى جانتا ہے اور كوئى دانه زمين كے تاريك حصول ميں نهيں پڑتا اور نه كوئى تراور نه كوئى خشك چيز گرتى ہے مگريہ سب كتاب مبين ميں ہيں۔

بعض صحابہ کرام نے دل ہی دل میں کچھ باتیں کی ، انہیں ظاہر نہیں کیا، بلکہ انہیں چھپایا اور راز میں رکھا تو اللہ عزوجل نے یہ آیت پاک نازل فرمائی: { عَلِمَ اللَّهُ أَنَّكُمْ كُنتُمْ تَخْتَا نُوكَ أَنفُسَكُمْ } [سورة البقرة:187].

ترجمہ: تمہاری پوشیدہ خیانتوں کا اللہ تعالی کو علم ہے۔

نبی علی این کسی زوجه محتر مه سے ایک راز کی بات کی، (تواس نے دوسر کی کوبتادی، جب اس نے اس کو افتا کی اور اللہ نے اس حال سے پیغیر علی کو آگاہ کر دیا تو پیغیر علی گیا نے اپنی زوجه محتر مه کو) وہ بات کچھ تو بتائی اور کچھ نه بتائی، تووہ پوچھنے لگی: اس کی خبر آپ کو کس نے دی؟ { قَالَ نَبَاّ فِی ٱلْعَلِيمُ ٱلْحَبِيرُ ﴿ آَلُ اللّٰهِ عَلَيْهُ ٱلْحَبِيرُ ﴿ آَلُ اللّٰهِ عَلَيْهُ اللّٰهِ اللّٰهِ عَلَى اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ الللّ

ترجمہ: کہا:سب جاننے والے پوری خبر رکھنے والے (اللہ)نے مجھے یہ بتلایا ہے۔

غزوہ بدر کے بعد عمیر بن وہب اور صفوان بن امیہ رات کے وقت کعبہ کے پاس بیٹے رسول اللہ اللہ اللہ کے قتل ناگہانی کی سازش رج رہے تھے، تو اللہ عزوجل نے اپنے رسول اللہ کی اس چال کی خبر کر دی، اور ان کے کاربد سے آپ کو آگاہ فرمادیا: { قَالَ رَبِّی یَعْلَمُ ٱلْقَوْلَ فِی ٱلسَّمَاءِ وَٱلْأَرْضِ وَهُو ٱلسَّمِیعُ ٱلْعَلِیمُ الْاسَاء:4].



ترجمہ: پیغمبر نے کہا: میر اپرورد گار ہر اس بات کو جو زمین و آسمان میں ہے، بخوبی جانتا ہے، وہ بہت ہی سننے والا اور جاننے والاہے۔

تبوك ميں منافقين نے آپس ميں سرگوشى كى اور رسول الله عليه محابه رفي الله عليه اور دين اسلام كى عيب جوئى اور ان كى غيبت كى، توغيبوں كو خوب جاننے والے نے اپنے رسول كو ان (منافقوں) كى چال، مكر و فريب اور استهزاسے باخبر فرماديا: { أَلَمْ يَعَلَمُ وَاْ أَنَ اللّهَ يَعَلَمُ سِرَّهُمْ وَ وَنَجُونِهُمْ وَأَنَ اللّهَ عَلَامُ الْغُيُوبِ اللهِ اللهِ عَلَامُ اللّهُ يَعَلَمُ سِرَّهُمْ وَنَجُونِهُمْ وَأَنَ اللّهُ عَلَامُ الْغُيُوبِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ الله

ترجمہ: کیاوہ نہیں جانتے کہ اللہ تعالی کو ان کے دل کا بھید اور ان کی سر گوشی سب معلوم ہے اور اللہ تعالی غیب کی تمام باتوں سے خبر دار ہے۔

الله تعالى كاعلم كامل اور ہر چيز كوشامل ہے:

{ إِنَّكُمْ آلِلَّهُ ٱللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ إِلَّا هُو وسِعَ كُلَّ شَيْءٍ عِلْمًا ١٠٠٠ [سورة طه: 98].

ترجمہ: اصل بات یہی ہے کہ تم سب کامعبود برحق صرف اللہ ہی ہے۔اس کے سواکوئی پرستش کے قابل نہیں۔اس کاعلم تمام چیزوں پر حاوی ہے۔

باری تعالی کے کمال علم میں اس کی کوئی مخلوق اس جیسی نہیں: { لَیْسَ کَمِثْلِهِ عِلَهِ مَنْ اَسْ وَهُوَ ٱلسَّمِيعُ الْبَصِيرُ اللهِ } [سورة الشوری: 11].

ترجمه: اس جیسی کوئی چیز نہیں، وہ سننے اور دیکھنے والا ہے۔

{فَعَلِمَ مَا لَمْ تَعْلَمُواْ فَجَعَلَ مِن دُونِ ذَالِكَ فَتْحًا قَرِيبًا ١٠٠ [سورة الفَّح:27].

ترجمہ:وہ ان امور کو جانتاہے جنہیں تم نہیں جانتے، پس اس نے اس سے پہلے ایک نزدیک فتح میسر کی۔



اگرانسان کو کسی چیز کاعلم ہے توبہ اللہ پاک وبرترکی تعلیم کا نتیجہ ہے، کیوں کہ ہر قسم کی شرعی اور قدری علم کا مرجع ومصدر پاک وبرتر اللہ ہے، جو غالب اور حکمت والاہے: { قَالُواْ سُبْحَنَكَ لَا عِلْمَ لَنَا ٓ إِلَّا مَا عَلَمْتَنَاۤ ۖ إِنَّكَ مَرجع ومصدر پاک وبرتر اللہ ہے، جو غالب اور حکمت والاہے: { قَالُواْ سُبْحَنَكَ لَا عِلْمَ لَنَاۤ إِلَّا مَا عَلَمْتَنَاۤ ۖ إِنَّكَ مَرجع ومصدر پاک وبرتر اللہ ہے، جو غالب اور حکمت والاہے: { قَالُواْ سُبْحَنَكَ لَا عِلْمَ لَنَاۤ إِلَّا مَا عَلَمْتَنَاۤ ۖ إِنَّكَ مَا عَلَمْتَنَاۤ ۗ إِنَّكَ اللَّهُ عِلَى مُنْ اللَّهُ عَلَيْمُ اللّٰهِ اللّٰهُ عَلَيْمُ اللّٰهِ اللّٰهِ عَلَى اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ عَلَيْمُ اللّٰهُ عَلَيْمُ اللّٰهُ عَلَيْمُ اللّٰهِ اللّٰهُ عَلَيْمُ اللّٰهِ اللّٰهُ عَلَيْمُ اللّٰهُ عَلَيْمُ اللّٰهُ عَلَيْمُ اللّٰهُ عَلَيْمُ اللّٰهُ عَلَيْمُ اللّٰهِ اللّٰهُ عَلَيْمُ اللّٰهُ عَلَيْمُ اللّٰهُ عَلَيْمُ اللّٰهُ عَلَيْمُ اللّٰهُ عَلَيْمُ اللّٰهُ عَلَيْمُ اللّٰهُ اللّٰهُ عَلَيْمُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ عَلَيْمُ اللّٰهُ اللّٰهُ عَلَيْمُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ اللّٰهُ عَلَيْمُ اللّٰهُ اللّٰهُ عَلَيْمُ اللّٰهُ عَلَالِهُ اللّٰهُ اللّٰهُ عَلَيْمُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ عَلَيْمُ اللّٰهُ اللّٰهُ عَلَيْمُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ عَلَيْمُ اللّٰهُ اللّٰهُ عَلَيْمُ اللّٰهُ عَلَيْمُ اللّٰهُ اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ عَلَيْمُ اللّٰهُ اللّٰهُ عَلَيْمُ اللّٰهُ اللّٰهُ عَلَيْمُ اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ عَلَيْهُ عَلَى اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ عَلَيْهُ عَلَى اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ عَلَيْمُ اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ عَلَيْمُ عَلَى اللّٰهُ اللّٰهُ عَلَيْمُ اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ عَلَيْمُ عَلَا عَلَامُ عَلَى اللّٰهُ ع

ترجمہ: ان سب نے کہا: اے اللہ! تیری ذات پاک ہے، ہمیں تو صرف اتناہی علم ہے جتنا تو نے ہمیں سکھار کھا ہے، پورے علم و حکمت والا تو تو ہی ہے۔

نيز فرمايا: {وَعَلَّمَكَ مَا لَمْ تَكُن تَعُلَمُّ } [سورة النساء: 113].

ترجمه: نخجے وہ سکھایا جسے تو نہیں جانتا تھا۔

اگر لوگ اپنے علم اور اپنے پاس موجود معلومات اکھٹی کریں توبہ اللہ کے وسیع تر علم کے بالمقابل نہایت ہی معمولی ثابت ہوں گی: { وَيَسْتَلُونَكَ عَنِ ٱلرُّوجَ قُلِ ٱلرُّوحُ مِنْ أَمَّرِ رَبِّى وَمَاۤ أُوتِيتُهُ مِّنَ ٱلْعِلْمِ إِلَّا قَلِيلًا اللهِ عَلِيلًا اللهِ اللهِ عَلِيلًا اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ ال

ترجمہ: بیاوگ آپ سے روح کی بابت سوال کرتے ہیں، آپ جواب دے دیجئے کہ روح میرے رب کے تھم سے ہے اور تہہیں بہت ہی کم علم دیا گیاہے۔

حضرت خضر اور موسی علیقیا جب کشتی پر سوار ہوئے اور انہوں نے ایک چڑیا کو دیکھا جو کشتی کے کنارے بیٹی سختی اور سمندر میں ایک یادوچونچی ماری تھی، تب خضر نے موسی علیقیا سے کہا کہ: اے موسی!(علیقیا) میرے اور آپ کے علم نے اللہ کے علم میں سے اتنا بھی کم (نہیں) کیا جتنا کہ اس چڑیا نے اپنی چونچے سے سمندر کا پانی کم کیا۔

ایک حقیقت... تمام غیبی علوم ہمارے عزیز وبرتر پروردگار کے لیے خاص ہیں: ﴿ ﴿ وَعِندَهُ، مَفَاتِحُ اللّٰهُوَ ﴾ [سورة الأنعام: 59].



ترجمہ:اللہ تعالی ہی کے پاس ہیں غیب کی تنجیاں (اور خزانے)،ان کو کوئی نہیں جانتا بجزاللہ کے۔

ان میں سے پانچ امور کا تذکرہ فرمایا: { إِنَّ ٱللَّهَ عِندَهُ، عِلْمُ ٱلسَّاعَةِ وَيُنَزِّلُ ٱلْغَيْثَ وَيَعْلَمُ مَا فِي الْأَرْحَامِ وَمَا تَدْدِى نَفْسُ بِأَيِّ أَرْضِ تَمُوتُ إِنَّ ٱللَّهَ عَلِيمُ خَبِيرُ الْآرْحَامِ وَمَا تَدْدِى نَفْسُ بِأَيِّ أَرْضِ تَمُوتُ إِنَّ ٱللَّهَ عَلِيمُ خَبِيرُ الْآرُحَامِ وَمَا تَدْدِى نَفْسُ بِأَيِّ أَرْضِ تَمُوتُ إِنَّ ٱللَّهَ عَلِيمُ خَبِيرُ الْآرُحَامِ وَمَا تَدْدِى نَفْسُ بِأَيِّ أَرْضِ تَمُوتُ إِنَّ ٱللَّهَ عَلِيمُ خَبِيرُ اللَّهُ اللهُ عَلِيمُ خَبِيرُ اللهُ اللهُ عَلَيمُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلِيمُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيمُ اللهُ الللهُ اللهُ اللللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الل

ترجمہ: بے شک اللہ تعالیٰ ہی کے پاس قیامت کاعلم ہے، وہی بارش نازل فرماتا ہے، اور ماں کے پیٹ میں جو ہے اسے جانتا ہے۔ کوئی (بھی) نہیں جانتا کہ کل کیا (بچھ) کرے گا؟ نہ کسی کو یہ معلوم ہے کہ کس زمین میں مرے گا۔ (یاد رکھو) اللہ تعالیٰ ہی پورے علم والا اور صحیح خبر ول والا ہے۔

يه پانچ غيب كي وه تنجيال ہيں جن كاعلم صرف الله كوہے:

ا- قیامت کاعلم:اخروی زندگی کی اصل تنجی۔

۲- بارش نازل کرنا: زمین کو نباتات کے ذریعہ زندگی بخشنے کی گنجی۔

٣-رحم مادر كاعلم: دنيوى زندگى كى تنجى\_

ہ-منتقبل کاعلم: مستقبل کے رزق کی <sup>کنج</sup>ی۔

۵- جائے وفات کاعلم: برزخی زندگی کی تنجی اور (مرنے والے) ہر انسان کی منفر د قیامت کاعلم۔

اس میں کوئی شک نہیں کہ علم غیب (کا دائرہ)اس سے کہیں زیادہ بڑااور کشادہ ہے کہ اسے صرف انہیں امور پر مو قوف کر دیا جائے۔ آیت میں خبر دینے سے مقصو د بعض اہم امور کا ذکر کرنا ہے ، نہ کہ ہرچیز کا احاطہ ، حبیبا کہ اللّٰہ

تعالى ن فرمايا: { قُل لَا يَعَلَمُ مَن فِي ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ ٱلْغَيْبَ إِلَّا ٱللَّهُ } [سورة النمل: 65].

ترجمہ: کہہ دیجئے کہ آسانوں والوں میں سے، زمین والوں میں سے سوائے اللہ کے کوئی غیب نہیں جانتا۔

جویہ دعوی کرے کہ اللہ پاک وبرتر کے علاوہ بھی کوئی ہے جسے غیب کاعلم ہے، توبلاشبہ اس نے محمد علیہ پر اتاری گئی شریعت کا انکار کیا۔انبیاء علیہم السلام غیب کا کوئی علم نہیں رکھتے تھے، سوائے اس کے جس سے اللہ نے



انہیں مطلع کیا ہو، عائشہ طُی اُن ہیں: "جس نے یہ دعوی کیا کہ نبی عَیْنَ الیّی چیزوں کے بارے میں بتلاتے ہیں جو کل و قوع پذیر ہونے والی ہیں تو اس نے اللّه پر بڑا بہتان باندھا!"، { وَلَوْ كُنتُ أَعْلَمُ ٱلْغَیْبَ لَاَسَّتَ حَثَرَتُ مِنَ ٱلْخَیْرِ وَمَا مَسَنِی ٱلسُّوَءُ إِنْ أَنَا إِلَّا نَذِیرٌ وَبَشِیرٌ لِقَوْمِ یُؤُمِنُونَ ﴿ اَلَٰ اللّٰ مَالَٰ عَلَمُ اللّٰ الللّٰ اللّٰ الللّٰ الللّٰ الللّٰ اللّٰ الللّٰ اللّٰ اللّٰ الللّٰ اللّٰ الللّٰ الللّٰ اللّٰ اللّٰ اللّٰ اللّٰ الللّٰ الللّٰ الللّٰ اللّٰ الللّٰ الللّٰ الللّٰ اللّٰ اللّٰ اللّٰ اللّٰ اللّٰ اللّٰ الللّٰ اللللّٰ الللّٰ اللّٰ الللّٰ الللّٰ اللّٰ الللّٰ الللّٰ اللّٰ اللّٰ اللّٰ اللّٰ اللّٰ اللّٰ اللّٰ الللّٰ اللّٰ اللّٰ اللّٰ اللّٰ اللّٰ الللّٰ الللّٰ الللّٰ الللّٰ اللللّٰ الللّٰ الللّٰ الللّٰ الللّٰ الللّٰ الللّٰ الللللّٰ الللّٰ اللللّٰ الللللّٰ اللللّٰ اللللّٰ اللللّٰ الللللّٰ الللللّٰ اللللللللّٰ اللللّٰ اللللّٰ اللللّٰ اللللّٰ الللللّٰ اللللّٰ اللللّٰ ا

ترجمہ:اگر میں غیب کی باتیں جانتا ہوتا تو میں بہت سے منافع حاصل کرلیتااور کوئی نقصان مجھ کو نہیں پہنچا۔

بیں؟!

#### اس نام (علیم) میں آپ کا حصہ...

الله عزيز وبرتر جے علم سے نواز تاہے،خواہ وہ تھوڑاہی كيوں نہ ہو، اسے بلند مقام پر فائز كرتا ہے:

{يَرْفَعِ ٱللَّهُ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْمِنكُمْ وَٱلَّذِينَ أُوتُواْ ٱلْعِلْمَ دَرَجَنَتٍ } [سورة المجادرة: 11].

ترجمہ: الله تعالی تم میں سے ان لو گول کے جوایمان لائے ہیں اور جو علم دیے گیے ہیں، درجے بلند کر دے گا۔

اگر کوئی عالم ہو، پر ہیز گار ہو، اللہ کی معرفت رکھتا ہو، اس کے حقوق اداکر تا ہو (تواس کی بلند مقامی کا کیا کہنا)! بیہ وہ لوگ ہیں جنہوں نے اللہ کے علم پر یقین کیا، (جس سے) اللہ کے تئین ان کی خثیت اور تعظیم مزید بڑھ گئ، اسی لیے اللہ نے سات آسانوں کے اوپر سے ایسے لوگوں کا تزکیہ کرتے ہوئے فرمایا: {إِنَّمَا يَغَشَى اللَّهَ مِنْ عِبَادِهِ الْعُلَمَةُ أُنَّا } [سورۃ فاطر: 28].

ترجمہ: اللہ سے اس کے وہی بندے ڈرتے ہیں جو علم رکھتے ہیں۔

معلوم ہوا کہ علم: تمام شریفانہ خصلتوں کی بنیاد ہے،جوانسان کوبلند مرتبے تک پہنچا تاہے..



انسان اس مقام پر اسی وقت فائز ہو سکتا ہے جب علم سے لیس ہو، ہمیشہ اللہ سے علم کی وعاکر ہے، اور ہمارے رسول علی کی اس وعاکو حرز جال بنائے جس کی تعلیم اللہ نے آپ کو دی: {وَقُل رَّبِّ زِدْ فِي عِلْمًا ﴿ اللهِ } [سورة طه: 114].

### ترجمه: پیه دعاکر که پرورد گار!میراعلم بڑھا۔

ابن حزم موسی تر الله فرماتے ہیں: "سب سے جلیل القدر علم وہ ہے جو آپ کو اپنے رب سے قریب کر دے "۔

ابن القیم موسی تر قرار تر اللہ تا اگر اکثر لوگ اس لذت - یعنی علم کی لذت - اور اس کی عظمت شان سے بے خبر نہ ہوتے ، تو اس کے حصول کے لیے ایک دوسر ہے سے تلوار زنی کرتے ، مگر اسے نالپندید گیوں کے پر دے سے محبر دیا گیا ہے اور لوگوں پر جہالت کا ایسا پر دہ ڈال دیا گیا ہے جس نے انہیں اس لذت سے محروم کر دیا، تا کہ اللہ تعالی جسے جانے اس (علم) سے سر فراز کرے ، اللہ بڑے فضل واحسان والا ہے۔

اے اللہ! اے وسیع علم والے (رب)! ہمیں اس علم سے نواز جو ہمارے لیے مفید ہو، ہمیں اس علم سے فائدہ پہنچا جو تونے ہمیں سکھایا اور ہمارے علم میں اضافہ فرما۔







## توپاک ہے اے عظیم وبرتر!

جس سے چاہتا ہے باد شاہی چھین لیتا ہے، مالداری کے بعد فقیر ونادار بنادیتا ہے، رفعت وبلندی کے بعد پستی اور طاقت و قوت کے بعد کمزوری وناتوانی سے دوچار کرتا ہے، جسے چاہتا ہے بلندی عطا کرتا ہے، جسے چاہتا ہے اپنی توفیق سے سر فراز کرتا ہے، جسے چاہتا ہے فول عام عطا کرتا ہے، جسے چاہتا ہے اور جسے چاہتا ہے محروم رکھتا ہے، تیسے سر فراز کرتا ہے، جسے چاہتا ہے محروم رکھتا ہے، تیرے ہی ہاتھ میں ہر قسم کی بھلائی ہے، یقیناتو ہر ایک چیز پر قادر ہے۔

تیرے سواکوئی معبود برحق نہیں، توعظیم وبرتر اور حلیم وبر دبارہے۔

عَظُمَت صِفاتُكَ يا عَظِيمٌ فَجَلَّ أَن

يُحصِى الثَّناءَ عَليكَ فِيها قَائِلُ

ترجمہ: اے عظیم وبرتر (رب)! تیری صفات اتنی عظیم الثان ہیں کہ کسی کے بس میں نہیں کہ تیری ان صفات پر کما حقہ تعریف و ثنا کر سکے۔

العظیم عزوجل: بیہ اللہ کے خوبصورت ناموں میں سے ہے، یہ ہمارے عظیم وبرتر پرورد گار کا ایک جلیل القدر نام ہے، جواپنے دامن میں عظمت و جلال اور عزت وسر داری کے معانی سموئے ہوئے ہے۔

(یہ ایسانام ہے جو) ہیب و جلال کی انتہا کو پہنچا ہوا ہے ، اس کے حروف میں قوت اور معنی میں رفعت پائی جاتی ہے ، اللہ بزرگ وبر تر کا فرمان ہے: {وَهُوَ ٱلْعَلِيمُ الْعَظِيمُ ﴿ اللهِ بِرَاكَ وَبِرَتِرَ كَا فَرِمَانَ ہِے: {وَهُوَ ٱلْعَلِيمُ اللّٰهِ بِاللّٰهِ بِرَاكَ وَبِرَتَرَ كَا فَرِمَانَ ہِے: {وَهُوَ ٱلْعَلِيمُ اللّٰهِ اللّٰهِ بِاللّٰهِ اللّٰهِ بِاللّٰهِ بِاللّٰهِ بَاللّٰهِ بِاللّٰهِ بَاللّٰهِ بَاللّٰهِ بَاللّٰهِ بَاللّٰهِ بِاللّٰهِ بَاللّٰهِ بِاللّٰهِ بَاللّٰهِ بَاللّٰهِ بَاللّٰهِ بَاللّٰهِ بَاللّٰهِ بَاللّٰهِ بَاللّٰهِ بَاللّٰهِ بَاللّٰهِ بَاللّٰهُ بَاللّٰهِ بَاللّٰهِ بَاللّٰهِ بَاللّٰهِ بَاللّٰهِ بَاللّٰهِ بَاللّٰهِ بَاللّٰهُ بَاللّٰهِ الللّٰهِ بَاللّٰهِ بَاللّٰهُ مِنْ اللّٰهُ بَاللّٰهِ بَاللّٰهِ بَاللّٰهِ بَاللّٰهِ بَاللّٰهِ بَاللّٰهِ بَاللّٰهُ بَاللّٰهِ بَاللّٰهِ بَاللّٰهِ بَاللّٰهِ بَاللّٰهِ فَاللّٰهِ بَاللّٰهُ مِنْ مَا الللّٰهِ بَاللّٰهِ بَاللّٰهِ فَاللّٰهِ فَاللّٰهُ مِنْ اللّٰهِ فَاللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ فَاللّٰهِ فَاللّٰهُ فَاللّٰهِ فَاللّٰهِ فَاللّٰهِ فَاللّٰهِ فَاللّٰهِ فَاللّٰهُ فَاللّٰهُ فَاللّٰهُ فَاللّٰهِ فَاللّٰهِ فَاللّٰهِ فَاللّٰهِ فَاللّٰهِ فَاللّٰهُ فَاللّٰهِ فَاللّٰهِ فَاللّٰهِ فَاللّٰهِ فَاللّٰهِ فَاللّٰهِ فَاللّٰهُ فَاللّٰهُ فَاللّٰهِ فَاللّٰهُ فَاللّٰهِ فَاللّٰمِ فَاللّٰهِ فَاللّٰمِ فَاللّٰهِ ف

ترجمہ: وہ تو بہت بلند اور بہت بڑاہے۔



العظیم عزوجل: عظمت والا ہے ، اس کی شان نرالی ہے ، اس کا مقام و مرتبہ بلند ہے ، وہ عقل کی حدوں سے مافوق ہے ، جس کی کیفیت وحقیقت کا ادراک اور تصور کرنا ممکن نہیں۔

ہمارا پر ور دگار اپنی ذات میں عظیم ہے، عظمت وجلال میں اس کے ہم مثل کوئی نہیں۔

اس کی عظمت بی ہے کہ: تمام آسان وزمین اس کی متھلی میں رائی کے دانے سے بھی کمتر ہیں: { وَمَا قَدَرُواْ اللّهَ حَقَّ قَدْرِهِ وَاللّهَ مَنْ وَسَا اللّهَ حَقَّ قَدْرِهِ وَاللّهَ مَنْ وَسَا اللّهَ حَقَّ قَدْرِهِ وَاللّهَ مَنْ وَسَا اللّهَ عَمَّا يُشْرِكُونَ اللّهَ اللهِ عَمَّا يُشْرِكُونَ اللّهَ } [سورة الزمر: 67].

ترجمہ: ان لوگوں نے جیسی قدر اللہ تعالی کی کرنی چاہئے تھی نہیں کی، ساری زمین قیامت کے دن اس کی مٹھی میں ہوگی اور برتر ہے ہر اس چیز سے جسے لوگ اس کا شریک بنائیں۔ شریک بنائیں۔

نبی علیہ کی صحیح حدیث ہے کہ آپ نے فرمایا: "(اللہ تعالیٰ کی وسیع) کرسی کے مقابلے میں سات آسان اس طرح ہیں جیسے بیابان زمین میں کوئی چھلا پڑا ہو اور پھر کرسی کے مقابلے میں (اللہ تعالیٰ کے) عرش کی ضخامت اس طرح ہے جیسے اس چھلے کے مقابلے میں بیابان کا وجو د ہے" [یہ حدیث صحیح ہے، اسے ابن ابی شیبہ نے روایت کیا ہے]۔

کرسی اور عرش کی میہ عظمت ہے -جو کہ اللہ کی مخلوقات میں سے ہیں - تواللہ پاک وبرتر کی عظمت کس قدر ہوگی جس کے لیے اعلی ترین مثال ہے ، جو عرش پر مستوی ہے ، اور جو عزیز وبرتر اپنی تمام مخلوقات پر بلند ہے۔
ہمارا عزیز وبرتر پر وردگار اپنی صفات میں عظیم ہے ، وہ کمال کی تمام تر صفات سے متصف ہے ، اپنی رحمت و قدرت ، اپنی نوازش اور جلال و جمال میں عظیم وبرتر ہے۔



حدیث قدسی میں آیاہے:" بڑائی (و کبریائی)میری چادرہے اور عظمت میر انتہ بند، توجو کوئی ان دونوں چیزوں میں کسی کو مجھ سے چھیننے کی کوشش کرے گامیں اسے جہنم میں ڈال دوں گا"[پیر حدیث صحیح ہے، اسے ابوداود نے روایت کیاہے]۔

ہمارا پرورد گار اپنے افعال میں عظیم وبرترہے، کیوں کہ بیہ افعال (اللّٰدکے)عدل و حکمت، فضل واحسان اورارادہ ومشیئت کی وسعت و کشادگی پر دال ہیں۔

وَهُو العَظِيمُ بِكُلِّ مَعنَى يُوجِبُ التَّعظِيمَ لا يُحصِيهِ مِن إِنسانِ

ترجمہ: تعظیم کو واجب تھہرانے والے تمام تر معانی کے ساتھ وہ عظیم وبر ترہے،اس کی عظمت کے ان معانی کو انسان شار نہیں کر سکتا۔

الله عزيز وبرتر اپن عظمت ميں درجه كمال پر فائز ہے: { وَمَا قَدَرُواْ ٱللّهَ حَقَّ قَدْرِهِ وَٱلْأَرْضُ جَمِيعًا قَبْضَتُهُ، يَوْمَ ٱلْقِيكَمَةِ وَٱلسَّمَوَتُ مَطُوِيَّكَ أَبِيمِينِهِ أَسُبْحَنَهُ، وَتَعَكَى عَمَّا يُشْرِكُونَ ﴿ ﴿ ﴾ } [سورة الزم: 67].

ترجمہ: ان لوگوں نے جیسی قدر اللہ تعالیٰ کی کرنی چاہئے تھی نہیں کی، ساری زمین قیامت کے دن اس کی مٹھی میں ہوگی اور برترہے ہر اس چیز سے جسے لوگ اس کا شریک بنائیں۔ شریک بنائیں۔

ماتھ اٹھاکر ( دعاکریں)!

دعائیں خواہ جتنی بڑی اور زیادہ ہوں، وہ اللہ کے لیے بڑی نہیں، نبی علیق کی صحیح حدیث ہے: "تم میں سے کوئی شخص جب دعاکرے تقض جب دعاکرے نہ کہے کہ یااللہ!اگر تو چاہے تو مجھے معاف کر دے۔ بلکہ یقین کے ساتھ دعاکرے اور خواہش کا اظہار کرے کیونکہ اللہ جو کچھ بھی نواز تاہے، وہ اس کے لیے بڑی بات نہیں"[اسے بخاری ومسلم نے روایت کیاہے]۔



ہمارا پر ور د گار اپنی رحمت ومغفرت میں عظیم ہے ، اپنی بر دباری اور لطف و کرم میں عظیم ہے ، اس کے لیے بیہ بڑی بات نہیں کہ وہ بندے کو معاف کر دے۔

صحیحین کے اندر شفاعت والی حدیث میں آیاہے کہ نبی سیکھی نے فرمایا:" اے محمد! اپناسر اٹھاؤ، جو کہو گے سنا جائے گا، جو مانگو گے دیاجائے گا، جو شفاعت کروگے قبول کی جائے گی۔ میں کہوں گا: اے رب! مجھے ان کے بارے میں کبی اجازت دیجئے جنہوں نے لا الہ الا اللہ کہاہے۔ اللہ تعالی فرمائے گامیری عزت، میرے جلال، میری کبریائی، میری بڑائی کی قشم! اس میں سے (میں) انہیں بھی نکالوں گا جنہوں نے کلمہ لا الہ الا اللہ کہاہے "۔

وِلَما قَسَا قَلبِي وَضَاقَت مَذَاهِبِي جَعلتُ رَجَائِي خَوَ عَفوِكَ سُلَّمًا تَعَاظَمنِي ذَنبِي فَلمَّا قَرَنتُه بِعَفوِكَ رَبِّي صَارَ عَفوُكَ أَعظَمَا

ترجمہ: جب میر اول سخت پڑگیا اور میری راہیں ننگ ہو گئیں، تو تیرے عفو و در گزرتک پہنچنے کے لیے میں نے اپنی امید کوزینہ بنالیا۔ میرے اوپر میرے گناہوں کا انبار ہوگیا، لیکن اے میرے پروردگار! جب میں نے تیرے عفو و در گزرسے اپنے گناہوں کا موازنہ کیا تو تیر اعفو و در گزراس سے کہیں زیادہ بڑھ کر نظر آیا۔ جس نے عظیم و برتر (پروردگار) کی پناہ کی وہ نجات یالیا...

رسول الله علی صحیح حدیث ہے کہ: "آپ علی جب مسجد میں تشریف لے جاتے تو فرمات: «أَعودُ باللهِ العَظِیمِ وَبِوَجِهِدِ الصَّرِیمِ وَسُلطَانِدِ القَدِیمِ مِن الشیطانِ الرَّجیمِ» (میں الله عظیم کی، اس کی ذات کریم کی اور اس کی قدیم بادشاہت کی مر دود شیطان سے پناہ چاہتاہوں) کہا کہ: جب مسجد میں داخل ہونے والا آدی یہ کہتا ہے تو شیطان کہتا ہے: اب وہ میرے شرسے دن بھر کے لیے محفوظ کر لیا گیا" [حدیث صحیح ہے، اسے ابوداود نے روایت کیا ہے]۔



جو شخص اپنی زبان سے اللہ عزیز وبرتر کی عظمت بیان کرے ، قیامت کے دن اس کامیز ان وزنی ہوگا ، نبی عظمت کی صحیح حدیث ہے آپ نے فرمایا: " دو کلے جو زبان پر ملکے ہیں تر ازومیں بہت بھاری اور رحمان کو عزیز ہیں « سبحان اللہ العظیم ، سبحان اللہ و بحمد ه » "[اسے بخاری ومسلم نے روایت کیاہے]۔

بلکہ اللہ نے اپنے بندوں کو اس نام کی تشبیح کرنے کا حکم دیاہے، فرمان باری تعالی ہے:

{ فَسَبِّحْ بِأُسْمِ رَبِّكَ ٱلْعَظِيمِ ﴿ اللَّهِ الْعَالَ اللَّهِ الْعَلَّا لَهُ الْعَالَةِ عَلَّا اللَّهُ الم

ترجمہ: اپنے بہت بڑے رب کے نام کی تسبیح کیا کرو۔

نبی ﷺ نے بھی اپنی امت کو یہ حکم فرمایا کہ وہ نماز میں اس نام کی تنبیج کیا کریں:"رکوع میں عزیز وبر تررب کی عظمت بیان کرو"[مسلم]۔

فراخی و کشادگی کی شخی:

جب كوئى ناگهانى مصيبت در پيش ہو، دم گفتے كے اور فكر وغم سے نڈھال ہوجائيں توبيہ دعا پڑھيں: "لا إِلهَ إِلا اللهُ العظيمُ الحليمُ، لا إِلهَ إلا اللهُ ربُّ السَّماواتِ وربُّ الأرضِ اللهُ العظيمُ الحليمُ، لا إِلهَ إلا اللهُ ربُّ السَّماواتِ وربُّ الأرضِ وربُّ العظيمُ العظيمِ" (ترجمہ: الله صاحب عظمت اور بر دبار كے سواكوئى معبود نہيں، اللہ كے سواكوئى معبود نہيں جو عشمت اور بر دبار كے سواكوئى معبود نہيں عظيم كارب ہے ) اللہ كے سواكوئى معبود نہيں جو آسانوں اور زمينوں كارب ہے اور عرش عظيم كارب ہے ) جوعرش عظيم كارب ہے ) اللہ كے سواكوئى معبود نہيں جو آسانوں اور زمينوں كارب ہے اور عرش عظيم كارب ہے )

اگر کسی باد شاہ سے خوف محسوس ہو (توجان رکھے کہ) اللہ کی باد شاہت سب سے بڑی ہے، عبد اللہ بن مسعود مُنْ الله عن اللہ عن اللہ عن اللہ بن مسعود مُنْ الله عن اللہ عن اللہ



إِلَّا أَنتَ" (ترجمہ: اے اللہ! سات آسانوں اور عرش عظیم کے رب، فلاں بن فلاں اور اس کی جماعت ہے -جو کہ تیری ہی مخلوق ہیں - مجھے اپنی پناہ عطاکر کہ ان میں سے کوئی مجھے پر ظلم یاسر کشی کرے، تیری پناہ بہت قوی ہے، تیری حمد و ثنا بہت بڑھ کرہے، اور تیرے سواکوئی معبود برحق نہیں )۔

نبی علی ایستان میں او صنے سے عظمت الهی کی پناہ طلب کرتے تھے، آپ فرمات: "الله مه! أَعودُ عودُ الله عودُ الله على الله عل

یمی وجہ ہے کہ جو (اللہ) عظیم وبرتر کی پناہ میں آجائے، اس کی قربت حاصل کرلے، اور پر ہیز گاروں میں شامل ہوجائے تو وہ دنیا میں امن وامان سے بہرہ مند ہوتا ہے اور آخرت میں اجرو ثواب سے سر فراز ہوگا، اللہ عزیز وبرتر کا فرمان ہے: {وَمَن يَنَّقِ ٱللَّهُ يُكَفِّرُ عَنْهُ سَيِّعَاتِهِ وَيُعْظِمْ لَهُ وَاللّٰهِ اللّٰهِ عَلَيْهُ اللّٰهِ عَنْهُ سَيِّعَاتِهِ وَيُعْظِمْ لَهُ وَاللّٰهِ عَلَيْهُ اللّٰهِ عَنْهُ سَيِّعَاتِهِ وَيُعْظِمْ لَهُ وَاللّٰهِ عَلَيْهُ اللّٰهِ عَنْهُ سَيِّعَاتِهِ وَيُعْظِمْ لَهُ وَاللّٰهِ عَلَيْهُ اللّٰهُ عَنْهُ سَيّعَاتِهِ وَيُعْظِمْ لَهُ وَاللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰلَّٰ الللّٰهُ الللّٰهُ الللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ الللّٰ

ترجمہ:جو شخص اللہ سے ڈرے گا اللہ اس کے گناہ مٹادے گا اور اسے بڑا بھاری اجر دے گا۔

الله کے نزدیک سب سے بڑا درجہ ان لوگوں کا ہے جن کے بارے میں الله عزیز وبر تر فرما تا ہے:

{ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَهَاجَرُواْ وَجَهَدُواْ فِي سَبِيلِ ٱللَّهِ بِأَمُولِلِمْ وَأَنفُسِمِمْ أَعْظَمُ دَرَجَةً عِندَ ٱللَّهِ وَأُولَكِكَ هُمُ اللَّهِ بِأَمُولِلِمْ وَأَنفُسِمِمْ أَعْظَمُ دَرَجَةً عِندَ ٱللَّهِ وَأُولَكِكَ هُمُ الْفَاَ يَرُونَ ﴿ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهُ مَا مُنْ وَاللَّهُ مِنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهُ مُرَاكِمُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ اللّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ أَنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ أَمُوا مُنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ أَلَا مُنْ مُنْ أَلَا مُنْ أَلَّا مُ

ترجمہ: جولوگ ایمان لائے، ہجرت کی، اللہ کی راہ میں اپنے مال اور اپنی جان سے جہاد کیا وہ اللہ کے ہاں بہت بڑے مرتبہ والے ہیں۔

جواللہ کے ساتھ شرک کرے اور اللہ عزیز وہر ترکی عظمت پراس کا ایمان کم ہوجائے، تواس کو بدلہ بھی اسی کے ہم مثل ملے گاجو کہ جہنم ہے - اللہ ہمیں اس سے اپنی پناہ میں رکھ! -: {خُذُوهُ فَغُلُّوهُ ﴿ اللّٰهُ مَلَ اللّٰهُ مِمْ صَلُّوهُ ﴿ اللّٰهُ مَلَ اللّٰهُ مَا اللّٰهُ مَمْ اللّٰهُ مَلْ اللّٰهُ مَا اللّٰهُ مَا اللّٰهُ مَمْ اللّٰهُ مَا اللّٰهُ مَمْ اللّٰهُ مَا اللّٰهُ مَا اللّٰهُ مَمْ اللّٰهُ وَاللّٰهُ اللّٰهُ وَاللّٰهِ اللّٰهِ الْعَظِیمِ ﴿ اللّٰهُ اللّٰهُ وَاللّٰهُ مَا اللّٰهُ مَا اللّٰهُ مَا اللّٰهُ مَا اللّٰهُ مَا اللّٰهُ وَاللّٰهُ وَاللّٰهُ اللّٰهُ وَاللّٰهُ اللّٰهُ وَاللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ وَاللّٰهُ اللّٰهُ وَاللّٰهُ مَا اللّٰهُ اللّٰهُ وَاللّٰهُ وَاللّٰهُ وَاللّٰهُ اللّٰهُ وَاللّٰهُ اللّٰهُ وَاللّٰهُ اللّٰهُ وَاللّٰهُ وَاللّٰهُ وَاللّٰهُ اللّٰهُ وَاللّٰهُ وَاللّٰهُ اللّٰهُ وَاللّٰهُ وَاللّٰهُ اللّٰهُ وَاللّٰهُ اللّٰهُ وَاللّٰهُ مَا اللّٰمُ كُولُولُهُ اللّٰهُ وَلّٰ اللّٰهُ وَاللّٰهُ وَاللّٰهُ وَاللّٰهُ وَاللّٰهُ وَاللّٰهُ وَلّٰ اللّٰهُ وَاللّٰمُ اللّٰمُ مَا اللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰهُ وَاللّٰمُ وَاللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمُ وَاللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمُ مُولًا اللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمُ وَاللّٰمُ اللّٰمُ مُنْ اللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمُ مُنْ اللّٰمُ اللّٰم



ترجمہ: (حکم ہو گا)اسے بکڑلو پھراسے طوق پہنادو۔ پھراسے دوزخ میں ڈال دو۔ پھراسے ایسی زنجیر میں جس کی پیائش ستر ہاتھ کی ہے حکڑ دو۔ بیٹیک یہ اللہ عظمت والے پرایمان نہ رکھتا تھا۔

## بندہ مسلم اپنے رب کی تعظیم کیسے بجالائے؟

الله پاک وبرتری تعظیم کاطریقه بیہ ہے کہ: اس کے اساء وصفات کی تعظیم کی جائے، دل سے اس کی تعظیم کرنے کا طریقه بیہ ہے کہ: اس کی عظمت کا اعتراف کیا جائے اور اس کے لیے تواضع اور انکساری کا طریقه بیہ ہے کہ اس سے محبت کی جائے، اس کی عظمت کا اعتراف کیا جائے اور اس کے لیے تواضع اور انکساری اختیار کی جائے، مند احمد میں آیا ہے کہ: "جو شخص بڑا بنے اور اکڑ کر چلے، وہ الله کو اس حال میں ملے گا کہ وہ اس پر سخت غضبناک ہو گا" [ یہ حدیث صحیح ہے]۔

الله پاک وبرترکی تعظیم کاطریقه به بھی ہے کہ: زبان سے (اس کی عظمت کا گن گایا جائے) اور کثرت سے اس کا ذکر واذکار کیا جائے: { فَسَیِّحٌ بِأَسْمِ رَبِّكَ ٱلْعَظِيمِ اللهِ } [سورة الواقعة: 74].

## ترجمہ: اپنے بہت بڑے رب کے نام کی تشبیح کیا کرو۔

اعضاء وجوارح سے اللہ پاک وہرتر کی تعظیم کرنے کا طریقہ یہ ہے کہ: اللہ کی اطاعت و فرمانبر داری میں ان کا استعال کیاجائے، اس کی تعظیم یہ ہے کہ اس کی اطاعت کی جائے، نا فرمانی نہ کی جائے، اس کا ذکر کیا جائے، اسے فراموش نہ کیاجائے، اس کاشکر بجالایاجائے، اس کی ناشکری نہ کی جائے۔

الله پاک وبرترکی تعظیم یہ بھی ہے کہ: اس کے رسولوں، فرشتوں اور عباد توں کی تعظیم کی جائے، جیسے نماز، زکوۃ،روزہ، حج و عمرہ اور ان جیسے دیگر دینی شعائر اور احکام کی تعظیم: { ذَلِكَ وَمَن یُعَظِّمْ شَعَكَبِرَ ٱللَّهِ فَإِنَّهَا مِن تَقْوَى ٱلْقُلُوبِ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ عَالِمَ اللَّهِ فَإِنَّهَا مِن تَقَوْمَ ٱلْقُلُوبِ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ عَلَيْكُمُ لَهُ اللَّهِ اللَّهِ عَلَيْكُمُ وَمِن اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللّهُ ا

## ترجمہ: اللہ کی نشانیوں کی جوعزت وحرمت کرے اس کے دل کی پر ہیز گاری کی وجہ سے یہ ہے۔

الله پاک وبرتری تعظیم یہ بھی ہے کہ اس کی کتاب کی تعظیم کی جائے ، کیوں الله پاک وبرتر نے اپنی معزز کتاب کو عظمت سے موصوف کیا ہے: { وَلَقَدْ ءَالْيَنْكَ سَبْعًا مِّنَ ٱلْمَثَانِي وَٱلْقُرْءَاتَ ٱلْعَظِيمَ ﴿ ﴿ } [سورة الحجر: 87].



ترجمہ: یقیناً ہم نے آپ کوسات آیتیں دے رکھی ہیں کہ دہرائی جاتی ہیں اور عظیم قر آن بھی دے رکھاہے۔

الله بزرگ وبرتر کی تعظیم میہ بھی ہے کہ:اس کی حرمتوں اور مومنوں کی حرمتوں کی عزت کی جائے: { ذَلِكَ

وَمَن يُعَظِّمْ حُرُمَاتِ ٱللَّهِ فَهُوَ خَيْرٌ لَّهُ عِندَ رَبِّهِ } [سورة الحج: 30].

ترجمہ:جو کوئی اللہ کی حرمتوں کی تعظیم کرے اس کے اپنے لئے اس کے رب کے پاس بہتری ہے۔

الله بزرگ وبرتر کی تعظیم یہ بھی ہے کہ: بندہ اس کے کلام پر کسی کے کلام کو فوقیت نہ دے، خواہ وہ جس مقام ومر تبہ پر بھی فائز ہو: {یَکَایُّهُا الَّذِینَ ءَامَنُواْ لَا نُقَدِّمُواْ بَیْنَ یَدَیِ اللّهِ وَرَسُولِهِ اِ وَاللّهَ وَاللّهَ اللّهَ اللّهِ عَلِيمٌ اللّهِ عَلِيمٌ اللّهِ عَلِيمٌ اللّهِ عَلِيمٌ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ ا

ترجمہ: اے ایمان والے لوگو! اللہ اور اس کے رسول سے آگے نہ بڑھو اور اللہ سے ڈرتے رہا کرو۔ یقیناً اللہ تعالیٰ سننے والا، جاننے والا ہے۔

رِزقَ الجميعِ سَحابُ جُودِكَ هَاطِلٌ يُحْصِي الثَّنَاءَ عَليكَ فِيها قَائلٌ وَسَائِلِي نَدِمٌ وَدَمعٌ سَائِلٌ وَسَائِلِي نَدِمٌ وَدَمعٌ سَائِلٌ فِيهًا لِما تَرضَى فَفضلُكَ كَامِلٌ وَالظنُ كُلُّ الظنِّ أَنَّكَ فَاعِلٌ وَالظنُ كُلُّ الظنِّ أَنَّكَ فَاعِلُ فَاعِلُ فَاعِلُ فَاعِلُ فَاعِلُ فَاعِلُ الظنِّ أَنَّكَ فَاعِلُ

يَا فَاطِرَ الْحَلَقِ البَدِيعِ وَكَافِلاً عَظِمَت صِفاتُكَ يَا عَظِيمُ فَحَلَّ أَن هَا قَد أَتَيتُ وَحُسنُ ظَيِّي شَافِعِي فَاعْفِر لِعَبدِكَ مَا مَضى وَارزُقهُ تَو وَافْعَل بِهِ مَا أَنتَ أَهلُ جَميلِهِ

ترجمہ: اے انمول اور بے مثال مخلوق کی تخلیق کرنے والے اور تمام مخلو قات کے رزق کی ضانت لینے والے (پرورد گار!) تیری سخاوت وفیاضی کابادل (ہمہ وقت)برستار ہتاہے۔

اے عظیم وبرتر (پرورد گار!) تیری صفات بہت عظیم اور برتر ہیں، کوئی حمد و ثنا کرنے والا تیری حمد و ثنا کا حق ادا نہیں کر سکتا۔



میں تیرے در پر آچکاہوں، (تیرے تعلق سے)میر احسن ظن میر اسفار شی ہے، ندامت وشر مندگی، اور بہتے آنسو میرے وسائل ہیں۔

تواپنے بندے کے سارے سابقہ گناہوں کو معاف کر دے اور اسے اپنے پسندیدہ اعمال کی توفیق عطا کر ، تیر ا فضل واحسان درجہ کمال کو پہنچاہواہے۔

اس کے ساتھ فضل واحسان کاوہ معاملہ کر جس کا تواہل ہے، یقین کامل ہے کہ توابیاضر ور کرے گا۔ اے عظیم وبریز اللہ! میں تجھ سے دعا کرتا ہوں کہ تو ہمیں ان پر ہیز گاروں میں شامل فرماجو نعتوں والی جنت

سے سر فراز ہوں گے۔





# (۲۲) اَلْقَوِئُ \_جلجلاله

مُستَسلِمًا مُستَمسِكًا بِعَرَاكًا رَبِّي عَظیمُ الشأنِ ما أُقواكًا فَمَا رَأیتُ أَعَزَّ مِن مَأْوَاكًا يَا رَبِّ عُدتُ إِلَى رِحَابِكَ تَائِبًا مَا لِي وَما لِلأَقوِياءِ وَأَنتَ يَا إِنِّ أُوَيتُ لِكُلِّ مَأُوى فِي الحياةِ

ترجمہ: اے میرے پرورد گار! میں تائب ہو کر، خود سپر دگی کے ساتھ ، اور تیرے بند ھن کو تھاہے ہوئے تیری بارگاہ میں واپس آ چکاہوں۔(تیرے سامنے) میری اور دیگر تمام مضبوط و توانالو گوں کی کیابساط ، اے میرے پرورد گار! توعظیم الشان ہے ، تو نہایت ہی قوی و تو نگر ہے۔ میں نے دنیا کے ہر درگاہ پر جاکر دیکھ لیا، تیرے در سے زیادہ باعزت ٹھکانہ کوئی اور نہیں نظر آیا۔

ہم اپنے اس پاک وبرتر پروردگار کی بات کررہے ہیں جس کا فرمان ہے: { إِنَّ ٱللَّهَ هُوَ ٱلرَّزَّاقُ ذُو ٱلْقُوَّةِ ٱلْمُتَينُ ﴿ ﴾ [سورة الذاريات: 58].

ترجمه: الله تعالى توخود ہى سب كاروزى رسال توانائى والا اور زور آور ہے۔

نيزجو ارشاد فرماتا ب: {وَرَدَّ اللَّهُ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ بِغَيْظِهِمْ لَمْ يَنَالُواْ خَيْراً وَكَفَى ٱللَّهُ ٱلْمُؤْمِنِينَ ٱلْمِتَالَّ وَكَالَ اللَّهُ اللَّهُ ٱللَّهُ اللَّهُ الللللَّ

ترجمہ: اللہ تعالیٰ نے کا فروں کو غصے بھرے ہوئے ہی (نامراد)لوٹادیاانہوں نے کوئی فائدہ نہیں پایا،اوراس جنگ میں اللہ تعالیٰ خود ہی مومنوں کو کافی ہو گیا۔اللہ تعالیٰ بڑی قوتوں والا اور غالب ہے۔

مزيد جس كافرمان ب: {إِنَّ ٱللَّهَ قَوِيٌّ عَنِيرٌ اللهِ إِلَّ ٱللَّهَ قَوِيٌّ عَنِيرٌ اللهِ اللهِ [ المورة الحديد: 25].

251



#### ترجمہ: بے شک اللہ قوت والا اور زبر دست ہے۔

ہمارا قوی و توانا پر ورد گار عزوجل وہ ہے جسے نہ کوئی کمزوری لاحق ہوتی ہے اور نہ کو تاہی، اور نہ ہی وہ اکتابٹ اور سستی سے متاثر ہوتا ہے۔

ہماراعزیز وبرتر پر ورد گاروہ ہے جس پر کوئی غالب نہیں ہوسکتا، نہ کوئی اسے (اپنے ارادے سے)روک سکتا ہے، نہ کوئی اس (کی مشیئت کو) پھیر سکتا ہے، اور نہ کوئی اس کے فیصلے کوٹال سکتا ہے، اس کے لیے مطلق قوت وطاقت اور مکمل ارادہ ومشیئت ہے۔

وه عزيز وبرتر قوت وطاقت ميں در جه منتها كو پهنچا ہواہے۔

ہمارا عزیز وبرتر پر ورد گار اپنی قوت میں کا مل ہے، ہر چیز پر قادر ہے، اسے کسی بھی حال میں نہ تو تکان لاحق ہوتی ہے اور نہ عاجزی، وہ پاک وبرتر (اللہ) جس وقت چاہتا ہے، زمین یا آسان میں اپنا تھم نافذ کر تا ہے۔

وہ عزیز وبر تراپنی گرفت اور سزامیں بھی قوی و تواناہے۔

وه تمام ترقوتوں میں منفر دہے: {أَنَّ ٱلْقُوَّةَ لِلَّهِ جَمِيعًا } [سورة البقرة: 165].

ترجمہ: تمام طاقت اللہ ہی کوہے۔

وَهُوَ القَّوِيُّ بِقُوَّةٍ فِي وَصفِهِ وَعَلَيكَ يَقدِرُ يَا أَحا السُّلطَانِ

ترجمہ: وہ قوی و توانا ہے ، اپنی صفت میں قوت وطاقت سے متصف ہے ، اے باد شاہ! وہ تجھے (زیر کرنے) پر بھی قدرت رکھتا ہے۔

ساری قوت وطاقت اسی سے حاصل ہوتی ہے...

ہمارے دل آخر کیوں نہ اس سے وابستہ رہیں؟!ہم اپنے مشاغل حیات اور ضروریات زندگی میں اس پر ہی کیوں نہ اعتماد کریں؟!ہم اس کی قوت وطاقت اور مالد اری و بے نیازی کے بے حد محتاج ہیں!!



ہمیں صرف اس پاک وبرتر (اللہ) کی قوت اور توفیق سے ہی (کسی کام کی) قوت اور توفیق ملتی ہے،اس کی (توفیق اس پاک وبرتر (اللہ) کی قوت حاصل ہوتی ہے۔ (توفیق اور توفیق اور اپنے نفس کے شر کو دور کرنے کی قوت حاصل ہوتی ہے۔ یہ وہ قوت ہے جس سے اللہ عزیز وبرتر جس کو چاہتا ہے نواز تا ہے، بالکل اسی طرح جس طرح عمومی رزق (کو اپنی مخلو قات کے در میان تقسیم کرتا ہے)۔

انسان کمزور (مخلوق) ہے...وہ کمزور پیدا ہوا، کمزوری کی حالت میں اس کی ولادت ہوتی ہے ، اور کمزوری کی حالت میں وہ مرتا ہے ، اللہ بزرگ وبرتر کا فرمان ہے: {وَخُلِقَ ٱلْإِنسَكُنُ ضَعِيفًا ﴿ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ ا

نيز فرمان بارى تعالى ب: { ﴿ اللَّهُ ٱلَّذِى خَلَقَكُم مِّن ضَعْفِ ثُمَّ جَعَلَ مِنْ بَعَدِ ضَعْفِ قُوَّةً ثُمَّ جَعَلَ مِنْ بَعَدِ ضَعْفِ قُوَّةً ثُمَّ جَعَلَ مِنْ بَعَدِ قُوَّةٍ ضَعْفًا وَشَيْبَةً يَخْلُقُ مَا يَشَآةً وَهُوَ ٱلْعَلِيمُ ٱلْقَدِيرُ ﴿ اللَّهِ ﴾ [سورة الروم: 54].

ترجمہ: اللہ تعالیٰ وہ ہے جس نے تمہیں کمزوری کی حالت میں پیدا کیا پھر اس کمزوری کے بعد توانائی دی، پھر اس توانائی کے بعد کمزوری اور بڑھایا دیا۔جو چاہتا ہے پیدا کر تاہے،وہ سب سے پوراواقف اور سب پر پورا قادر ہے۔ اللّٰہ کے شب وروز...

جب بہت سے لوگوں نے اس حقیقت کو فراموش کر دیا کہ - انسان اپنی اصلیت میں ایک کمزور مخلوق ہے اور اسے ہر کام کی قوت کے غرور میں اس قدر مبتلا اسے ہر کام کی قوت وطاقت اللہ سے ہی حاصل ہوتی ہے - تو شیطان نے انہیں اپنی قوت کے غرور میں اس قدر مبتلا کر دیا کہ وہ اللہ عزیز وبر ترکی قوت کو بھول بیٹے، انجام کار اپنی گمر اہی میں ٹامک ٹوئیاں مارتے رہے!...



ترجمہ: اب عاد نے توبے وجہ زمین میں سر کشی شروع کر دی اور کہنے لگے کہ ہم سے زور آور کون ہے؟ کیاا نہیں یہ نظر نہ آیا کہ جس نے انہیں پیدا کیا ہے وہ ان سے (بہت ہی) زیادہ زور آور ہے، وہ (آخر تک) ہماری آیتوں کا انکار ہی کرتے رہے۔

جب هود عَلَيْكِا نے ان سے کہا کہ: اللہ سے ڈرواور صرف اس کی عبادت کر و تووہ کہنے لگے: { مَنْ أَشَدُّ مِنّا قُوَةً ۗ } ترجمہ: ہم سے زور آور کون ہے۔

ہم نے بندوں کو زیر کر دیا، ہم اپنی قوت کے بل پر کسی بھی عذاب کوٹال سکتے ہیں!!...انہیں ان کی طویل جسامت نے دھوکے میں ڈال دیا، ابن عباس ڈھٹھ فرماتے ہیں:"ان میں کاسب سے طویل انسان:سو گز کا تھا، جب کہ سب سے ناٹا شخص:ساٹھ گز کا تھا"۔

جب ان کا چین این حد کو پہنی گیا اور وہ نافر مانی اور بگاڑ کی انتہا کو پہنی گئے تو اللہ عزیز وہر ترنے ان پر اپنی ایک فوج بھنے دی: (وہ تھی) نحوست کے دنوں میں تیز و تند آند ھی ، اللہ بزرگ وبر ترکا فرمان ہے: { فَأَرْسَلُنَا عَلَيْهِمْ رِيعًا صَرْصَرًا فِيۤ أَیّا مِرِ نَحِسَاتٍ لِنَدُدِیقَهُمْ عَذَابَ اُلْخِزْیِ فِی اُلْحَیٰوَۃِ اُلدُّنَیا اَو لَعَذَابُ اُلاَخِرَةِ اَخْرَی کَ وَهُمْ لَا یُنْصَرُونَ صَرْصَرًا فِیٓ أَیّا مِر نَحْ صَاتِ لِنَدُدِیقَهُمْ عَذَابَ اُلْخِزْیِ فِی اللّهُ مَیٰوَۃِ الدُّنیَا وَلَعَذَابُ الْاَحْرَةِ اَخْرَی وَهُمْ لَا یُنْصَرُونَ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ

ترجمہ: بالآخر ہم نے ان پر ایک تیز و تند آند ھی منحوس دنوں میں بھیج دی کہ انہیں دنیاوی زندگی میں ذلت کے عذاب کامزہ چکھا دیں، اور (یقین مانو) کہ آخرت کاعذاب اس سے بہت زیادہ رسوائی والا ہے اور وہ مدد نہیں کیے جائیں گے۔

پوری تاریخ میں روئے زمین پر اللہ کی میہ سنت رہی ہے کہ: جو شخص اپنی قوت وطاقت پر غرور و تکبر کر تا ہے۔ اس کا انجام قوم عاد ہی کی طرح ہو تا ہے کہ اسے زبر دست وزور آور باد شاہ کی قوت اپنے شکنج میں لے لیتی ہے۔



ترجمہ: آپ فرماد یجئے کہ ذراز مین میں چلو پھر و پھر دیکھ لو کہ تکذیب کرنے والوں کا کیا انجام ہوا۔

شاید که وه گزری ہوئی قوموں کے انجام سے عبرت حاصل کریں! بہت می قوموں نے اللہ اور اس کے رسولوں کا انکار کیا، اپنی قوت وطاقت، شان وشوکت اور دنیا کی عمار توں پر کبر وغرور کرتے رہے، پھر انہیں اللہ نے بڑے غالب قوی پکڑنے والے کی طرح پکڑلیا: { فَكُلًّا أَخَذْنَا بِذَنْبِهِ فَي فَمِنْهُم مِّنْ أَرْسَلْنَا عَلَيْهِ حَاصِبًا وَمِنْهُم مَّنْ أَرْسَلْنَا عَلَيْهِ حَاصِبًا وَمِنْهُم مَّنْ أَخَذَتُهُ الصَّنِحَةُ وَمِنْهُم مَّنْ أَغَرُقُنَا وَمَا كَانَ اللهَ لَيْ اللهَ يُعْمِدُ وَلِيكِن كَانُوا أَنفُسَهُم يَظْلِمُون اللهَ [سورة العنكبوت: 40].

ترجمہ: پھر تو ہر ایک کو ہم نے اس کے گناہ کے وبال میں گر فتار کر لیا، اوران میں سے بعض کو زور دار سخت آواز نے دبوچ لیااور ان میں سے بعض کو ہم نے ڈبو دیا، اللہ تعالی ایسا نہیں دبوچ لیااور ان میں سے بعض کو ہم نے ڈبو دیا، اللہ تعالی ایسا نہیں کہ ان پر ظلم کرتے تھے۔

مشر كون نے نبی عَلَيْ اور صحابہ كرام ثَنَالَتُهُ كُو غزوہ احزاب كے موقع پر گھير ہے ميں لے ليا تاكہ ان كے وجود كو روئ زمين سے مٹاڈ اليس، ليكن اللہ عزيز وبر ترنے آند هى كى شكل ميں اپنى ايك فوج بھيجى جس نے انہيں مدينہ كے كردونواح سے مٹاڈ اليس، ليكن اللہ عزيز وبر ترنے آئد هى كى شكل ميں اپنى ايك فوج بھيجى جس نے انہيں مدينہ كردونواح سے فرار ہونے پر مجبور كرديا: {وَرَدَّ اللّهُ ٱلّذِينَ كَفَرُواْ بِغَيْظِ هِمْ لَمْ يَنَالُواْ خَيْراً وَكَفَى اللّهُ ٱلْمُؤْمِنِينَ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهُ ال

ترجمہ: اللہ تعالی نے کا فروں کو غصے میں بھرے ہوئے ہی (نامر اد) لوٹادیا انہوں نے کوئی فائدہ نہیں پایا، اور اس جنگ میں اللہ تعالی خود ہی مومنوں کو کافی ہو گیا، اللہ تعالی بڑی قوتوں والا اور غالب ہے۔

ایک بچیہ، باد شاہ وقت کو ہلاک کر دیتا ہے، پانی ایک قوم کو غرق کر ڈالتا ہے، سمند رسمکمل کشکر کو تباہ وبر باد کر دیتا ہے، مچھر نمر ود کو ذلیل کر دیتا ہے، زمین قارون کو نگل جاتی ہے اور پر ندے ابر ہہ کوروند ڈالتے ہیں..



یقیناوہ (اللہ) بڑی قوتوں والا ہے، وہ پاک وبرتر اپنی قوت سے آپ کو جیرت میں ڈال دیگا۔

إِلَى اللهِ كُلُّ الأَمرِ فِي الحَلقِ كُلِّهِ وَلَيْسَ إِلَى الحَلقِ شَيءٌ مِن الأَمرِ ترجمہ: ساری مخلو قات کے تمام تر امور اللہ ہی کے ہاتھ میں ہیں، مخلوق کے بس میں پچھ بھی نہیں۔
کیا میں آپ کونہ بتادوں؟!

اللہ کے اسم گرامی (القوی - بڑی قوتوں والا تو گر) کے تعلق سے بندہ کا علم جس قدر بڑھے گااس کے بقدراللہ عزیز وہر ترپر اس کا بھر وسہ بھی بڑھے گا، وہ اپنی قوت اسی (اللہ) سے حاصل کرے گا، بایں طور کے اپنی طاقت وقوت سے براءت کا اظہار کرے گا، نبی علیہ کی صحیح حدیث ہے، آپ نے اپنے صحابہ کرام سے عرض کیا: "میں متہمیں ایک ایسا کلمہ نہ بتادوں جو جنت کے خزانوں میں سے ایک خزانہ ہے ؟ وہ ہے "الاحول ولا قوۃ اِلا باللہ" [اسے بخاری و مسلم نے روایت کیا ہے اور نہ کورہ الفاظ بخاری کے ہیں ]۔ یعنی: ایک حالت سے دوسری حالت کی طرف منتقل ہونے کی طاقت وقدرت صرف اللہ پاک وہر ترکی مددواعات اور اس کی توفیق و تائید سے ہی حاصل ہوتی ہے۔ ہونے کی طاقت وقدرت صرف اللہ پاک وہر ترکی مددواعات اور اس کی توفیق و تائید سے ہی حاصل ہوتی ہے۔ ابن القیم می میں بادشاہوں اور پر ہیبت

شخصیتوں سے ملا قات کرنے میں، سخت اور د شوار مر احل کو طے کرنے میں اور فقر و فاقیہ کو دور کرنے میں اس کلمہ کی عجیب و غریب تا ثیر ہوتی ہے!"۔ اللّٰدیاک وبر تر کو پیہ محبوب ہے کہ وہ آپ کو تواضع وانکساری کے ساتھ اس کی قوت وطافت کا ذکر کرتے ہوئے

الله پاک وبرتر لوید محبوب ہے کہ وہ آپ لو لو اصلح وانلساری کے ساتھ اس کی فوت وطاقت کا ذکر کرتے ہوئے و کیھے: { وَلَوَلآ إِذْ دَخَلْتَ جَنَّنَكَ قُلْتَ مَا شَآءَ ٱللَّهُ لَا قُوَّةَ إِلَّا بِٱللَّهِ ۚ إِن تَسَرَنِ أَنَا أَقَلَ مِنكَ مَا لَا وَوَلَدًا

(وَ) } [سورة الکھف:39].

ترجمہ: تونے اپنے باغ میں جاتے وقت کیوں نہ کہا کہ اللہ کاچاہا ہونے والا ہے ، کوئی طاقت نہیں مگر اللہ کی مد دہے ، اگر توجمحے مال واولا دمیں اپنے سے کم دیکھ رہاہے۔



الله تعالی اپنے خاکسار بندوں سے محبت تو کرتا ہی ہے ، ساتھ ہی وہ طاقتور مومنوں کو بھی محبوب رکھتا ہے ، نبی علی سے خاکسار بندوں سے محبت تو کرتا ہی ہے ، ساتھ ہی وہ طاقتور مومن سے بہتر اور پیاراہے ، اور علی سے حدیث ہے کہ آپ نے فرمایا: "طاقتور مومن الله تعالی کے نزدیک کمزور مومن سے بہتر اور پیاراہے ، اور دونوں میں سے ہرایک میں خیر ہے "[اسے مسلم نے روایت کیاہے]۔

یہ دونوں صفتیں - تواضع اور تو نگری - الله عزوجل کے اس فرمان میں یکجامذکور ہیں: { أَذِلَةٍ عَلَى ٱلْمُؤْمِنِينَ أَعَلَى مُلْمَوْمِنِينَ } [سورة المائدة: 54].

ترجمہ: وہ نرم دل ہوں گے مسلمانوں پر اور سخت اور تیز ہوں گے کفار پر۔

امت اسلامیه کی قوت وطاقت کا انحصار محض علم اور عمل پرہے، کیوں کہ اللہ بزرگ وبرتر کا فرمان ہے:

{وَأَعِدُواْ لَهُم مَّا اُسْتَطَعْتُم مِّن قُوَّةٍ وَمِن رِّبَاطِ ٱلْخَيْلِ تُرْهِبُونَ بِهِ عَدُوَّ اللَّهِ وَعَدُوَّ كُمْ وَالْخَيْلِ تُرْهِبُونَ بِهِ عَدُوَّ اللَّهِ وَعَدُوَّ كُمْ وَالنَّعْ وَمَا تُنفِقُواْ مِن شَيْءٍ فِ سَبِيلِ اللَّهِ يُوَفَّ إِلَيْكُمُ وَأَنتُمْ لَا نُظَلَمُونَ إِلَيْكُمُ وَأَنتُمْ لَا نُظَلَمُونَ إِلَيْكُمُ وَأَنتُمْ لَا نُظَلَمُونَ إِلَيْكُمُ وَأَنتُمْ وَمَا تُنفِقُواْ مِن شَيْءٍ فِ سَبِيلِ اللَّهِ يُوفَّ إِلَيْكُمُ وَأَنتُمُ لَا نُظْلَمُونَ إِلَيْكُمُ وَأَنتُمُ لَا نُظْلَمُونَ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْمِنُ اللَّهُ الْمُؤْمِنُ اللَّهُ الللللَّالَّةُ الللَّهُ الللللَّةُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللللللَّةُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللللِّلَةُ اللَّلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

ترجمہ: تم ان کے مقابلے کے لیے اپنی طاقت بھر قوت کی تیاری کرواور گھوڑوں کے تیار رکھنے کی کہ اس سے تم اللہ کے اور اپنے دشمنوں کو خوف زدہ رکھ سکواور ان کے سوااوروں کو بھی، جنہیں تم نہیں جانتے،اللہ انہیں خوب جان رہاہے۔

تم اللہ کے لیے ویسے ہو جاؤجیسے وہ چاہتاہے، وہ تمہارے لیے تمہاری چاہت وارادے سے بڑھ کر ہو جائے گا! اے اللہ، اے قوت والے .. زبر دست! ہمیں ظالم قوموں پر نصرت و فتح عطا کر۔

#### 



# (۳۳) اَلْمَ تِينُ جل جلاله

ابوہریرۃ ڈگاٹھڈ سے مروی ہے، وہ کہتے ہیں کہ:"ایک آدمی کسی ضرورت کے پیش نظر جنگل کی طرف نکل گیا،
اس کی بیوی نے کہا: اے اللہ!ہم کورزق دے کہ ہم آٹا گوندھ کرروٹیاں پکاسکیں۔ جبوہ آدمی واپس آیا تو کیاد کھتا
ہے کہ ٹب آٹے سے بھر اہوا ہے، تنور میں (جانورکی) پسلیوں کا بھنا ہوا گوشت موجود ہے اور چکی غلہ پیس رہی ہے۔
اس نے کہا: یہ رزق کہاں سے آگیا؟ اس کی بیوی نے کہا: یہ اللہ تعالیٰ کا عطاکر دورزق ہے، جب اس نے اردگر دسے چکی صاف کی (تووہ رک گئی)۔ رسول اللہ عیک نے فرمایا: "اگروہ اسے اسی حالت پر چھوڑے رکھتا تووہ روز قیامت تک آٹا پیستی رہتی" [یہ حدیث صحیح ہے، اسے طبر انی نے "المجم الاوسط" میں روایت کیا ہے]۔

یہ اس شخص کے لیے پیغام ہے جو غم واندوہ سے دوچار ہو، جس کی حالت کمزور اور پسپا ہو چکی ہو، جو زندگی سے اوب چکا ہو، اس کے لیے بشارت ہے اوب چکا ہو، اس کے لیے بشارت ہے کہ قریبی فتح و نصرت اور کھلی کا میابی اس کی دہلیز پر ہے، شکل کے بعد فراخی، شخی کے بعد آسانی اور کمزوری کے بعد قوت و توانائی حاصل ہو کر رہتی ہے: {وَعُدَ اللّهَ لَا يُعُلّفُ اللّهَ وُعَدَهُر} [سورۃ الروم: 6].

ترجمہ:اللّٰد کاوعدہ ہے،اللّٰہ تعالی اپنے وعدے کا خلاف نہیں کر تا۔

آ ہے ہم اللہ کے اسائے حسنی میں سے ایک اسم گرامی:(المتین <sup>جل دعلا</sup> زورآ ور) پر غور و فکر کریں۔

{ إِنَّ ٱللَّهَ هُوَ ٱلرَّزَّاقُ ذُو ٱلْقُوَّةِ ٱلْمَتِينُ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهَ هُوَ ٱلزَّارِيات:58].

ترجمه: الله توخود ہی سب کاروزی رسال توانائی والا اور زور آور ہے۔

ہمارایاک وہرتر پر ورد گار المتین، یعنی: زور اور قوت والاہے۔



وہ پاک وہرتر اپنی قوت وقدرت میں منتہائے کمال کو پہنچاہواہے، چنال چہ وہ سخت قوت اور بڑی توانائی والاہے،
اس کی قوت کبھی ختم نہیں ہوسکتی، نہ اسے اپنے کامول میں مشقت اور تکان لاحق ہوتی ہے، ہر قسم کی عزت وشوکت اسی کے لیے ہے، وہ اپنے معاملہ پر غالب ہے، وہ ایسی قدرت کامالک ہے کہ اسے عاجزی نہیں لاحق ہوسکتی۔
وہ کہاں ہیں؟!

الله نے ہمیں یہ بیان کیا ہے کہ وہ پاک وبرترالمتین-زور آور ہے: ان قوموں کے لیے جو اس کے حکم سے روگر دانی اور اس کے رسولوں کی نافر مانی کریں، نیز قوت وغلبہ کا دعوی کریں، الله تعالی ایسی قوم کا سخت محاسبہ کرتا ہے: { فَأَمَّا عَادُ فَالسَّتَ كَبُرُواْ فِي ٱلْمَرْضِ بِغَيْرِ ٱلْحَقِّ وَقَالُواْ مَنْ أَشَدُّ مِنَا قُوَةً أَوَلَمْ يَرَواْ أَتَ ٱللّهَ ٱللّهِ مَا اللّهِ عَلَيْ اللّهُ اللّهِ اللّهِ عَلَيْ اللّهُ اللّهِ اللّهُ اللّهِ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّه

ترجمہ: ابعاد نے توبے وجہ زمین میں سرکشی شروع کر دی اور کہنے لگے کہ ہم سے زور آور کون ہے؟ کیاا نہیں یہ نظر نہ آیا کہ جس نے انہیں پیدا کیا ہے وہ ان سے (بہت ہی) زیادہ زور آور ہے، وہ (آخر تک) ہماری آیتوں کا انکار ہی کرتے رہے۔

اس كا انجام كيا موا، اس كو الله بزرگ وبرترني يول بيان فرمايا: { فَأَصْبَحُواْ لَا يُرَى إِلَا مَسَكِنُهُمُ كَذَلِكَ خَيْرِي اللهَ وَمَا يَا اللهُ مُرَى إِلَا مَسَكِنُهُمُ كَذَلِكَ خَيْرِي الْقَوْمَ الْمُجْرِمِينَ ﴿ ﴾ [سورة الأحقاف: 25].

ترجمہ: وہ ایسے ہو گئے کہ بجز ان کے مکانات کے اور پچھ د کھائی نہ دیتا تھا، گناہ گاروں کے گروہ کو ہم یو نہی سزادیتے ہیں۔

> أَينَ المُملوكُ وَمَن بِالأَرضِ قَد عَمَرُوا وَأَصبَحُوا رَهنَ قَيرٍ بِالَّذِي عَمِلُوا أِينَ العَساكِرُ مَا رَدَّت وَمَا نَفَعَت أَتَاهُم أَمرُ رَبِّ العَرشِ فِي عَجَلٍ

قَد فَارَقُوا مَا بَنُوا فِيهَا وَمَا عَمَرُوا عَمَرُوا عَامُوا عَمَرُوا عَادُوا رَمِيمًا بِهِ مِن بَعدِ مَا دَثَرُوا أَينَ مَا جَمَعُوا فِيهَا وَمَا ادَّحَرُوا لَمِيهَا وَمَا ادَّحَرُوا لَمَ يُنجِهِم مِنهُ أَموالُ وَلَا نَصَرُوا



ترجمہ: شاہان عالم اور زمین کو (نت نئ) عمار توں سے آباد کرنے والے لوگ کہاں ہیں، وہ اپنی بنائی ہوئی عمار توں اور اپنی بسائی ہوئی (بستیوں) کو چھوڑ کر (دائمی منزل کی طرف) کوچ کر گئے۔وہ اپنے عمل کے بدلے قبر کے گردی ہوگئے، (ان کی ہڈیاں گل کر) بے نشاں ہو گئیں اور وہ قبر کے اندر خاک ہوگئے۔

( قوت وسطوت رکھنے والی ) فوجیں کہاں ہیں، (ان کی قوت وسطوت ) نہ تو (ان کی موت کو ) ٹال سکی اور نہ انہیں کوئی فائدہ پہنچاسکی، کہاں ہے (وہ مال و دولت ) جو انہوں نے دینا میں جمع کیا اور ذخیر ہ اندوزی کی۔ عرش والے (پروردگار) کا تھم انہیں اچانک سے آپہنچا، پھرنہ تو مال و منال انہیں (موت وہلاکت سے ) نجات دے سکے اور نہ ہی (دنیاوالوں نے ) ان کی نصرت و مد د کی۔

آپ کی تمناپوری ہو کررہے گی...

سچااور حقیقی مومن جانتا اور یقین رکھتاہے کہ: الله عزیز وبرتر قوت والا اور زور آور ہے، الله تعالی ہر چیز پر قادر ہے، وہ آرزوؤں کو پوری کرتاہے، قریب کو نزدیک اور خواب کو حقیقت میں بدل دیتاہے۔

ابر اہیم علیہ کو دیکھیے کہ وہ اپنے اہل خانہ کے ساتھ بے آب و گیاہ وادی میں آتے ہیں، اس وادی میں کمزور بیوی اور ناتواں شیر خوار کوبساتے ہیں، اور اللہ کی قوت پر اعتماد اور بھر وسہ کرتے ہوئے گویاہوتے ہیں:

{رَّبَّنَآ إِنِّيٓ أَسْكَنتُ مِن ذُرِّيَّتِي بِوَادٍ غَيْرِ ذِي زَرْعٍ عِندَ بَيْنِكَ ٱلْمُحَرَّمِ }

ترجمہ: اے ہمارے پرورد گار! میں نے اپنی کچھ اولاد اس بے کھیتی کی وادی میں تیرے حرمت والے گھر کے پاس بسائی ہے۔

اے میرے پرودرگار! میں نے انہیں تیرے درسے قریب کر دیاہے اور تیرے سواہر ایک سے ان کی امید ختم کر دی ہے: { رَبِّنَا لِیُقِیمُواْ ٱلصَّلَوٰةَ } ترجمہ: اے ہمارے پروردگار! بیاس لیے کہ وہ نماز قائم رکھیں۔
میرے پروردگار! تاکہ وہ تیری خدمت کریں، کیوں کہ توان کی خدمت کا مجھ سے اوران سے زیادہ حقد ارہے:

{ فَأَجْعَلُ أَفْئِدَةً مِنَ ٱلنَّاسِ تَهْوِي إِلَيْهِمْ } [سورة إبراهيم:37].



#### ترجمہ: تو کچھ لو گوں کے دلوں کوان کی طرف ماکل کر دے۔

جب انہیں کسی چیز کی ضرورت در پیش ہو تو بندوں کو ان کے لیے مسخر کر دے، یقینا تو ہر ایک چیز پر قادر ہے۔

اگر آپ کمزور ونا تو ال ہیں تو آپ کارب قوت والا اور زور آور ہے، اس لیے خوف نہ کھائیں! کیوں کہ آپ ایک طاقتور اور زور آور (پروردگار) کے بندے ہیں، جو اللہ پر بھروسہ کرتا ہے اللہ اس کے لیے کافی ہوتا ہے، جو اللہ کے ذریعہ بے نیاز کر دیتا ہے، اللہ بزرگ وبر ترکو اس بات پر غیرت آتی ہے کہ مومن کا دل اس کے علاوہ کسی اور سے وابستہ رہے، وہ اس کے سواکسی اور پر بھروسہ کرے، یا اس کو چھوڑ کر کسی اور کی پیروی کرے، یا اس کے حواکسی اور کے سامنے دست سوال در از کرے۔

یوسف علیگی کا قصہ نہایت عمدہ اور بے حدواضح قصوں میں سے ایک ہے، کیوں کہ اس کے اندر ایک حالت سے دوسری حالت کی طرف، ذلت وپستی سے عزت وسر باندی کی طرف، ذلت وپستی سے عزت وسر بلندی کی طرف، غلامی سے بادشاہی کی طرف، اختلاف اور جدائی سے وصال اور اتحاد کی طرف، حزن و ملال سے فرحت و سرور کی طرف، خوش حالی سے قط سالی، اور پھر خوش حالی کی طرف اور انکار سے اقرار کی طرف منتقل ہونے کے مختلف واقعات آئے ہیں۔

آپ قوت والے (اللہ کو چھوڑ کر) اپنی شکایت کمزور انسان کے سامنے پیش نہ کریں۔

وَإِذَا شَكُوتَ إِلَى ابْنِ آدَم إِنَّمًا تَشْكُو الرَّحِيمَ إِلَى الَّذِي لَا يَرحَمُ اللهِ عَلَى ال

قوت وطاقت اس میں مضمر ہے کہ آپ تمام مخلوقات کو چھوڑ کر اللہ عزیز وہر ترسے وابستہ ہو جائیں، انفرادی طور پر بھی اور اجتماعی طور پر بھی، امت اسلامیہ کی حالت زار کو آپ نہیں دیکھتے کہ جب انہوں نے اللہ پر اعتماد و بھروسہ کرنا چھوڑ دیا، اپنی امیدیں دشمنوں سے قائم کرنے لگے ؟!تواللہ کے نزدیک رسواہوئے اور دشمنوں کی نظر



میں بھی گر گئے! انجام کار ذلت ومسکنت کی زندگی گزرانے پر مجبور ہیں، ان کی عزت وشو کت اس وقت تک بازیافت نہیں ہوسکتی جب تک کہ وہ صرف قوت وزور والے اللہ وحدہ لا شریک لہ سے اپنار شتہ نہ جوڑ لیں۔

الله بزرگ وبرتر كافرمان ہے: { كَتَبَ ٱللَّهُ لَأَغَلِبَ أَنّا وَرُسُلِيْ إِن ٱللَّهَ قَوِيٌ عَزِيزٌ اللهُ [سورة المجادرة: 21].

ترجمہ: اللہ تعالی لکھ چکاہے کہ بے شک میں اور میرے پیغیبر غالب رہیں گے۔ یقینااللہ تعالی زور آور اور غالب ہے۔ اے اللہ! ہم تجھ سے تیرے اسم گرامی (المتین – زور آور) کے وسلے سے سوال کرتے ہیں کہ: تو ہمیں، ہمارے والدین اور تمام مسلمانوں کو معاف فرمادے۔





# (۳۲٬۳۵٬۳۳) القادن القدين المُقتدر جلجلاله

جو شخص اللہ کے حکم پر قائم رہتاہے،اللہ عزیز وہر تر اس کے معاملات کو قائم رکھتاہے،جو اپنی تمام (نعمتوں) کو اللہ کے لیے اپنی تمام (مخلوقات) کو مسخر کر دیتاہے،یہ پوری کا ئنات اللہ کے لیے اپنی تمام (مخلوقات) کو مسخر کر دیتاہے،یہ پوری کا ئنات اللہ کے ہاتھ میں ہے،وہ بزرگ وبر ترہر طرح کی قدرت کامالک ہے۔

مسلم نے صحیح میں روایت کیا ہے کہ نبی عظیمہ نے فرمایا: "دریں اثنا کہ ایک شخص چٹیل میدان میں تھا کہ اس نے بادل میں ایک آواز سنی: فلال کے باغ کو سینج دو، (اس آواز کے بعد) بادل ایک طرف چل پڑا اور ایک پھر یلی زمین پر جاکر برس گیا، وہ شخص اس سر زمین کی طرف بھا گابھا گا آیا، کیاد کھتا ہے کہ (بارش کا) پانی مختلف نالیوں میں بہہ رہاہے، ان میں سے ایک نالی الی ہے جو پورے پانی کو اپنے اندر سمور، ہی ہے، وہ شخص پانی کے پیچھے پیچھے گیا، دیکھتا ہے کہ ایک شخص اپنے باغ میں کھڑ اپانی کو اپنے بھاوڑ ہے سے ادھر اُدھر کر رہا ہے، اس نے باغ والے سے کہا: اے اللہ کے بندے! تو زانام کیا ہے؟ اس نے کہا: فلال نام جو بادل میں سناتھا، پھر باغ والے نے اس شخص کہا: اللہ کے بندے! تو خیر انام کیوں پو چھا؟ وہ بولا: میں نے بادل میں ایک آواز سنی (جو کہ اس شخص کا نام تھا) جس کا یہ پانی ہے، کوئی تیر انام کے کر کہتا ہے کہ فلال کے باغ کو سینج دے۔ تو اس باغ میں اللہ کے احسان کی کیا شکر گزاری کرے گا؟ باغ والے نے کہا: جب کہ تو نے یہ بات پوچھ، بی لی ہے تو (بنادیتا ہوں کہ) میں اس باغ میں اور شکر گزاری کرے گا؟ باغ وار ایک تہائی میں اور جب فصل نکل آئے تو) اس کی ایک تہائی خیر ات کروں گا، ایک تہائی میں اور میرے بال بیچ کھائیں گے، اور ایک تہائی اس باغ کی مر مت پر خرچ کروں گا"۔



{ وَمَا كَانَ ٱللَّهُ لِيُعْجِزَهُ, مِن شَيْءٍ فِي ٱلسَّمَاوَتِ وَلَا فِي ٱلْأَرْضِ ۚ إِنَّهُ, كَانَ عَلِيمًا قَدِيرًا ﴿ اللَّهِ السَّمَاوَةِ وَلَا فِي ٱلْأَرْضِ ۚ إِنَّهُ, كَانَ عَلِيمًا قَدِيرًا ﴿ اللَّهِ ﴾ [سورة فاطر:44].

ترجمہ: الله ایسانہیں کہ کوئی چیزاس کوہر ادے نہ آسانوں میں اور نہ زمین میں، وہ بڑے علم والا، بڑی قدرت والا ہے۔
{ أَلَمْ تَعْلَمْ أَنَّ ٱللَّهَ لَهُ مُلْكُ ٱلسَّمَكُونِ وَٱلْأَرْضِ يُعَذِّبُ مَن يَشَاءُ وَيَغْفِرُ لِمَن يَشَاءُ وَاللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ ال

ترجمہ: کیا تھے معلوم نہیں کہ اللہ تعالی ہی کے لیے زمین و آسان کی باد شاہت ہے؟ جسے چاہے سز ادے اور جسے چاہے معاف کر دے، اللہ تعالی ہرچیز پر قادرہے۔

ہمارا عزیز وبرتر پر ورد گار ہر ایک چیز پر قدرت رکھتاہے، اسے کوئی چیز عاجز نہیں کر سکتی، اور نہ کوئی مقصد اس سے فوت ہوتا ہے، جب کہ مخلوق کا معاملہ اس کے بر عکس ہے، وہ بزرگ وبرتر عاجزی سے پاک وبرتر اور سستی و تکان سے مبر اہے۔

ہمارا عزیز وہر ترپر وردگار وہ ہے جو ہر چیز پر قوت وغلبہ اور طاقت وقدرت رکھتا ہے، وہ بزرگ وہر تر اپنی قوت میں کا مل ہے، اس نے اپنی قدرت سے ان کی تدبیر کی، اپنی میں کا مل ہے، اس نے اپنی قدرت سے ان کی تدبیر کی، اپنی قدرت سے انہیں درست کیا اور محکم انداز میں (ان کی تخلیق) کی، وہ اپنی قدرت سے زندگی اور موت دیتا ہے، بندوں کو جزاو سزاکے لیے دوبارہ زندہ کرے گا، نیکو کار کواس کی نیکی کا اور بدکار کواس کی بدی کا بدلہ دے گا۔

هار اعزيز وبرتر پرورد كاروه به كه: {إِذَآ أَرَادَ شَيْعًا أَن يَقُولَ لَهُ كُن فَيكُونُ ﴿ اللَّهِ } [سورة يس:82].

ترجمہ: جب مجھی کسی چیز کا ارادہ کر تاہے اسے اتنا فرمادینا (کافی ہے) کہ ہوجا، وہ اسی وقت ہوجاتی ہے۔ وَهُوَ القَدِيرُ لَيسَ يُعجِزُهُ إِذَا مَا رَامَ شَيئًا قَطُّ ذُو سُلطانِ

ترجمہ: وہ قدرت والا (پرورد گار) ہے ، جب وہ کسی چیز کا ارادہ کرتا ہے تو کوئی بادشاہ کبھی بھی اسے (اپنے ارادے میں)عاجز وناکام نہیں کر سکتا۔



#### اس كا كمالِ قدرت...

ہارے عزیز وہرتر پر ورد گار کی یہ قدرت ہے کہ وہ: { یُعَذِّبُ مَن یَشَاءُ ویَغَفِرُ لِمَن یَشَاءُ ۗ وَاللّهُ عَلَیٰ کَا اللّٰهُ عَلَیٰ کَا اللّٰہُ اللّٰہُ عَلَیٰ کَا اللّٰہُ عَلَیْ کَا اللّٰہُ عَلَیٰ کَا اللّٰہُ عَلَیْ کَا اللّٰہُ عَلَیٰ اللّٰہُ عَلَیْ کَا اللّٰہُ عَلَیٰ کَا اللّٰہُ عَا اللّٰہُ عَلَیٰ کَا اللّٰہُ عَلَیٰ کَا اللّٰہُ عَلَیٰ کَا اللّٰ اللّٰہُ کَا اللّٰہُ عَلَیٰ کَا اللّٰ کَا اللّٰ کَا اللّٰہُ کَا اللّٰ کَا اللّٰہُ کَا اللّٰہُ کَا اللّٰہُ کَا اللّٰہُ کَا اللّٰہُ عَلَیٰ کَا اللّٰہُ کَا اللّٰکِ مِنْ کَا اللّٰ کَا اللّٰہُ کَا اللّٰہُ کَا اللّٰہُ کَا اللّٰہُ کَا اللّٰہُ کَا اللّٰ کَا اللّٰ کَا اللّٰہُ کَا اللّٰہُ کَا اللّٰہُ کَا اللّٰہُ کَا اللّٰہُ کَا اللّٰکِ کَا اللّٰہُ کَا اللّٰہُ کَا اللّٰہُ کَا اللّٰہُ کَا اللّٰہُ کَا اللّٰہُ کَا اللّٰ کَا اللّٰہُ کَا اللّٰہُ کَا اللّٰ کَا کُلِمُ کَا اللّٰ کَال

ترجمہ: جے چاہے سزادے اور جے چاہے معاف کر دے،اللہ تعالی ہرچیز پر قادرہے۔

وه بزرگ و برت: { اَلْقَادِرُ عَلَىٰٓ أَن يَبْعَثَ عَلَيْكُمْ عَذَا بَامِّن فَوْقِكُمْ أَوْ مِن تَحْتِ أَرَجُلِكُمْ أَوْ يَلْسِسَكُمْ شِيعًا وَيُدِينَ بَعْضَكُمْ بَأْسَ بَعْضٍ اَنظُرْ كَيْفَ نُصَرِّفُ ٱلْأَيْتِ لَعَلَّهُمْ يَفْقَهُونَ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ اللَّاللَّاللَّا الللللَّالِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللّل

ترجمہ: اس پر قادرہے کہ تم پر کوئی عذاب تمہارے اوپر سے بھیج دے یا تمہارے پاؤں تلے سے یا کہ تم کو گروہ گروہ کرکے سب کو بھڑ ادے اور تمہارے ایک کو دوسرے کی لڑ ائی چکھادے۔

الله كى قدرت كى ايك نشانى يه بهى ہے كه: بهم چاہے جہاں كہيں بهى بول، الله اس بات پر قادر ہے كه بميں الله كى قدرت كى ايك نشانى يه بهى ہے كه: بهم چاہے جہاں كہيں بهى بول، الله اس بات پر قادر ہے كه بميں ايك ساتھ جمع كردے: {أَيْنَ مَا تَكُونُواْ يَأْتِ بِكُمُ ٱللّهُ جَمِيعًا إِنَّ ٱللّهَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴿ اللّهُ ﴾ [سورة الله عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴿ الله ﴾ البقرة: 148].

# ترجمہ: جہاں کہیں بھی تم ہوگے، اللہ تمہیں لے آئے گا۔ اللہ تعالی ہر چیز پر قادرہے۔

ہمارے بزرگ وبر تر پرورد گارنے ہمیں جن چیزوں کے ذریعہ اپنی عظیم قدرت سے روشاس کرایا ہے، ان میں یہ بھی ہے کہ: وہ پاک وبر تر بر تر قیامت کے دن پوری زمین کو اپنے ہاتھ میں اٹھار کھے گا اور تمام آسان کو اپنے داہنے ہاتھ میں لپیٹ لے گا، بزرگ وبر ترکا فرمان ہے: { وَمَا قَدَرُواْ اُللّهَ حَقَّ قَدْرِهِ وَالْأَرْضُ جَمِيعًا فَبَضَتُهُ، يُومَ اللّهَ عَقَّ اَللّهَ مَقَ اللّهَ عَمَّا اُللّهَ مَقَ اللّهَ عَمَّا اُللّهَ مُولَا اللّهِ کے گا، بزرگ وبر ترکا فرمان ہے: { وَمَا قَدَرُواْ اُللّهَ حَقَّ قَدْرِهِ وَالْأَرْضُ جَمِيعًا فَبَضَتُهُ، يَومَ اللّهِ اللّهِ عَمَّا اُللّهُ مُولَا اللّهِ کَا بِرَ تَمْ اللّهِ اللّهِ عَمَّا اللّهُ کَا بَرِهُ اللّهُ عَمَّا اللّهُ کِی کُورِی اللّه کی کرنی چاہیے تھی نہیں کی ، ساری زمین قیامت کے دن اس کی مٹھی میں ہوگی اور ترجمہ: ان لوگوں نے جیسی قدر اللّه کی کرنی چاہیے تھی نہیں کی ، ساری زمین قیامت کے دن اس کی مٹھی میں ہوگی اور تراثر ہے ہر اس چیز سے جے لوگ اس کا شریک بنائیں۔



# تقديرين لکھی جاچکی ہیں...

ہمارابزرگ وبرتر پرور گار تقدیریں مقدر کرنے اور انہیں تقسیم کرنے والا ہے، وجو دمیں لانے سے پہلے ہی وہ ہر چیز کی تقدیر اور اس کے زمانیہ (وقوع) سے آگاہ تھا، پھر اس نے اپنے علم سابق کی بنا پر اسے وجو دمیں لایا: { ذَلِكَ يَعْذِينُ الْعَزَيْزِ الْعَلَيْمِ سَلَى } [سورة یس: 38].

# ترجمہ: یہ غالب اور باعلم اللہ تعالی کا مقرر کر دہ ہے۔

اللہ نے مخلوقات کی تقدیر کو ان کی تخلیق سے ہزاروں سال قبل ہی تحریر کر دیا، نبی عظیمہ کی صحیح حدیث ہے، آپ نے فرمایا:"اللہ تعالی نے مخلوقات کی تقدیر کو آسان اور زمین کی تخلیق سے بچپاس ہزار سال پہلے ہی لکھ دیا، اس وقت پرورد گار کاعرش یانی پر تھا"[مسلم]۔

یمی وجہ ہے کہ تقدیر (ہمارے) ایمان کا حصہ ہے، جب جبریل علیہ الله کے رسول علیہ سے ایمان کے بارے میں دریافت کیاتو آپ نے فرمایا:"(ایمان یہ ہے کہ) تم الله پر، اس کے فرشتوں پر، اس کی کتابوں پر، اس کے رسولوں پر، اس کے دن اور اچھی بری تقدیر پر ایمان لاؤ" [اسے بخاری ومسلم نے روایت کیا ہے اور مذکورہ الفاظ مسلم کے روایت کردہ ہیں]۔

## آپ تعجب نه کریں!

ہارے بزرگ وبر ترپر ورد گارنے اپنی کتاب میں (اپنی قدرت پر) تفصیل سے روشی ڈالی ہے، تا کہ ہمیں اپنی قدرت سے آگاہ کرسکے: { وَمَا كَا نَ اللَّهُ لِينُعْجِزَهُ, مِن شَيْءٍ فِي ٱلسَّمَوَتِ وَلَا فِي ٱلْأَرْضِ إِنَّهُ, كَا نَ عَلِيمًا قَدِيرًا ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللّ

ترجمہ: اللہ ایسانہیں کہ کوئی چیز اس کو ہر ادے نہ آسانوں میں اور نہ زمین میں۔وہ بڑے علم والا ، بڑی قدرت والا ہے۔



جب الله عزیز وبرتر آپ کی مد در کرناچاہتاہے تو ایسی چیز کو (آپ کی مد دے لیے) مسخر کر دیتاہے جو عام طور پر (نصرت کے) اسباب میں شار نہیں ہوتی، (لیکن حکم الہی کی وجہ سے) وہ سب سے بڑا سبب قرار پاتی ہے۔
جب قدرت رکھنے والا عزیز وبرتر آپ کو عزت واکر ام سے نواز ناچاہتاہے تو اس شخص کو آپ کی سب سے بڑی نوازش وانعام کا ذریعہ بنادیتا ہے جس سے آپ کو خیر کی کوئی امید نہیں ہوتی۔

جب قدرت والاعزیز وبرتر (پروردگار) آپ سے برائی کو دور کرناچاہتا ہے ، تو آپ کو برائی کے قریب نہیں جانے دیتا، یابرائی کو آپ تک پہنچنے نہیں دیتا ہے۔

جب عزیز وبرتر (پرورد گار) آپ کو گناہ سے محفوظ رکھنا چاہتا ہے تو آپ کے دل میں اس کی نفرت پیدا کر دیتا ہے، یا اس کے لیے دشوار کر دیتا ہے، یا آپ کو اس سے متنفر کر دیتا ہے، یا ایسا کر تا ہے کہ جب آپ اس کی طرف پیش قدمی کرتے ہیں تو کوئی رکاوٹ آپ کو اس سے پھیر دیتی ہے۔

ہمارے لیے کتناضر وری ہے کہ ہم قدرت والے عزیز وبرتر (پر ورد گار) کے در پر دستک دیں (اور اس سے دعا کریں)!

ابر ہیم خلیل عَلیِّلاً اپنے اہل خانہ کو اپنے عزیز وبر ترپر ورد گار کے سپر دکرنے کے بعدیہ دعا کرتے ہیں:

{ وَٱرْزُكُتْهُم مِّنَ ٱلثَّمَرَاتِ لَعَلَّهُمْ يَشْكُرُونَ ١٠٠٠ [سورة إبراهيم:37].

ترجمه:انہیں بھلوں کی روزیاں عنایت فرما تا کہ بیہ شکر گزاری کریں۔

اسی دعاکا نتیجہ ہے کہ مکہ صدیوں سے دلوں کی محبت کامر کزرہاہے۔

سليمان عَالِيَّا وَعَاكُرَتَ مِينَ: { رَبِّ هَبُ لِي خُصْمًا وَأَلْحِقْنِي بِٱلصَّلِحِينَ ﴿ آَهُ } [سورة الشعراء:83].

ترجمہ: اے میرے رب! مجھے قوتِ فیصلہ عطافر مااور مجھے نیک لو گوں میں ملادے۔ اس کا نتیجہ تھا کہ اللہ عز و جل نے جنوں کو ان کے ماتحت کر دیا۔



یونس عَلیَّلِاً رات کی تاریکی، سمندر (کی گہر ائی) اور مچھلی کے پیٹ میں یہ دعاکرتے ہیں: { لَّاۤ إِلَاهَ إِلَّاۤ أَنتَ سُبْحَكَنَكَ إِنِّي كُمْ مِن ٱلظَّلِمِينَ ﴿ ﴾ [سورۃ الأنبياء: 87].

ترجمہ:الہی! تیرے سوا کوئی معبود برحق نہیں، توپاک ہے، بے شک میں ظالموں میں ہو گیا۔

چناں چیہ مجھلی کا پیٹ ان کے لیے پر سکون جائے قرار بن جاتا ہے۔

رسول الله عَيْنَ يَهِ وَعَاكِيا كُرتَ تَ عَ كَه: "اللهُمِّ إِنى أَستَغِيرُكَ بِعِلْمِكَ وَأَستَقبِدُكَ بِقُدرَتكَ وَاللهُمِّ إِنى أَستَغِيرُكَ بِعِلْمِكَ وَأَستَقبِدُكَ بِقُدرَت وَ وَلا أَقبِدُ "(اے الله! میں تیرے علم کے طفیل اس کام میں خیریت طلب کر تا ہوں اور تیری قدرت کے طفیل طاقت ما نگتاہوں اور تیرے فضل کا سوالی ہوں، کیوں کہ تجھے قدرت ہے اور مجھے نہیں)[اسے بخاری نے روایت کیاہے]۔

ہر قسم کے شر اور اذبت سے اللہ عزیز وبرتر کی قدرت کی پناہ طلب کی جاتی ہے: نبی مصطفی عیابی نے مریض کو جو دعاسکھائی، اس میں یہ بھی ہے کہ وہ یہ دعاسات مرتبہ پڑھے: "أَعودُ بِعِزةِ اللهِ وَقُدرَتِهِ مِن شَرِّ مَا أَجِدُ وَ عَاسَكُ اللّٰهِ عَنْ اللّٰهِ تَعَالَى کی عزت اور اس کی قدرت کی پناہ مانگتا ہوں اس تکلیف کے شرسے جو میں محسوس کرتا ہوں اور جس سے ڈرتا ہوں)[مسلم]۔

الله عزوجل كافرمان ب: {وَأَللَّهُ عَدِيرٌ وَأَللَّهُ عَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴿ } [سورة الممتحنة: 7].

ترجمہ:الله كوسب قدرتيں ہيں اور الله (بڑا) غفور رحيم ہے۔

اس آیت میں یہ اشارہ موجود ہے کہ اللہ عزیز وہرتر کمالِ قدرت رکھنے کے باوجود اپنے بندوں کو معاف کر تا اوران پررحم وکرم فرما تاہے، کوئی گناہ اس کے نزدیک اتنابڑا نہیں کہ جسے وہ معاف نہ کرسکے، نہ کوئی عیب اس کے لیے اتنابڑا ہے کہ جس پر وہ پر دہنہ ڈال سکے، اور نہ کوئی رحمت ایسی ہے جسے وہ (اپنے بندوں تک) پہنچانہ سکے۔



ہر وہ شخص جو کسی پر قدرت رکھتاہے ،اس کے پاس اتنی قدرت اور قوت نہیں ہوتی کہ اسے معاف کر دے اور اس پر رحم کھائے۔

اور نہ ہی ہر وہ شخص جو معاف کرتا اور رحم کھاتا ہے ، اس کے پاس قدرت و قوت ہوتی ہے ، اللہ بزرگ وبرتر کمالِ قدرت کے باوجو دبہت زیادہ معاف کرتا اور بے حدر حم فرما تا ہے۔

ہر چیز کاایک اندازہ مقررہے:

الله پاكوبرتر كافرمان ٢: {وَمَن يَتُوكَّلُ عَلَى ٱللَّهِ فَهُوحَسَّبُهُ ۚ إِنَّ ٱللَّهَ بَلِغُ أَمْرِهِ ۚ قَدْ جَعَلَ ٱللَّهُ لِكُلِّ شَيْءٍ قَدْرًا ﴿ ﴾ [سورة الطلاق: 3].

ترجمہ:جو شخص اللہ پر توکل کرے گااللہ اسے کافی ہو گا۔اللہ تعالی اپناکام پورا کرکے ہی رہے گا۔اللہ تعالی نے ہر چیز کا ایک اندازہ مقرر کرر کھاہے۔

جو اپنے پرورد گارسے ڈرتا اور اس پر بھروسہ کرتاہے ، اللہ کی مدد اس سے دور نہیں رہتی اور نہ وہ رحمت الہی سے مایوس ہوتاہے ، فراخی اسے لامحالہ مل کررہتی ہے ، کیوں کہ اللہ عزیز وبرتر ہرچیز پر قادر ہے۔

لیکن اللہ عزیز وہر ترنے ہر چیز کا ایک اندازہ مقرر کر رکھاہے ،اس کا ایک وقت متعین ہے جسے وہ تجاوز نہیں کر سکتا، جب اس مقرر کر دہ چیز کا وقت آتا ہے تو اس کے رونما ہونے میں نہ ایک گھڑی دیر ہوتی ہے اور نہ ایک پل جلدی۔

بندہ کسی معاملے میں مایوس ہو کر سوتا ہے اور جب جا گتا ہے تو وہ مسکلہ حل ہو چکا ہوتا ہے اور فراخی کی راہ کھل چکی ہوتی ہے: {وَکَانَ ٱللَّهُ عَلَىٰ كُلِّ شَیْءٍ مُفَائِدِرًا ﴿ وَاللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ عَلَىٰ كُلِّ شَیْءٍ مُفَائِدِرًا ﴿ وَاللَّهِ اللَّهُ عَلَىٰ كُلِّ اللَّهُ عَلَىٰ كُلِّ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ عَلَىٰ كُلِّ اللَّهُ عَلَىٰ كُلِّ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ عَلَىٰ كُلِّ اللَّهُ عَلَىٰ كُلِّ اللَّهِ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ كُلِّ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ عَلَىٰ كُلِّ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ عَلَىٰ كُلِّ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهِ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ كُلِّ اللَّهُ عَلَىٰ كُلِّ اللَّهُ عَلَىٰ كُلِّ اللَّهُ اللَّهُ عَلَىٰ كُلِّ اللَّهُ عَلَىٰ كُلِّ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ كُلِّ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ كُلِّ اللَّهُ عَلَىٰ كُلِّ اللَّهُ عَلَىٰ كُلِّ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهُ عَلَىٰ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ عَلَيْ اللَّهُ عَلَىٰ عَلَاللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ عَلَيْ عَلَىٰ عَلَيْ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ عَلَىٰ اللَّهُ اللَّهُ عَلَىٰ عَلَيْ عَلَىٰ اللَّهِ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَيْكُواللَّهُ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَيْ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَيْكُولُ اللَّهُ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَّاللَّهُ عَلَيْكُمْ عَلَا عَلَىٰ عَلَى عَلَيْكُولِ عَلَى عَلَى عَلَىٰ عَلَّالِهُ عَلَى عَلَىٰ عَلَى عَلَىٰ عَلَى عَلَى عَلَى عَلَّا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَّا عَلَّا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَّ عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَّا عَلَّا عَلَّا عَلَا عَلَا

ترجمہ: الله تعالی ہر چیز پر قادر ہے۔

مصیبت کا ایک وقت متعین ہے، جس کے بعد وہ ختم ہو جاتی ہے، اس کی ایک خاص مدت ہے جس کو پورا کرنے کے بعد وہ (فراخی) میں بدل جاتی ہے۔ کیوں کہ اللہ عزوجل نے ہر چیز کا ایک اندازہ مقرر کرر کھاہے۔



درخت اس وقت تک کیمل نہیں دیتاجب تک کہ اس کا موسم نہ آجائے، سورج اس وقت تک طلوع نہیں ہوتا جب تک کہ صبح نہ ہوجائے: { جب تک کہ صبح نہ ہوجائے: حاملہ عورت اس وقت تک بچے نہیں جنتی جب تک کہ اس کی میعاد مکمل نہ ہوجائے: { قَدْ جَعَلَ ٱللّٰهُ لِکُلِّ شَیْءِ قَدْرًا ﴿ ﴾ [سورۃ الطلاق: 3].
ترجمہ: اللّٰہ تعالی نے ہر چیز کا ایک اندازہ مقرر کرر کھا ہے۔
اے اللہ! ہمیں معاف فرما اور ہم پررحم کر، یقینا توہر چیز پر قادر ہے۔







#### ترجمہ: الله ہی بہترین حافظ ہے اور وہ سب مہربانوں سے بڑامہر بان ہے۔

ہمارا پاک وبرتر پروردگار آسان وزمین اور ان دونوں کے در میان کی ساری مخلو قات کی حفاظت کر تاہے، اس کی قدرت سے ہی آسان وزمین ہمیشہ قائم رہتے ہیں، اپنی جگہ سے ٹلتے نہیں، اللہ کو آسان وزمین کا بوجھ عاجز نہیں کرتا، کیوں کہ وہ اپنی قدرت و قوت میں درجہ کمال پر فائز ہے، کیا آپ نے اللہ بزرگ وبرتر کا یہ فرمان نہیں سنا: { ﴿ إِنَّ اللّٰهَ يُمْسِكُ هُمَا مِنْ أَحَدِ مِنْ بَعْدِهِ } [سورة فاطر: 14].



ترجمہ: یقینی بات ہے کہ اللہ تعالی آسانوں اور زمین کو تھامے ہوئے ہے کہ وہ ٹل نہ جائیں اور اگر وہ ٹل جائیں تو پھر اللہ کے سوااور کوئی ان کو تھام بھی نہیں سکتا۔

ہمارابزرگ وبرتر پروردگار مخلوق کے تمام اعمال کو محفوظ کرتاہے، خواہ وہ نیکی ہویابدی، پوشیدہ ہویا ظاہر، چھوٹا ہو ہویابڑا، اللہ ان کے تمام اقوال کو شار کرتاہے، ان کی نیتوں سے باخبر ہے، اس سے کوئی بھی چیز مخفی نہیں: {وَعِندَ نَا کِئِبُ حَفِيظُ اِنْ ﴾ [سورة ق:4].

ترجمہ: ہمارے یاس سب یا در کھنے والی کتاب ہے۔

وہی بزرگ وبرتر اللہ ہے جو اپنے بندے کو ہلاکت و تباہی اور بری موت سے محفوظ رکھتا ہے، اللہ نے بندوں کے لیے نگہبان فرشتے مقرر کررکھے ہیں جو اس کے حکم سے (بندوں کی) پہرے داری کرتے ہیں، بزرگ وبرتر کا فرمان ہے: {لَهُ, مُعَقِّبُتُ مُّ مِنْ بَیْنِ یَدَیْدِ وَمِنْ خَلْفِدِ عِیْمَفَظُونَهُ مِنْ أَمْرِ ٱللَّهِ } [سورۃ الرعد: 11].

ترجمہ:اس کے پہرے دارانسان کے آگے پیچھے مقرر ہیں،جواللہ کے حکم سے اس کی نگہبانی کرتے ہیں۔ اللہ کااپنی مخلوق کی حفاظت کرنادوقشم کاہو تاہے:

عمومی حفاظت: اس سے مرادیہ ہے کہ وہ تمام مخلوقات کی حفاظت کر تاہے، بایں طور کہ ان کی ضروریات زندگی کو آسان کر دیتا ہے، فرمان باری تعالی ہے: {إِنَّ رَبِّي عَلَىٰ كُلِّ شَيۡءٍ حَفِيظٌ ﴿ ﴿ } [سورة هود: 57].

## ترجمہ: یقینامیر اپرورد گار ہر چیز کا نگہبان ہے۔

خصوصی حفاظت: - یہ سب سے افضل قسم ہے - اس سے مرادیہ ہے کہ: اللہ اپنے ولیوں کی دنیاوی ضروریات کی حفاظت کرتا، انہیں جسمانی طور پر محفوظ رکھتا، ان کے آل واولا داور مال و منال کی حفاظت کرتا ہے، ان کے لیے فرشتے مقرر کرر کھے ہیں جو ان کی نگہبانی کرتے ہیں، اللہ نے ان کے لیے دین کوشبہات اور شہوات سے محفوظ رکھا، ان اور جنات میں سے جو شیاطین ان کے دشمن ہیں، ان سے انہیں محفوظ رکھتا ہے، پھر انہیں ایمان کی حالت میں وفات دیتا ہے۔



الله بزرگ وبرتر كا فرمان ب: { لَهُ مُعَقِّبَتُ مِّنَا بَيْنِ يَدَيْهِ وَمِنْ خَلْفِهِ - يَحْفَظُونَهُ مِنْ أَمْرِ ٱللَّهِ } [سورة الرعد: 11].

# ترجمہ:اس کے پہرے دارانسان کے آگے پیچیے مقرر ہیں،جواللہ کے حکم سے اس کی نگہبانی کرتے ہیں۔

ہمارا پرورد گاروہ ہے جس نے یہ ذمہ لیاہے کہ (تاقیامت) ہر زمانے میں وہ اپنی کتاب عزیز کو تمام طرح کی تحریف (ہیر پھیر) اور تبدیلی سے محفوظ رکھے گا: { إِنَّا نَحْتُنُ نَزَّلْنَا ٱلذِّكْرَ وَإِنَّا لَهُمُ لَحَيْظُونَ ﴿ ] [سورة الحجر: 9].

### ترجمہ: ہم نے ہی اس قر آن کو نازل فرمایاہے اور ہم ہی اس کے محافظ ہیں۔

اللہ نے کعبہ کو زوال سے محفوظ رکھا، حالا نکہ وہ بے آب و گیاہ وادی میں پتھر وں سے بنایا ہواا یک گھرہے، (پھر کھی بھی اللہ نے اس کی حفاظت کی) تا کہ وہ اس کی جلیل القدر حفاظت اور اس کی عظیم الشان قدرت و قوت کی گواہی دیتا رہے۔

# الله آپ کو آپ کے دشمنوں سے محفوظ رکھتاہے..

کفار قریش اس غارے ارد گرد جمع ہوجاتے ہیں جس میں دوشخص: محمد علیہ اور ابو بکر صدیق رٹھا گئے دوبوش ہوتے ہیں، کفار آپ دونوں کو قتل کرناچاہتے ہیں، ابو بکرے دل میں خوف سرایت کر جاتا ہے، ان کے عظیم دوست ان کی طرف دیکھتے ہیں اور عرض کرتے ہیں:" ان دوشخصوں کے بارے میں تمہارا کیا گمان ہے جن کا تیسر االلہ ہے؟" [اسے بخاری ومسلم نے روایت کیا ہے]۔

وَإِذَا العِنَايَةُ لَاحَظتكَ عُيونُهَا نَم فَالْحَوادِثُ كُلُّهُنَّ أَمانُ

ترجمہ: جب آپ کو (اللہ کی)عنایت و نگہبانی حاصل ہو جائے تو آپ (اطمینان کی نیند) سوجائیں ، کیوں کہ اس کے بعد تمام حادثات مامون ہوں گے۔

یقیناوه محافظ ونگهبان ہے!...



اس کے ولیوں کے خلاف سرکش وجابر حکمر ال سازش رچتے ہیں، پھر اللہ اپنے ولیوں کی حفاظت فرماتا ہے، موسی عَلَیْنِا کو وکی لیجیے وہ کہتے ہیں: { رَبَّنَا إِنَّنَا خَعَافُ أَنْ يَفُرُطَ عَلَيْنَا أَوْ أَنْ يَطْعَىٰ ﴿ ثَنَ عَالَمَ لَا تَعَافُا ۖ إِنَّنَا خَعَافُا ۗ إِنَّنَا خَعَافُا ۗ إِنَّنَا خَعَافُا ۗ إِنَّنَا خَعَافُا ً إِنَّنَا عَلَيْنَا أَوْ أَنْ يَطْعَىٰ ﴿ وَكُولَ كُلَ عَلَا اللّٰ عَلَا اللّٰهُ عَلَيْنَا أَوْ أَنْ يَطْعَىٰ ﴿ وَلَي اللّٰهِ عَلَيْنَا أَوْ أَنْ يَطْعَىٰ ﴿ وَلَي اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهُ عَلَيْمَالَا أَنْ يَطْعَىٰ اللّٰهُ الللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ الل

ترجمہ: اے ہمارے رب! ہمیں خوف ہے کہ کہیں فرعون ہم پر کوئی زیادتی نہ کرے یا اپنی سرکشی میں بڑھ نہ جائے۔جواب ملاکہ تم مطلقاخوف نہ کرومیں تمہارے ساتھ ہوں اور سنتاد یکھتا ہوں۔

اس طرح اللہ نے انہیں خوش خبری سنائی، ان کی حفاظت فرمائی اور انہیں دشمنوں پر فتح و نفرت عطاکی۔
کون ہے جو دشمنوں پر فتح عطاکر تاہے؟ یقیناوہ اللہ ہی ہے جو اپنے ولیوں کا محافظ (ومد دگار) ہے، خواہ ان کے ولیوں کی تعداد (دشمنوں کے مقابلے میں) بہت تھوڑی ہی کیوں نہ ہو: {وَإِن يَكُنُ مِّنكُمْ أَلَفُ كُم يَعْلِمُوٓا أَلَفَ يُنِ عِلَامُوٓا أَلَفَ يُنِ عِلَامُوٓا أَلَفَ يُنِ اللّهِ } [سورۃ الأنفال: 66].

ترجمہ:اگرتم میں سے ایک ہز ار ہول گے تووہ اللہ کے حکم سے دوہز ارپر غالب ہول گے۔

{وَلَا تَهِنُواْ وَلَا تَحْزَنُواْ وَأَنتُمُ ٱلْأَعْلَوْنَ إِن كُنتُم مُّؤْمِنِينَ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ النَّاكِ ا

ترجمہ: تم نہ سستی کر واور نہ غمگین ہو، تم ہی غالب رہوگے ،اگر تم ایمان دار ہو۔

انعام رباني:

بزرگ وبرتر محافظ اپنے ولیوں کی نسل کو زندگی میں بھی محفوظ رکھتاہے اور موت کے بعد بھی، یعقوب عَلَیْسِا کو دیکھ لیجے کہ ان کے لخت جگر یوسف عَلَیْسًا کو کئی سالوں کے بعد بھی ان تک (صحیح وسالم) واپس پہنچا دیتاہے، یعقوب عَلَیْسًا فرماتے ہیں: { فَأَلِلَهُ خَیْرٌ حَافِظاً وَهُو أَدْحَمُ ٱلزَّرِحِينَ ﴿ ﴾ [سورۃ یوسف:64].

ترجمہ: الله ہی بہترین حافظ ہے اور وہ سب مہربانوں سے بڑامہر بان ہے۔



موسی اور خطر علیها السلام کے قصے میں آیا ہے کہ جب وہ دونوں ایک گاؤں والوں کے پاس آکر ان سے کھانا طلب کرتے ہیں، اور وہ مہمان واری سے صاف انکار کردیتے ہیں، انہیں وہاں ایک دیوار نظر آتی ہے جو گرنا چاہتی ہے اور خطر عَلَيْكِ اسے درست کردیتے ہیں: { وَأَمَّا ٱلْجِدَارُ فَكَانَ لِغُلَامَيْنِ يَتِيمَيْنِ فِي ٱلْمَدِينَةِ وَكَانَ تَعْتَهُ، كَنَرُّ هُمَا وَكُن أَبُوهُمَا صَدِيحًا فَأَرَادَ رَبُّكَ أَن يَبْلُغَ ٱلشُدَّهُمَا وَيَسْتَخْرِجَا كَنزَهُما رَحْمَةً مِّن رَبِّكَ وَمَا فَعَلْنُهُ، عَنْ أَمْرِي ذَلِكَ تَأْوِيلُ مَالَدٌ تَسَطِع عَلَيْهِ صَبِّرًا (الله) } [سورة السف: 82].

ترجمہ: دیوار کا قصہ بیہ ہے کہ اس شہر میں دویئتیم بچے ہیں جن کاخزانہ ان کی اس دیوار کے بنیچے دفن ہے، ان کا باپ بڑا نیک شخص تھاتو تیرے رب کی چاہت تھی کہ یہ دونوں بیتیم اپنی جوانی کی عمر میں آکر اپنایہ خزانہ تیرے رب کی مهر بانی اور رحمت سے نکال لیں، میں نے اپنی رائے سے کوئی کام نہیں کیا، یہ تھی اصل حقیقت ان واقعات کی جن پر آپ صبر نہ کرسکے۔

انصاف پرور خلیفہ عمر بن عبد العزیز سات بیٹوں اور سات بیٹیوں کا ور ثہ چھوڑ کروفات پاتے ہیں، ان کے لیے (ترکے میں) اللّه عزیز وبر ترکے علاوہ کچھ نہیں چھوڑتے، اللّه ان تمام اولا دکی حفاظت فرما تاہے، علماء کہتے ہیں: ان کے بچوں (کو اللّه نے اتنانوازا کہ وہ اپنے وقت کے) مالد ارترین لوگوں میں شار ہوتے تھے۔

#### فتمتی وصیت:

نبی علی این عباس رفی این کوید نصیحت کرتے ہیں: "اے لڑے! میں تمہیں کچھ اہم باتیں بتار ہاہوں: تم اللہ کے احکام کی حفاظت کرو، وہ تمہاری حفاظت فرمائے گا، تم اللہ کے حقوق کا خیال رکھو، تم اسے اپنے سامنے پاؤگ " [حدیث صحیح ہے، اسے ترمذی نے روایت کیا ہے]۔

محب الدین طبری - ایک بڑے شافعی امام ہیں - سے کہا گیا کہ: آپ اتنے عمر رسیدہ ہیں، آپ نے کشتی سے کیسے چھلانگ لگادی؟ اس پر انہوں نے - ایک ایسی بات کہی جو تاریخ میں ہمیشہ کے لیے ثبت ہو گئ! -: ہم نے کم سنی میں اپنے اعضاء وجو ارح کی حفاظت کی تو اللہ نے ضعیفی میں ہمارے لیے انہیں محفوظ رکھا"، { فَاللّهَ حُنِيْرٌ حَلفِظاً وَهُوَ



أَرْحَمُ ٱلرَّحِينَ ﴿ ﴾ [سورة يوسف:64]. (ترجمه: الله بى بهترين حافظ ہے اور وہ سب مهربانوں سے بڑامهر بان ہے)۔

علما کہتے ہیں: اللہ کے اوامر پر عمل کرکے ان (احکام) کی حفاظت کرو، اس کے منع کر دہ امور سے نے کر ان (منہیات) کی حفاظت کرو، اللہ تمہاری جان، تمہارے دین، تمہارے مفاظت کرو، اللہ تمہاری جان، تمہارے دین، تمہارے مال واولا داور اللہ نے دنیا میں تمہیں جس فضل وانعام سے نوازا ہے، ان سب کی حفاظت فرمائے گا، نبی کی حدیث ہے: "تم اللہ کے احکام کی حفاظت کرو، وہ تمہاری حفاظت فرمائے گا، تم اللہ کے حقوق کا خیال رکھو، تم السے اپنے سامنے یاؤگے "[حدیث صحیح ہے، اسے ترمذی نے روایت کیا ہے]۔

ر بى بات آخرت كى ، توالله نے ایسے لوگوں كوبڑى كاميابى كى بشارت سنائى ہے ، بزرگ وبرتر (الله) كا فرمان ہے: { وَٱلْحَدَ فِظُونَ لِحُدُودِ ٱللَّهِ وَهَيْمِراً لَمُؤْمِنِينَ ﴿ اللهِ } [سورة التوبة: 112].

ترجمہ: (جو)اللہ کے حدود کاخیال رکھنے والے ہیں،اور ایسے مومنین کو آپ خوش خبری سنادیجئے۔

آپ جس قدر الله کے حدود کا خیال رکھیں گے ،اسی قدر (آپ کو الله کی) نگهبانی اور حفاظت حاصل ہوگی، حدودِ الہی میں درج ذیل امور کی حفاظت کرناشامل ہے:

توحيد، ديني شعائر اور بطور خاص نمازكي هاظت: {حَنفِظُواْ عَلَى ٱلصَّكَوَاتِ وَٱلصَّكَوْةِ ٱلْوُسَطَىٰ وَقُومُواْ لِلَّهِ قَدَيْتِينَ السَّهِ [سورة البقرة: 238].

ترجمہ: نمازوں کی حفاظت کرو، بالخصوص در میان والی نماز کی اوراللہ تعالی کے لیے باادب کھڑے رہا کرو۔

كان، آنكه اور ول كو حرام چيزول سے محفوظ ركھنا: { إِنَّ ٱلسَّمْعَ وَٱلْبَصَرَ وَٱلْفُؤَادَ كُلُّ أُوْلَكِيكَ كَانَ عَنْدُ مَسْتُولًا (اللهُ) [سورة الإسراء:36].

ترجمہ: کان، آنکھ اور دل ان میں سے ہر ایک سے یو چھ گچھ کی جانے والی ہے۔



{ فَالصَّكِ لِحَاثُ قَانِنَاتُ حَافِظَاتُ لِلْغَيْبِ بِمَا حَفِظَ ٱللَّهُ } [سورة النساء:34].

ترجمه: نیک فرمانبر دار عورتیں خاوند کی عدم موجود گی میں به حفاظت الہی نگہداشت رکھنے والیاں ہیں۔

شرمگاه كى حفاظت كرنا: { وَٱلَّذِينَ هُمْ لِفُرُوجِهِمْ حَنفِظُونَ ١٠٠ [سورة المؤمنون: 5].

ترجمہ:جواپنی شر مگاہوں کی حفاظت کرنے والے ہیں۔

قسمول كي حفاظت كرنا: {وَأَحْفَ ظُوَّا أَيِّمَنَكُمٌّ } [سورة المائدة:89].

ترجمه: اپنی قسموں کا خیال رکھو۔

نبی علی من بین یدی و من حلفی، و عاکیا کرتے تھے: "اللهم احفظنی من بین یدی و من حلفی، و عن یہ آپ یہ دعا کیا کرتے تھے: "اللهم احفظنی من بین یدی و من حلفی، و عن یہ آپ یہ و من فوقی، و أعو ذبعظمتك أن أغتال من تحتی" (یعن: اے اللہ! تو میری حفاظت فرما آگے سے اور یہ چھے سے ، دائیں اور بائیں سے ، اور اوپر سے ، میں تیری عظمت کی پناہ چاہتا ہوں اس بات سے کہ میں اچانک اپنے نیچ سے پکڑ لیا جاؤں "[یہ حدیث سیح ہے ، اسے ترمذی نے روایت کیا ہے] ، جب نبی بات سے کہ میں اچانک اپنے نیچ سے پکڑ لیا جاؤں "[یہ حدیث سیح ہے ، اسے ترمذی نے روایت کیا ہے] ، جب نبی سونے کا ارادہ کرتے تھے۔

#### بشارت وخوش خبری...

بندہِ صالح جب کوئی چیز اللہ کے سپر دکر تاہے تو اللہ اس کی حفاظت فرما تاہے، نبی علی اللہ کے سپر د کر تاہ وہریرہ دخل الله اللہ کے سپر د کر تاہ وں کر تاہوں جس کی امانتیں ضائع نہیں ہوتیں) [حدیث صحیح ہے، اسے ابن ماجہ نے روایت کیا ہے]۔

ر تاہوں جس کی امانتیں ضائع نہیں ہوتیں) [حدیث صحیح ہے، اسے ابن ماجہ نے روایت کیا ہے]۔

دوسری حدیث میں آیا ہے کہ نبی علی نے فرمایا: "جب اللہ کو کوئی چیز سپر دکی جاتی ہے تو وہ اس کی حفاظت فرما تاہے" [یہ حدیث صحیح ہے، اسے بیبق نے "السنن الکبری" میں روایت کیا ہے]۔



کتنا بہتر ہوگا کہ آپ اپنے بچوں کے لیے اسی طرح (اللہ کی) پناہ مانگیں جس طرح نبی عظیمہ حسن اور حسین رہا گھا کے لیے اسی طرح (اللہ کی) پناہ مانگا کرتے تھے، اگر آپ انہیں اللہ کے سپر و کر دیں (تو اطمینان رکھیں کہ) آپ نے انہیں بزرگ وبرتر محافظ کے سپر و کر دیا: {فَاللَّهُ خَیْرٌ حَفِظاً وَهُو أَرْحَمُ ٱلرَّحِمِينَ ﴿ اَللّٰ اَسُورَة يوسف: 64].

ترجمہ: اللہ ہی بہترین حافظ ہے اور وہ سب مہربانوں سے بڑامہر بان ہے۔

اے اللہ! ہم اپنی جانیں، اپنے والدین، اپنے آل واولا د اور ہر اس نعمت کو تیرے سپر د کرتے ہیں جن سے تونے ہمیں نوازاہے۔

00000000000



# (٣٨) اَلغَنِي جلجلاله

امام بخاری نے نبی علیہ کی یہ حدیث روایت کی ہے کہ آپ نے فرمایا:"(ایک بار) ابوب علیہ عنسل فرما رہے سے کہ سونے کی ٹدیاں آپ پر گرنے میں سمیٹنے گے، اسنے میں ان کے رہے سے کہ سونے کی ٹدیاں آپ پر گرنے میں سمیٹنے گے، اسنے میں ان کے رہے نے انہیں پکارا کہ اے ابوب!کیا میں نے تمہیں اس چیز سے بے نیاز نہیں کر دیا جسے تم دیکھ رہے ہو؟ ابوب علیہ اللہ نے جواب دیا: ہاں تیری بزرگی کی قسم لیکن تیری برکت سے میرے لیے بے نیازی کیوں کر ممکن ہے"۔

بسااو قات انسان کومال و منال ، زمین و جائداد ، اہل و عیال ، جاہ و جلال اور بڑا عہدہ و منصب ملتا ہے ، وہ باعزت مقام ، یابڑی سر داری ، یابار سوخ ریاست و حکومت سے سر فراز ہو تا ہے ... اس کے اردگر د خدمت گزاروں کا ہجوم ہوتا ہے ، اسکر اسے اپنے احاطہ میں لیے ہو تا ہے ، فوج اس کی حفاظت پر مامور ہوتی ہے ، لوگ اس سے خندہ بیشانی سے ملتے ہیں ، اور قومیں اس کے سامنے عاجزی وانکساری کے یر بچھادیتی ہیں ...

ان سب كے باوجود سب كے سب الله عزيز وبرترك محتاج رہتے ہيں: ﴿ ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ أَنتُهُ ٱلْفُ عَرَآءُ إِلَى

ٱللَّهِ وَٱللَّهُ هُوَٱلْغَنِيُّ ٱلْحَمِيدُ ١٠٠ [سورة فاطر:15].

ترجمہ: اے لو گو! تم اللہ کے محتاج ہو اور اللہ بے نیاز خوبیوں والاہے۔

ہمارا پرور د گاروہ عزیز وبرترہے جو بے نیازہے ، جس سے بڑھ کر مطلقاً کوئی بھی بے نیاز نہیں ، بلکہ سب اس کے حاجت مند ہیں۔

ہمارا پر ورد گار اپنی ذات وصفات اور اپنی باد شاہت کے ذریعہ بے نیاز ہے، وہ اپنی بے نیازی میں درجہ کمال پر فائز ہے،وہ کسی کا بھی محتاج نہیں۔



ہمارے پروردگار کی کمالِ بے نیازی ہے کہ: نہ تو اطاعت گزاروں کی اطاعت اسے کوئی فائدہ پہنچاتی ہے اور نہ گناہ گاروں کی نافرمانی اسے کوئی نقصان پہنچاتی ہے، خواہ سارے جہان والے ہی اس کے ساتھ کفر کیوں نہ کرنے گئیں!اللہ عزیز وبر ترکا فرمان ہے: {وَمَن کَفَرَ فَإِنَّ ٱللَّهَ غَنِیُّ عَنِ ٱلْعَلَمِينَ ﴿ اَللَٰهُ عَنِیُ اللّٰهِ عَنِينَ اللّٰهُ عَنِی اللّٰهِ عَنِیز وبر ترکا فرمان ہے: {وَمَن کَفَرَ فَإِنَّ ٱللّٰهَ غَنِیُّ عَنِ ٱلْعَلَمِينَ ﴿ اللّٰهِ عَنِيز وبر ترکا فرمان ہے: {وَمَن کَفَرَ فَإِنَّ ٱللّٰهَ غَنِی اللّٰهِ عَنِيز اللّٰهِ عَنِيز اللّٰهِ عَلَى اللّٰهِ عَنِيز اللّٰهِ عَنِيز اللّٰهِ عَنِيز اللّٰهِ عَنِيز اللّٰهِ عَلَى اللّٰهِ عَلَى اللّٰهِ عَلَى اللّٰهِ عَنِيز اللّٰهِ عَنِيز اللّٰهِ عَنِيز اللّٰهِ عَنِيز اللّٰهِ عَلَى اللّٰهِ عَنِيز اللّٰهِ عَنِيز اللّٰهِ عَنِيز اللّٰهِ عَلَى اللّٰهِ عَنِيز اللّٰهِ عَنِيز اللّٰهِ عَلَى اللّٰهِ عَنِيز اللّٰهِ عَلَى اللّٰهِ عَنِيز اللّٰهِ عَلَى اللّٰهِ عَنِيزُ اللّٰهِ عَنِيز اللّٰهِ عَلَى اللّٰهِ عَلَى اللّٰهِ عَلَى اللّٰهِ عَنِيز اللّٰهِ عَلَى اللّٰهُ عَلَى اللّٰهِ عَنِيز وَاللّٰهُ اللّٰهُ عَلَى اللّٰهِ عَلَى اللّٰهُ عَنِيزَ اللّٰهِ عَنْ اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ عَنِيزَ اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ عَنِيْ اللّٰهُ عَنِيز وَاللّٰمُ اللّٰهِ عَنْ اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ عَنْ اللّٰمُ عَنْ اللّٰمِينَ اللّٰهُ عَلَى اللّٰمُ عَلَى اللّٰهُ عَلَى اللّٰمُ عَلَى اللّٰمُ عَلَى اللّٰمُ عَلَى اللّٰمُ عَلَى اللّٰمُ اللّٰمَ عَلَى اللّٰمُ عَلَى اللّٰمُ عَلَى اللّٰمَ عَلَى اللّٰمُ اللّٰمَ عَلَى اللّٰمُ عَلَى اللّٰمَ عَلَى اللّٰمُ عَلَى اللّٰمُ اللّٰمَ عَلَى الللّٰمَ عَلَى اللّٰمَ عَلَمُ اللّٰمَ عَلَى اللّٰم

الله بزرگ وبرتر کی کمال بے نیازی ہے کہ: وہ بندوں کے ساتھ احسان کر تاہے، ان کی خیر خواہی کر تاہے، ان کی مصیبت کو دور فرما تاہے، محض ان پر رحم کھاتے ہوئے اور ان کے ساتھ بھلائی کرتے ہوئے:

{ وَرَبُّكَ ٱلْعَنِيُّ ذُو ٱلرَّحْمَةً } [سورة الأنعام: 133].

ترجمہ: آپ کارب بالکل غنی ہے رحت والاہے۔

الله بزرگ وبرتری کمالِ بے نیازی ہے کہ: وہ ہر قسم کے عیب اور نقص سے پاک اور ہر اس چیز سے بری وبرتر ہے جو اس کی بے نیازی کی منافی ہے ، چنال چہ وہ نہ بیوی رکھتا ہے نہ اولاد ، نہ بی باد شاہی میں اس کا کوئی شریک وساجھی ہے ، نہ وہ کمزور ہے کہ اسے کسی کی جمایت کی ضرورت ہواور نہ کوئی اس کا ہمسر ہے ، ہمارا عزیز وبرتر پرور دگار فرما تا ہے: { وَقُلِ ٱلْحَمَدُ لِلَّهِ ٱلَّذِی لَمَ يَنَّ فِلَاً وَلَمْ یَكُن لَهُ وَشَرِیكُ فِی ٱلْمُلّٰ کِی وَلَمْ یَكُن لَهُ وَلِيْ مِنَ ٱلذُّلِ وَكَيْرُهُ مِن َ ٱلذُّلِ وَكَيْرُهُ مِن َ ٱلذُّلِ وَكَيْرُهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ الله

ترجمہ: یہ کہہ دیجیے کہ تمام تعریفیں اللہ ہی کے لیے ہیں جو نہ اولاد رکھتاہے نہ اپنی باد شاہت میں کسی کو شریک وساجھی رکھتاہے اور نہ وہ کمزورہے کہ اسے کسی کی حمایتی کی ضررورت ہواور تواس کی پوری بڑائی بیان کر تارہ۔

الله بزرگ وبرتر کی کمال بے نیازی اور سخاوت ہے کہ: وہ اپنے بندوں کو دعا کرنے کا تھم دیتا اور ان کی دعاؤں کو قبول کرنے کا وعدہ فرما تاہے: { وَقَالَ رَبُّكُمُ أُدْعُونِيٓ أَسْتَجِبَ لَكُمْ } [سورة غافر: 60].

ترجمہ: تمہارے رب کا فرمان (سرز دہوچکا)ہے کہ مجھ سے دعا کرومیں تمہاری دعاؤں کو قبول کروں گا۔



نبی علی ہے۔ نبی علیہ کی صحیح حدیث ہے آپ نے فرمایا: "الله عزیز وبرتر کے نزدیک کوئی چیز دعاسے زیادہ مکرم اور محترم نہیں"[یہ حدیث حسن ہے،اسے ترمذی نے روایت کیاہے]۔

بورى كائنات الله كى حاجت مند ہے...

بچری کا ئنات، تمام انس و جن، مالد ار و فقیر، بڑے اور چھوٹے، امیر و حقیر، طاقتور اور کمزور: سب کے سب اللہ کے مختاج ہیں، وہ ہربل اور ہر گھڑی اللہ کے ضرورت مند ہیں۔

یہ اللہ کی سخاوت وفیاضی ہے کہ: اس نے اپنے اسم گرامی (العنبی - بے نیاز) کو اپنی صفت (رحمت) کے ساتھ فر کر فرمایا ہے، ارشاد باری تعالی ہے: {وَرَبُّكَ ٱلْفَنِيُّ ذُو ٱلرَّحْمَةً } [سورة الأنعام: 133].

ترجمہ: آپ کارب بالکل غنی ہے رحمت والاہے۔

تا کہ بندوں کو یہ بتاسکے کہ:وہ ان کی عبادت سے بے نیاز ہے،اس کے باوجو دوہ ہر معاملے میں ان پر رحم فرما تا ہے، حتی کہ عبادات اور واجبات میں بھی، بلکہ ریہ اس کی رحمت و مہر بانی ہی ہے کہ: وہ تھوڑے سے عمل کو قبول کر کے اسے زیادہ کر دیتا ہے۔

اس کی سخاوت وفیاضی کا ایک مظہر یہ بھی ہے کہ اس نے اپنے اسم گرامی (الغنی – بے نیاز) کو اپنے اسم گرامی (الحمید – ہر قسم کی تعریف کا حقد ار) کے ساتھ مر بوط کیا ہے ،اللّہ بزرگ وبر تر کا فرمان ہے:

{ وَقَالَ مُوسَىٰۤ إِن تَكُفُرُوۤا أَنهُمْ وَمَن فِي ٱلْأَرْضِ جَمِيعًا فَإِتَ ٱللّهَ لَغَنِیُّ حَمِيدُ ﴿ ﴾ [سورة إبراهيم:8]. ترجمه: موسى (عَالِيَّاً) نه كها كه اگرتم سب اور روئ زمين كے تمام انسان الله كى ناشكرى كريں تو بھى الله ب نياز اور تعريفوں والاہے۔

لینی: وہ اپنی عظیم و بیش بہانعتوں کی وجہ سے ہر قشم کی حمد و ثناکا بے انتہاحق رکھتا ہے۔ سب کے سب اپنے ہر چھوٹے بڑے کام میں ،ہر بل اور ہر گھڑی اس کے محتاج ہیں۔



(آپ ایس کے باوجود اپنرس کے کامل ترین مقام پر فائز تھے، اس کے باوجود اپنرب سے دعا کرتے ہوئے یہ اظہار کرتے کہ وہ اللہ کے محتاج و ضرورت مند ہیں اور ایک لمحہ کے لیے بھی اس سے بے نیاز نہیں، آپ علی کہ محالی کرتے تھے: "اَ صلے لِی شَا نِی کُلّگُ، وَلَا تَکِلنی إِلٰی نَفسِی طَرفَةَ عَینٍ" (یعنی: تومیر سے نہیں، آپ علی کہ کو سنوار دے اور مجھے لمحہ بھر کے لیے بھی میرے سپر دنہ کر) [ مدیث صحیح ہے، اسے نسائی نے روایت کیا ہے۔

آپ ہریل (اللہ) بے نیاز کے محتاج ہیں، جس قدر آپ اس کے سامنے اپنی محتا جگی اور فقر کااظہار کریں گے اسی قدر (انعامات اور) نواز شوں سے نواز ہے جائیں گے۔

یادر کھیں کہ:اللہ ہی بے نیاز ہے،اس کی بے نیازی ذاتی ہے نیازی ہے، بلکہ آسانوں اور زمین کے تمام باشند سے بھی اس سے سوال کریں،اور وہ ہر ایک کے سوال کو پورا کر دے، تب بھی اس کی باد شاہت (اور خزانے) میں ذرا بھی کمی نہیں آئے گی، صحیح مسلم میں آیا ہے: "اگر تمہارے اگلے اور بچچلے، انسان اور جنات سب ایک میدان میں کھڑے ہوں، بھر مجھ سے مانگنا شر وع کریں اور میں ہر ایک کوجو مانگے سودوں، تب بھی میرے پاس جو پچھ ہے وہ کم نہ ہو گا، مگر اتنا جیسے سمندر میں سوئی ڈبو کر نکال لو (تو سمندر کا جتنا پانی کم ہوجا تا ہے اتنا بھی میر اخزانہ کم نہ ہو گا)"۔

# بے نیازی کی گنجی:

## میں بے نیازی ومالد اری کیسے حاصل کر سکتا ہوں؟

اس کاجواب وہی ہے جو حدیث قدسی میں آیا ہے: "اے ابن آدم! (ہر کام سے سبکدوش ہوکر) میری عبادت میں منہمک ہو جا، میں تیرے دل کو بے نیاز کر دوں گا اور تجھے رزق سے مالامال کر دوں گا۔ اے ابن آدم! مجھ سے دور مت بھاگ ورنہ میں تیرے دل کو فقر وفاقہ سے بھر دوں گا، اور تجھے دنیوی امور میں مصروف کر دوں گا" [ می حدیث صبح ہے، اسے حاکم نے "المتدرک" میں روایت کیا ہے]۔



جب دل الله عزیز وبرتر کے ذریعہ بے نیاز ہوتا ہے، اس کی (نوازی ہوئی روزی پر) قناعت کرتا ہے، اللہ کے عطا کر دہ رزق پرخوش رہتا ہے، توہ ہے خالق کی وجہ سے تمام مخلوقات میں سب سے بے نیاز ہوتا ہے، اپنے رازق (کے رزق کے سبب) تمام مخلوقات سے بڑھ کر باعزت اور محترم ہوتا ہے، اپنے آقا کی بدولت کمزوروں میں سب سے طاقتور ہوتا ہے، یہ بنامال ودولت کی بے نیازی ہے، بغیر سلطنت وبادشاہی کی قوت ہے اور بغیر قبیلہ واقر باکی عزت وشوکت ہے، کیاہی خوب بے نیازی ہے، کتنا عظیم رتبہ ہے اس بے نیازی کا!

نبی ﷺ کی صحیح حدیث ہے کہ آپ نے فرمایا: "فلاح وکامر انی اس شخص کے لیے ہے جس نے اسلام لایا، اسے بفتر رضر ورت روزی دی گئی، اور اللہ نے اس کو اپنی روزی پر قناعت عطاکی "[مسلم]۔

جب تک انسان کودل کی بے نیازی حاصل نہ ہو تب تک پوری دنیا بھی اس کی شکم سیری کے لیے ناکافی ہے ، جیسا کہ صحیح ابن حبان میں آیا ہے ، نبی عقیقی نے فرمایا: "اے ابو ذر! کیا تہمیں لگتاہے کہ مال ودولت کی بہتات ہی بے نیاز کی ہے ۔ اور فقیری تودل کی فقیری ہے "[حدیث صحیح ہے]۔

جس کے دل میں بے نیازی ہو، اسے دنیا کی تنگی کچھ نقصان نہیں پہنچاسکتی، اور جس کے دل میں فقیری ہو، اسے دنیا کی بیشتر (نعمتیں) بھی بے نیاز نہیں کر سکتیں، نبی عظیہ سے ثابت ہے کہ آپ نے فرمایا: "اللہ تعالی کی تقسیم شدہ روزی پر راضی رہو، تمام لوگوں سے زیادہ بے نیاز رہوگے "[بیر حدیث حسن ہے، اسے ترمذی نے روایت کیاہے]۔ دوسری حدیث میں آیا ہے: "جو شخص سوال کرنے سے بچتا ہے تو اللہ تعالی اسے سوال کرنے سے محفوظ ہی رکھتا ہے اور جو شخص بے نیازی بر تاہے تو اللہ تعالی اسے بازی بر تاہے تو اللہ تعالی اسے بے ناز بنادیتا ہے "[بخاری و مسلم]۔

والفَقرُ خَيرٌ مِن غِنَّى يُطغِيهَا

النَّفسُ تَحَزَعُ أَن تَكونَ فَقِيرةً وَغِنَى النَّفس هُو الكَافِي فَإِن

أبت فَحَمِيعُ مَا فِي الأرض لَا يَكفِيهَا



ترجمہ: انسان کو فقیری سے ڈر لگتا ہے، جب کہ فقیری الیبی مالداری سے بہتر ہے جو انسان کو سرکشی میں مبتلا کر دے۔ دل کی مالداری (انسان کے لیے) کافی ہے، اگر دل کی مالداری حاصل نہ ہو توروئے زمین کی ساری دولت بھی اس کے لیے ناکافی ہے۔

اسلام کی نظر میں بے نیاز وہ ہے جس کا دل لو گوں سے بے نیاز اوراللہ بزرگ وبرتر کا مختاج ہو، نبی عظیمہ فرماتے ہیں: "مومن کا اعزازرات کی نماز (تہجد) میں ہے اور اس کی عزت وآبر واس چیز سے بے نیاز ہو جانے میں ہے جو ( دنیا کی صورت میں ) لو گول کے ہاتھ میں ہے "[ یہ حدیث حسن ہے، اسے حاکم نے روایت کیا ہے]۔

جب اعرابی سے کہا گیا کہ:روٹی کی قیمت ایک دینار ہو گئی ہے! تواس نے جواب دیا: اللہ کی قسم! مجھے اس کی کوئی فکر نہیں، اگر گندم کے ایک دانے کی قیمت بھی ایک دینار ہو جائے (تو بھی مجھے کوئی فرق نہیں پڑے گا)! میں اللہ کی عبادت کرتا ہوں جیسا کہ اس نے مجھے تھم دیاہے اور وہ مجھے روزی دیتا ہے جیسا کہ اس نے وعدہ کیاہے!

نسفی مُشَالِدٌ لکھتے ہیں: "واسطی نے کہا:جواللہ کے ذریعہ بے نیازی حاصل کرے،وہ کبھی فقیر ونادار نہیں ہوتا،جو اللہ کے ذریعہ عزت حاصل کرے وہ کبھی ذلیل وخوار نہیں ہوتا۔حسین کہتے ہیں: بندہ جس قدر اللہ (کے سامنے اینی) مختاجگی ظاہر کرتاہے،اسی کے بقدر اللہ اسے بے نیازی عطاکر تاہے "۔

حکیم کا قول ہے: "جب کوئی مجھ پر ظلم کر تاہے تو میں یہ یاد کر تاہوں کہ اللہ کے ذریعہ میں اس سے بے نیاز ہوں ،(پھر مجھے)اپنے دل میں ٹھنڈک محسوس ہونے لگتی ہے "۔

ابن سعدی ﷺ فرماتے ہیں:"حقیقی بے نیازی تو دل کی بے نیازی ہے، کتنے ہی مالد ار اور اہل ثروت ایسے ہیں جن کے دل فقر اور حسرت سے معمور ہیں"۔

وَإِنِي إِلَى مَولَايَ فِي غَايَةِ الفَقرِ بِهِ يُكتَسَى تُوبُ المهابَة وَالقَدرِ

تَبَرَأْتُ مِن حَولِي وَطَولِي وَقُوَّتِي عِنَ الْغِنَى مِنَ الْغِنَى مِنَ الْغِنَى



ترجمہ: میں اپنی طاقت و قوت اور اپنی مالداری وسخاوت سے بری ہوں، میں اپنے آقا ومولی کا حد درجہ محتاج ہوں، رحمن کے ذریعہ ملنے والی انسان کی بے نیازی تمام تر بے نیازی سے بڑھ کر ہے، اسی سے ہیب وجلال اور عزت ومنزلت کالباس حاصل ہو تاہے۔

اے اللہ! تونے ہمیں مانگنے سے پہلے ہی (سب کچھ) دے رکھا ہے، تو بھلا جب ہم تجھ سے سوال کریں گے تو تو کتنانوازے گا؟!

اے اللہ! ہمیں اپنامختاج بناکر (مخلوق سے) بے نیاز کر دے، خو دسے بے نیاز کرکے ہمیں فقیر ونادار مت بنا، کیوں کہ توہی حقیقی معنوں میں بے نیاز ہے، تیرے سواکوئی معبود برحق نہیں۔

اے اللہ! ہمیں اپنی حلال (روزی کے ذریعہ) حرام (روزی) سے بے نیاز کر دے، اپنے فضل وانعام سے نواز کر ہر ایک سے بے نیاز کر دے۔

**000000000000** 



# الحَكَمُ الحَكِيمُ جلجله

سنن النسائی میں ہانی رفی گئی ہے مروی ہے کہ: وہ جب رسول اللہ علی ہے پاس آئے اور آپ نے لوگوں کوسنا کہ وہ ہانی کو ابوالحکم کی کنیت سے پکارتے تھے تور سول اللہ علیہ نے انہیں بلایا اور ان سے فرمایا: "حکم تو اللہ ہے اور حکم کرنا بھی اسی کا کام ہے "، انہوں نے عرض کیا: "میری قوم کے لوگوں کا جب کسی چیز میں اختلاف ہو تاہے تو وہ میر بے پاس چلے آتے ہیں، میں ان کے در میان فیط کرتا ہوں ، اور دونوں فریق رضا مند ہو جاتے ہیں "، رسول اللہ علیہ نے فرمایا: "اس سے بہتر کیا ہو سکتا ہے ، تمہارے کتنے لڑکے ہیں ؟ "، وہ بولے: شرتے ، عبد اللہ اور مسلم ، آپ نے فرمایا: "ان میں بڑا کون ہے ؟ "، وہ بولے: شرتے ، آپ علیہ نے فرمایا: "تو تم اب سے ابو شرتے ہو" [ میر حدیث سی خورمایا: "ان میں بڑا کون ہے ؟ "، وہ بولے: شرتے ، آپ علیہ نے فرمایا: "تو تم اب سے ابو شرتے ہو" [ میر حدیث سی ح

ہمارے عزیز وبرتر پر ورد گار کے اسائے گرامی میں (الحکم اور الحکیم ) بھی ہیں، اللہ بزرگ وبرتر کا فرمان ہے:

{لا ٓ إِللهُ إِلَّا هُوَ ٱلْعَزِينُ ٱلْحَكِيمُ اللهُ السَّالِ السَّورة آل عمران:6].

ترجمہ:اس کے سواکوئی معبود برحق نہیں،وہ غالب ہے، حکمت والاہے۔

نیز فرمان باری تعالی ہے:

{أَلَا لَهُ ٱلْحُكُمُ وَهُوَ أَسْرَعُ ٱلْحَسِبِينَ ﴿ اللَّهِ اللَّهُ الْحُكُمُ وَهُوَ أَسْرَعُ ٱلْحَسِبِينَ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ الْحَامِ: 62].

ترجمہ: سن لو، فیصلہ اللہ ہی کاہو گا اور وہ بہت جلد حساب لے گا۔

حکیم کے دومعانی ہیں:





پہلا معنی: وہ جس نے ہر چیز کو پختہ اور محکم بنایا،اللہ بزرگ وبرتر حکیم ہے، کیوں کہ اس نے اپنے اقوال وافعال کو محکم اور پختہ بنایا،اس کے تمام اقوال وافعال درست، حد در جہ پختہ اور محکم ہیں۔

افعال میں پختگی جو کہ حکمت کا اصل مقصد ہے، اس کا ایک مظہر یہ ہے کہ: اس نے ہر چیز کو اس کے مناسب مقام پرر کھاہے، اس کی بہترین تدبیر فرمائی، اپنے مخلو قات کو حسین ترین پیرائے میں ڈھالا، اس کی تدبیر اور تقذیر میں خلل اور کجی کی کوئی گنجائش نہیں ہے، نہ ہی اس کی صنعت وکاریگری میں کسی طرح کا نقص اور کو تاہی پائی جاتی میں خلل اور کجی کی کوئی گنجائش نہیں ہے، نہ ہی اس کی صنعت وکاریگری میں کسی طرح کا نقص اور کو تاہی پائی جاتی ہے، اور نہ اس کے افعال میں کسی قسم کی غلطی اور لغزش واقع ہوتی ہے، اللہ بزرگ وبرتر نے پچ فرمایا: {صُنْعَ اللّهِ اللّهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ اللّهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ اللّهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ اللّهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ

ترجمہ: یہ ہے صنعت اللہ کی جس نے ہر چیز کو مضبوط بنایا۔

جس طرح الله بزرگ وبرتر نے اپنی مخلو قات کو مضبوط اور محکم بنایا، اسی طرح اپنی کتاب قر آن کریم کی آیتوں کو بھی پکی اور پخته کیا، الله جل جلاله کا فرمان ہے: { فَيَنسَخُ اللّهُ مَا يُلْقِی الشّيْطَكُنُ ثُمَّ يُحَرِّكُمُ اللّهُ عَلِيمٌ مَّ يَكُولُ اللهِ كَا فرمان ہے: { فَيَنسَخُ اللّهُ مَا يُلْقِی الشّيْطَكُنُ ثُمَّ يُحَرِّكُمُ اللّهُ عَلِيمٌ مَرَّكُم الله كَا فرمان ہے: 52 ].

ترجمہ: شیطان کی ملاوٹ کو اللہ تعالی دور کر دیتاہے، پھر اپنی باتیں بگی کر دیتاہے۔اللہ تعالی دانااور باحکمت ہے۔

الله نے قرآن کو حکمت والی کتاب سے متصف کیا ہے: { قِلْكَ ءَايَنتُ ٱلْكِئْكِ ٱلْمُحَكِيمِ الله [سورة لقمان: 2].

#### ترجمہ: یہ حکمت والی کتاب کی آیتیں ہیں۔

حکیم کا دوسرا معنی: وہ بزرگ وبرتر (اللہ) بندوں کے در میان فیصل اور ان پر حاکم ہے، چنانچہ اللہ عزیز وبرتر اپنے بندوں کے در میان فیصلہ کرتا اور ان پر اپنی حکومت چلاتا ہے، یعنی: ان کے در میان اپنی شریعت کے ذریعہ فیصلہ کرتاہے۔



الله نے تھم اور فیصلے کو اپنے لیے خاص کر رکھا ہے ، لہذا کسی کے لیے یہ جائز وروا نہیں کہ اس چیز کی جرات کرے جو اللہ کے لیے مختص ہے ، اللہ عزیز وبرتر کا فرمان ہے: {إِنِ ٱلْحُكُمُ إِلَّا بِلَّهِ ۚ يَقُصُّ ٱلْحَقَّ ۖ وَهُوَ خَيْرُ ٱلْفَحَامِينَ ﴿ وَهُوَ خَيْرُ اللّٰهِ عَلَيْكُ اللّٰهِ عَلَيْدُ اللّٰهِ عَلَيْكُ اللّٰهِ عَلَيْكُ اللّٰهِ عَلَيْكُ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ عَلَيْكُ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ عَلَيْكُ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ اللّ

ترجمہ: تَكُم كَسى كانہيں بجز الله تعالى ك، الله تعالى واقعى بات كو بتلاديتا ہے اور سب سے اچھا فيصله كرنے والا وہى ہے۔ نيز ارشاد بارى تعالى ہے: {أَلَا لَهُ ٱلْمُعْكُمُ وَهُو أَسْرَعُ ٱلْمُنْسِينَ ﴿ اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ اللهُل

ترجمہ: فیصلہ اللہ ہی کاہو گااور وہ بہت جلد حساب لے گا۔

الله تعالى كوفيصل اور حاكم مانن كاطريقه بيه به كه اختلاف كى صورت مين اس كى كتاب اور رسول عَيْنَ كَى سنت كو فيصل اور حاكم مانا جائه الله كا فرمان به: { وَمَا ٱخْلَفَتُمُ فِيهِ مِن شَيْءٍ فَحُكُمُدُ وَ إِلَى ٱللّهِ } [سورة الشورى: 10].

ترجمہ: جس جس چیز میں تمہارااختلاف ہواس کا فیصلہ اللہ تعالی ہی کی طرف ہے۔

الله عزوجل بى اس بات كاحقد ارب كه اپنے بندوں كے در ميان فيصله كرے، كيوں كه وبى ان كا پالنهار، خالق او رمعبود ہے: { أَفَغَيْرَ ٱللَّهِ أَبْتَغِي حَكَمًا وَهُو ٱللَّذِي ٓ أَنزَلَ إِلَيْكُمُ ٱلْكِئْبَ مُفَصَّلًا } [سورة اللَّانعام: 114].

ترجمہ: کیا اللہ کے سواکسی اور فیصلہ کرنے والے کو تلاش کروں حالانکہ وہ ایسا ہے کہ اس نے ایک کتاب کامل تمہارے پاس بھیج دی ہے،اس کے مضامین خوب صاف صاف بیان کیے گئے ہیں۔

ہمارا پرورد گار تمام فیصلہ کرنے والوں سے بڑا فیصل ہے ، وہ بزرگ وبر تر ہر ایک چیز سے آگاہ ہے ، وہ ہر مسکلہ میں نہایت مناسب اور موزوں فیصلہ کر تا ہے ، اللہ عزیز وبر ترکا فرمان ہے: { وَاُتَیّعَ مَا یُوحَی ٓ إِلَیْكَ وَاُصْبِرَ حَتَی َ مِیْکُمُ اُللّهُ وَهُو َ خَیْرُ اُلْمَ کِمِینَ اِنْ اُلَا اِسِرة یونس: 109].



ترجمہ: آپ اس کی اتباع کرتے رہے جو کچھ آپ کے پاس وحی بھیجی جاتی ہے اور صبر کیجئے یہاں تک کہ اللہ فیصلہ کر دے اور وہ سب فیصلہ کرنے والوں میں اچھاہے۔

مومن اس وقت تک مومن نہیں ہو سکتا جب تک کہ شریعت الهی کی پیروی نہ کرے، اس کو اپنا فیصل نہ مانے، اس کی تعلیمات کے سامنے خود کو سپر دنہ کر دے، اللہ بزرگ وبر ترکا فرمان ہے: { فَلَا وَرَبِّكَ لَا يُؤُمِنُونَ حَتَّىٰ يُحَكِّمُوكَ فِيمَا شَجَكَر بَيْنَهُمْ مُ ثُمَّ لَا يَجِدُواْفِيٓ أَنفُسِهِمْ حَرَجًا مِّمَّا قَضَيْتَ وَيُسَلِّمُواْ تَسَلِيمًا لِيمًا اللهَ عَلَيْ اللهَ عَلَيْ اللهُ اللهُلّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ

ترجمہ: قسم ہے تیرے پرورد گار کی! مہم من نہیں ہوسکتے جب تک کہ تمام آپس کے اختلاف میں آپ کو حاکم نہمان لیں، پھر جو فیصلے آپ ان میں کر دیں ان سے اپنے دل میں کسی طرح کی تنگی اور ناخوشی نہ پائیں اور فرمانبر داری کے ساتھ قبول کرلیں۔

وہ قوم جو مسلمان ہونے کا دعوی کرے ، اس کی کامیابی اس کے بغیر ممکن نہیں کہ وہ اللہ کی شریعت کو اپنا فیصل بنائے اور اس پر عمل پیر اہو۔

حكمت والے (الله) كا انعام:

جس کو حکمت مل جائے اسے بہت سی بھلائی حاصل ہوجاتی ہے، اللہ اپنے جس بندے کو چاہتا ہے حکمت سے نواز تاہے: {وَلَقَدْ ءَانَیْنَا لُقْمَنَ ٱلْحِکْمَةَ } [سورۃ لقمان: 12].

ترجمه: ہم نے یقینالقمان کو حکمت دی تھی۔

تمام انبیائے کرام کو حکمت عطاکی گئی تھی، وہ حکمت کے معاملے میں ایک دوسرے سے بڑھے ہوئے تھے۔
صحیحیین میں آیا ہے کہ رسول اللّہ علیہ نے فرمایا: "دوعور تیں تھیں اوران کے ساتھ دو بچے بھی تھے، پھر بھیڑیا آیا اور ایک بچے کو اٹھالے گیا۔ اس نے اپنی ساتھی عورت سے کہا کہ بھیڑیا تیرے بچے کو لے گیاہے، دوسری عورت نے کہا کہ وہ تیر ایچے کے کو اٹھالے گیاہے، دونوں عور تیں اپنا مقدمہ داؤد علیہ ایک یاس لائیں تو آپ نے فیصلہ بڑی کے حق



میں کر دیا۔وہ دونوں نکل کر سلیمان بن داؤد علیہاالسلام کے پاس گئیں اور انہیں واقعہ کی اطلاع دی، سلیمان علیہ السانہ کہا کہ چھری لاؤ میں لڑکے کے دو ٹکڑے کرکے دونوں کو ایک ایک دوں گا۔اس پر چھوٹی عورت بول اٹھی کہ ایسانہ سے بچئے آپ پر اللّٰدر حم کرے! یہ بڑی ہی کالڑکا ہے۔یہ سن کر آپ علیہ اللّٰ نے فیصلہ چھوٹی عورت کے حق میں کیا"۔
آپ مطمئن رہیں!

یادر کسی کہ اللہ تعالی نہایت ہی حکیم ودانا ہے، وہ حکمت کی بنیاد پر ہی نواز تاہے اور حکمت کی بنیاد پر ہی (کسی چیز سے) محروم رکھتا ہے، اللہ تعالی آپ کے لیے (کوئی چیز) منتخب کرے، یہ اس سے بہتر ہے کہ آپ اپنے لیے اسے منتخب کریں: {وَكَانَ بِاللَّمُوَّمِنِينَ رَحِيمًا ﴿ اِنْ ﴾ [سورۃ الاحزاب: 43].

#### ترجمہ:اللہ تعالی مومنوں پر بہت ہی مہربان ہے۔

سفیان توری فرماتے ہیں:"اللہ کا (بندے کو کسی چیز سے ) محروم رکھنا بھی ایک نوازش ہے ، کیوں کہ وہ بخیلی یا (اس چیز کی)عدم موجود گی کی وجہ سے محروم نہیں رکھتا، بلکہ وہ بندے کی مصلحت پر نظر رکھتا ہے اور اپنے اختیار سے اور صواب دید کے مطابق اسے محروم رکھتا ہے "۔بسااو قات آپ ایسی چیز طلب کرتے ہیں جس کا انجام اچھا نہیں ہوتا ہے ، بلکہ بعض دفعہ وہ آپ کی موت کی وجہ ہوتی ہے!

ابن مسعود و المن گیر رہتی ہے بہاں اللہ اپنے بندے کو تجارت و معیشت اور امارت و سر داری کی فکر دامن گیر رہتی ہے بہاں تک کہ وہ اس کے لیے آسان ہو جاتی ہے ، پھر اللہ اپنے بندے کو دیکھتا ہے اور فرشتوں کو حکم دیتا ہے کہ:اس معاملہ کواس سے پھیر دو، کیوں کہ اگر اسے تم نے اس کے لیے آسان کر دیاتو تم اسے جہنم میں پہنچادوگے ، چناں چہ اللہ اس امر کواس سے پھیر دیتا ہے ،وہ انسان اسے بدشگونی پر محمول کرتے ہوئے کہتا پھر تا ہے: فلاں مجھ پر سبقت لے گیا، فلال نے مجھ پر ظلم کیا، حالا نکہ وہ محض اللہ عزیز وہر ترکا فضل واحسان ہو تا ہے "۔



کسی سلف سے منقول ہے کہ ایک شخص اللہ سے جنگ (میں شرکت کرنے) کا سوال کرتا تھا، اس نے نیند میں ایک منادی کویہ آواز لگاتے ہوئے سنا کہ:"اگرتم جنگ میں شرکت کروگے توقیدی بنالیے جاؤگے اور اگر قیدی بنائے گئے تو نصر انی بن جاؤگے"، {وَاُللَّهُ يَعَلَمُ وَأَنتُ مِّ لَا تَعَلَمُونِ ﴾ [سورة البقرة: 216].

ترجمہ: حقیقی علم اللہ ہی کوہے، تم محض بے خبر ہو۔

جَوادٌ كَرِيمٌ كَامِلٌ لا يُمثَّلُ حَلِيمٌ فَلا يَخشَى فَواتًا فَيعجلُ تَبَارَكَ فَهُوَ اللهُ جَلَّ جَلالُهُ حَكِيمٌ فَيَقضِى مَا يَشاءُ بِحُكمِهِ

ترجمہ: (اللہ) بابر کت ہے، وہ اللہ بلند وبرتر شان والا ہے، سخی وفیاض ہے، (اپنی صفات میں) کامل ہے، اس کا کوئی نظیر نہیں۔ وہ حکیم ودانا ہے، اپنی مشیئت سے جو چاہتا ہے فیصلہ کر تا ہے، حلیم وبر دبار ہے، اسے کسی چیز کے فوت ہونے کا خدشہ نہیں کہ جلد بازی سے کام لے۔

خر داررېس!

اس بات سے خبر دار رہیں کہ (جب کسی چیز کی) حکمت آپ سے مخفی ہو تو آپ اللہ سے بد گمانی کرنے لگیں، بلکہ لاعلمی کو اپنی طرف منسوب کریں! کیوں کہ ہماری عقلیں حکمت الہی کا احاطہ کرنے سے قاصر ہیں، فرشتے -جو کہ اللہ سے بہت قریب ہیں اور وہ اللہ کی عظمت وقدرت سے واقف بھی ہیں -وہ بھی اس حکمت کو نہیں سمجھ سکے جو آدم علیہ اللہ کی عظمت کو تقال جے کہنے گئے:

{قَالُوٓا أَتَجُعَلُ فِيهَا مَن يُفْسِدُ فِيهَا وَيَسْفِكُ ٱلدِّمَاءَ وَنَحْنُ نُسَبِّحُ بِحَمْدِكَ وَنُقَدِّسُ لَكَ قَالَ إِنِي أَعْلَمُ مَا لَا نَعْلَمُونَ ﴿ ﴾ [سورة البقرة: 30].

ترجمہ: ایسے شخص کو کیوں پیدا کر تاہے جو زمین میں فساد کرے اور خون بہائے؟ اور ہم تیری تنبیج، حمد اور پاکیزگی بیان کرنے والے ہیں۔اللّٰہ تعالی نے فرمایا: جو میں جانتا ہوں تم نہیں جانتے۔



جب الله کی تقذیر اور اس کا فعل صادر ہو جائے تواللہ کے ساتھ (ادب کو ملحوظ رکھتے ہوئے) خاموش رہیں، تا کہ الله آپ کو بیش بہالطف ومہر بانی سے بہرہ مند کر سکے۔

عمر رٹی تھٹی کا قول ہے:"اگر اللہ ہمارے سامنے سے غیب کا پر دہ اٹھادے، توہم میں سے ہر شخص اپنے لیے صرف اس کو اختیار کرے گاجو اللہ اس کے لیے اختیار کرے"۔

صلح حدیبیہ کے موقع سے عمر و اللہ علیہ کے خدمت میں آتے ہیں اور عرض کرتے ہیں: اے اللہ کے رسول! کیا ہم حق پر اور کفار باطل پر نہیں ہیں؟ آپ فرماتے ہیں: کیوں نہیں۔ عمر و اللہ علیہ عرض کرتے ہیں: کیا ہمارے مقتولین جنت میں اور ان کے مقتولین جہنم میں نہیں جائیں گے؟! آپ فرماتے ہیں: کیوں نہیں، عمر و اللہ علیہ عرض کرتے ہیں: کیوں نہیں، عمر و اللہ علیہ عرض کرتے ہیں: کیوں کریں) اور کیوں عرض کرتے ہیں: پھر ہم اپنے دین کے بارے میں ذلت کا مظاہرہ کیوں کریں (یعنی دب کر صلح کیوں کریں) اور کیوں و اپس چلے جائیں جب کہ اللہ تعالی نے ابھی ہمارا اور ان کا فیصلہ نہیں کیا ہے؟! نبی کریم علیہ نے فرمایا: اے ابن خطاب! میں اللہ کارسول ہوں اور اللہ تعالی مجھے بھی ضائع نہیں کرے گا" اس کے بعد اللہ نے سورۃ الفتح نازل فرمائی، جس سے لوگوں کو یقین ہوگیا کہ یہ صلح در اصل فتح و نصرت ہے۔ [اسے بخاری و مسلم نے روایت کیا ہے]۔

قَلَم الله الله ليه ي محفى خشك بو ي ، في الله بو ي اور تقديري لكهى جا يكين: { قُل لَّن يُصِيبَنَا إِلَّا مَا كَ حَتَبَ اللهُ لَنَا هُوَ مَوْلَ لِنَا وَعَلَى اللَّهِ فَلْيَهَ وَلَيْنَا وَعَلَى اللَّهِ فَلْيَهَ وَكُلِ الْمُؤْمِنُونَ ﴿ اللهِ اللهِ اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهِ عَلْ

ترجمہ: آپ کہہ دیجئے کہ ہمیں سوائے اللہ کے ہمارے حق میں لکھے ہوئے کہ کوئی چیز پہنچ ہی نہیں سکتی وہ ہمارا کار ساز اور مولی ہے، مومنوں کو تواللہ کی ذات یاک پر ہی بھر وسہ کرنا چاہئے۔

الله تمام رحم کرنے والوں سے بڑھ کر مہر بان ہے، وہ سب فیصلہ کرنے والوں سے بہتر فیصل ہے، اس لیے آپ خوش ہو جائیں کہ جلد ہی فراخی ملنے والی ہے، کیوں کہ آنسو کے بعد مسکر اہٹ، خوف کے بعد امن اور ہیبت کے بعد سکون کاملنا فطری امر ہے۔ لیکن ضروری ہے کہ آپ اللہ سے ڈرتے رہیں۔



آلوسی کہتے ہیں کہ: "جو اللہ بزرگ وبرتر کا تقوی اختیار کرتا ہے، اس کے دل سے حکمت کے سونتے پھوٹے لگتے ہیں، اور تقوی کے حساب سے اس کے اوپر رازہائے سر بستہ منکشف ہونے لگتے ہیں" {وَاُتَّقُواْ اللّهَ لَعَلَّكُمْ مَا اُن اللّهَ لَعَلَّكُمْ اَن اللّهَ لَعَلَّكُمْ اَن اللّهَ اللّهَ لَعَلَّا حُونَ اللّهَ اللّهَ اللّهَ لَعَلَّا حُونَ اللّهَ اللّهَ اللّهَ لَعَلَّا حُونَ اللّهَ اللّهُ اللّ

ترجمہ:اللہ تعالی سے ڈرو تا کہ تمہیں نجات ملے۔

اے اللہ! اے تمام فیصلہ کرنے والوں سے بڑا ہے فیصل! ہمارے لیے اپنی حکمت کے دروازے کھول دے، اور ہمیں اپنی تقدیر سے راضی کر دے، یقیناتو علم اور حکمت والا ہے۔





# (۵۱) التَّطِيْفُ جل جلاله

آیئے ہم اللہ کے اسم گرمی (اللطیف جل وطل کے نورسے روشنی حاصل کرتے اور اس کے سائے میں ٹھنڈک پاتے ہیں۔اللہ بزرگ وبر ترکا فرمان ہے: { إِنَّ رَبِّى لَطِيفُ لِّمَا يَشَاءُ ۚ إِنَّهُۥ هُوَ ٱلْعَلِيمُ ٱلْمُحَكِيمُ ﴿ اللّٰهِ عَلَى اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ عَلَى اللّٰهِ عَلَى اللّٰهِ عَلَى اللّٰهِ عَلَى اللّٰهِ عَلَى اللّٰهُ عَلَى اللّٰهِ عَلَى اللّٰهُ عَلَى اللّٰهِ عَلَى اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ عَلَيْمُ اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ عَلَى الللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ عَل اللّٰهُ عَلَيْمُ عَلَى الللّٰهُ عَلَى الللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ عَلَى الللّٰهُ عَلَى ا

ترجمہ: میر ارب جو چاہے اس کے لیے بہترین تدبیر کرنے والاہے۔ اور وہ بہت علم و حکمت والاہے۔ نیز فرمان باری تعالی ہے: { لَا تُدَّرِكُ اُلاَ بُصَدُرُ وَهُوَ يُدَّرِكُ الْأَبْصَدَرُ وَهُو اللَّطِيفُ اَلْخَبِيرُ ﴿ اَلْأَبْصَدَرُ وَهُو اللَّعِامِ: 103]. [سورة الانعام: 103].

ترجمہ:اس کو توکسی کی نگاہ محیط نہیں ہو سکتی اور وہ سب نگاہوں کو محیط ہو جاتا ہے اور وہی بڑا باریک بین باخبر ہے۔ لغت میں لطف کے معنی ہیں: نیکی،خوشی و مسرت،عزت واکر ام، نرمی ومہر بانی اور باریک چیزوں کاعلم۔

۔ جب فعل میں نرمی ومہر بانی اور علم وآ گہی میں دقیقہ رسی یائی جائے تولطیف کا معنی مکمل ہو تاہے۔

ہمارا عزیز وبرتر پرورد گار اتنا لطیف (مہربان اور باریک بیں) ہے کہ اس سے بڑھ کر کوئی لطیف (مہربان اور باریک بیں) ہے کہ اس سے بڑھ کر کوئی لطیف (مہربان اور باریک بیں) نہیں، فواہ دیا، نیز اس سے کوئی بھی چیز مخفی نہیں، خواہ دہ باریک، دقیق اور (ہم سے)روپوش ہی کیوں نہ ہو۔

ہمار ابزرگ وبرتر پرورد گاروہ ہے جو اپنے بندول کے ساتھ بھلائی اور احسان کر تاہے اور اس طرح ان پر مہر بانی کر تا ہے کہ انہیں پیتہ بھی نہیں چاتا: {اُللَّهُ لَطِیفُ بِعِبَادِهِ عِبَدِهِ مِنْ دِنْكُ مُن يَشَاّمُ } [سورۃ الشوری:19].

ترجمہ: اللّٰہ تعالیٰ اپنے بندوں پر بڑا ہی لطف کرنے والا ہے ، جسے چاہتا ہے کشادہ روزی دیتا ہے۔



وہی ہے جو انہیں ایسی جگہوں سے روزی دیتاہے جن کا انہیں وہم و گمان تک نہیں ہو تا۔

ہمارابزرگ وبرتر پرورد گاروہ ہے جس کانہ تو حواس ادراک کر سکتی ہیں اور نہ نگاہیں اسے دیکھ سکتی ہیں: { لَّا

تُدْرِكُهُ ٱلْأَبْصَارُ وَهُوَ يُدْرِكُ ٱلْأَبْصَارِ وَهُو ٱللَّطِيفُ ٱلْخَبِيرُ اللَّهِ [سورة الأنعام: 103].

ترجمہ:اس کو توکسی کی نگاہ محیط نہیں ہو سکتی اور وہ سب نگاہوں کو محیط ہو جاتا ہے اور وہی بڑا باریک بین باخبر ہے۔

الله نے بندوں کو ضرورت سے زیادہ نعمتیں عطاکی، استطاعت سے کہیں کم انہیں ذمہ داریاں دی، مختصر مدت میں سعادت وخوش بختی سے فیض یاب ہونے کاراستہ ان کے لیے آسان کر دیا: { إِنَّ رَبِّى لَطِيفُ لِّمَا يَشَاءً } سورة پوسف:100].

ترجمہ:میر ارب جو چاہے اس کے لیے بہترین تدبیر کرنے والاہے۔

وَهُوَ الَّلطِيفُ بِعَبدِهِ وَلِعَبدِهِ وَلِعَبدِهِ وَاللَّطفُ فِي أُوصافِهِ نَوعانِ الْمُورِ بِخِبرَةٍ وَاللَّطفُ عندَ مَوَاقِعِ الإِحسَانِ إِدراكُ أُسرارِ الأُمورِ بِخِبرَةٍ وَاللَّطفُ عندَ مَوَاقِعِ الإِحسَانِ فَيُرِيكَ عِزَّنَهُ وَيُبدِي لُطفَهُ وَالعبدُ فِي الغَفلاتِ عَن ذَا السَّأَنِ

ترجمہ: وہ بندے پر مہربان اور اس کا کار سازہے ، اس کی صفتِ لطف کے دو معانی ہیں۔ مہارت و پنجنگی کے ساتھ معاملات کی باریکیوں کا ادراک کرنا اور احسان و بھلائی کے مواقع پر لطف و مہربانی کرنا۔ چنانچہ اللہ آپ کو اپنی عزت و سربلندی کے مظاہر بھی و کھا تا ہے اور اپنی نرمی و مہربانی بھی آپ پر ظاہر کر تا ہے ، جب کہ بندہ (اللہ کی) اس شانِ نرالی سے غافل ہو تا ہے۔

یقیناوه لطیف (باریک بین اور مهربان) ہے:

آپ کا کریم ولطیف پرورد گار تبارک وتعالی: لطف ومہربانی کے ساتھ آپ کو اپنے فضل واحسان سے نواز تاہے،وہ آپ سے زیادہ آپ کی حالت سے باخبر اور آپ سے کہیں بڑھ کر آپ پر مہربان ہے۔



جب عزیز وبر تر لطیف و مہربان (اللہ) نے آپ پر رحم کرناچاہاتو آپ کے دل میں ایمان کانور ڈال دیا، جس نور کی بدولت آپ کا دل روشن رہتا ہے، بد کاریوں اور فتنوں کونا پہند کرتا اور گناہوں سے اجتناب کرتا ہے: {وَهُوَ اللَّطِيفُ الْخَنِيدُ اللَّهِ } [سورۃ الانعام: 103].

### ترجمہ: وہی بڑاباریک بین باخبرہے۔

جب عزیز وبرتر لطیف و مہر بان (اللہ) آپ کی مدد کرنا چاہے توالیی چیز کو بھی آپ کے لیے مسخر کر دیتا ہے جو عموماً (نصرت ومد د کا) سبب نہیں ہوتی، اور وہ اس کے تھم سے آپ کی نصرت کاسب سے بڑا سبب قرار پاتی ہے: { وَهُو اُللَّطِيفُ اُلْخَيِيدُ ﴿ ﴾ [سورۃ الأنعام: 103].

### ترجمہ: وہی بڑا باریک بین باخبرہے۔

جب عزیز وبرتر لطیف و مہر بان (اللہ) آپ کو شفا دینا چاہے تو عجیب وغریب سبب بلکہ بسا او قات کمزور ترین سبب کو آپ کی (شفایابی ) کے لیے مسخر کر دیتا ہے ، یقینا: { وَهُوَ ٱللَّطِیفُ ٱلْخَبِیرُ ﴿ اَلَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ الللللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ الللللَّهُ اللللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ اللللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الل

#### ترجمہ: وہی بڑا باریک بین باخبر ہے۔

جب بزرگ وبر تر لطیف و مهر بان (الله) آپ کوروزی دیناچاہے تو آپ کے لیے ایسے معاملات آسان کر دیتاہے جو بسا او قات آپ سے مخفی ہوتے ہیں، لیکن الله ان سے باخبر ہو تاہے، بعض دفعہ آپ کے پاس کسی فقیر ونادار کو بھیجتا ہے جسے آپ کچھ نواز دیتے ہیں، پھر وہ آپ کے لیے دعا کر دیتاہے ، اس کی دعا کے لیے آسمان کے درواز سے کھول دیے جاتے ہیں، پھر آپ کے پاس روزی بھیجی جاتی ہے، اس طرح الله کی مشیئت پوری ہوتی ہے اور آپ اس سے بے خبر ہوتے ہیں کہ: {وَهُوَ ٱللَّطِيفُ ٱلْخَبِيرُ اللهِ } [سورة الاً نعام: 103].

#### ترجمہ: وہی بڑاباریک بین باخبرہے۔



## كياآپ كو (اس سے ملاقات كا) شوق نہيں ہوتا؟!

اگر بندہ یہ جان لے کہ لطیف ومہر بان (اللہ)اس کے لیے کیا کیا تدبیریں کر تاہے، تواس کادل اس کی ملا قات کے شوق میں پکھل جائے گا۔

کتنی بیاری ہے جو آپ کولاحق ہوئی اوراس نے اسے دور کر دیا....!

کتنی مصیبتیں آپ پر نازل ہوئیں اور اس نے انہیں ٹال دیا...!

كتنااييا قرض ہے جسے رب نے چکادیا..!

کتنی ایسی فکر مندی ہے جس سے اس نے چھٹکاراعطا کیا...!

یہ سب آپ کی قوت وطاقت سے نہیں، بلکہ محض اس کے لطف و کرم سے ممکن ہوا!

اگر لوگ شاہان عالم کے درپر دستک دیتے ہیں، تو آپ سب سے بڑے باد شاہ کے درپر دستک دیں۔

اگرلوگ حاکم وسر دار کے دربار میں جاکر گھٹے ٹیکتے ہیں تو آپ سب سے معزز ومکر م معبود کی بار گاہ میں اپنے گھٹنے اں۔

جب آپ بیاری سے جو جھ رہے ہوں، قرض آپ کو بو جھل کر دے، کسی گمشدہ اور نظر سے غائب (رشتہ دار کی یاد) پر افسر دہ ہو جائیں ، اولاد کے تعلق سے خوف ستانے لگے، فقر وفاقہ سے چور ہو جائیں تو یاد کریں کہ اللہ: { اللَّطِیفُ اُلْخَیِیدُ اللّٰہِ } [سورۃ الا نعام: 103].

ترجمہ:بڑاباریک بین باخبرہے۔

وہی ہے جس کے ہاتھ میں فراخی کی تنجیاں ہیں، اس کے خزانے بھر سے ہوئے ہیں، اور اللہ کا ہاتھ دن رات سخاوت وفیاضی کا دریا بہا تار ہتاہے: { وَإِن مِّن شَيْءٍ إِلَّا عِندَ ذَا خَزَا بِنُدُرُ } [سورۃ الحجر: 21]. ترجمہ: جتنی بھی چیزیں ہیں ان سب کے خزانے ہمارے یاس ہیں۔



سعادت وخوش بختی اسی کے پاس ہے، امن وسکون کا وہی مالک ہے، راحت واطمینان وہی عطا کر تاہے، رضا وخوشنو دی اسی سے حاصل ہوتی ہے، شفاو تندرستی اسی کے ہاتھ میں ہے،اسی کے ہاتھ میں ہر چیز کی ملکیت ہے اور وہ ہر چیز پر قادر ہے۔

چوں کہ آپ اللہ بزرگ وبرتر کی معیت میں ہیں اس لیے بالکل ہی فکر نہ کریں، اگر آپ پر دنیا کی کدورت او رحزن وملال کا انبار بھی ہو جائے تب بھی نہ گھبر ائیں، بلکہ یقین رکھیں کہ یہ کدور تیں آپ کوبر گزیدہ لو گوں کی صف میں لا کھڑا کریں گی جس طرح یوسف علیہ کیا کے ساتھ ہوا۔

اگروہ چیزیں آپ کی زندگی سے بالکل ہی غائب ہو جائیں جنہیں آپ اپنی سعادت وخوش بختی کا سبب سمجھتے ہیں تو یقین کریں کہ اللہ نے انہیں آپ سے دور کر دیا ہے تا کہ وہ آپ کی بد بختی ونامر ادی کا سبب نہ بن سکیں۔

## سعادت وخوش بختی کی گنجی:

اگر آپ چاہتے ہیں کہ اللہ لطیف و مہر بان عزد جل کی معیت سے سر فراز ہوں ، تو اس کی شریعت پر خوشی خوشی علم علی کریں ، اس کی نعمت کاشکریہ ادا کریں ، اس کی ملوکیت وباد شاہی پر غور و فکر کریں ، اس کے ذکر میں محور ہیں ، کلام الہی کی ساعت سے لطف اندوز ہوں ، اللہ کو اپنا پر وردگار تسلیم کریں ، اس کی کتاب کو نسخہ حیات مانیں اور اس کے نبی کو اپنارسول تسلیم کریں۔

الله بزرگ وبرتر کی معیت بغیر کسی سبب اور بناکسی محنت و جال فشانی کے حاصل نہیں ہوتی، جب حاصل ہوتی ہے توانس و محبت سے دل معمور ہو جاتا، فکر وغم کا بادل حبیث جاتا، زندگی کی مشقتیں دور اور دنیا کی ساری تکان کا فور ہو جاتی ہیں۔

#### لطیف ومهربان (اللہ کے سامنے )عاجزی اختیار کریں!

ہمارالطیف ومہربان پرورد گار:لطف ومہربانی کو پیند کر تا اور بیہ محبوب رکھتاہے کہ آپ بھی مخلوق کے ساتھ نرمی وشفقت کا معاملہ کریں۔ نبی علیہ کی صبح حدیث ہے کہ آپ نے فرمایا: "کیامیں تنہیں ایسے لوگوں کی خبر نہ دوں جو



جہنم کی آگ پر یا جہنم کی آگ جن پر حرام ہے: لو گول کے قریب رہنے والے، آسانی کرنے والے اور نرم اخلاق والے تمام لو گول (پر جہنم کی آگ حرام ہے)[بیر حدیث صحیح ہے، اسے ترمذی نے روایت کیاہے]۔

جب آپ کو لطف ِ الہی کی حاجت ہو تا کہ وہ آپ کو پیش آمدہ مصیبت وپریشانی سے نجات عطاکرے تو اللہ کے سامنے اپنی کمزوری اور عاجزی وانکساری ظاہر کریں، مسلمانوں کے ساتھ شفقت ونرمی سے پیش آئیں اور بطور خاص کمزور وناتواں پررحم کھائیں۔

| الجَزِيلُ | الجُودُ وَالفَضلُ  | وَمِنكَ  | أهامي  | سانِ | لِلإح     | أُنتَ | إلهي     |
|-----------|--------------------|----------|--------|------|-----------|-------|----------|
| خَلِيلُ   | لَا يُسَرُّ بِهِ   | وَحَالِي | هُموچ  | في   | قَلبِي    | بَاتَ | إِلَّمِي |
| ذَلِيلُ   | الأبوابِ مُنكَسِرٌ | عَلَى    | فَاِنّ | لِي  | بِعَفوِكَ | جُحُد | إلهي     |

ترجمہ: اے اللہ! توہی تمام تر فضل واحسان کا سز اوار ہے اور تجھ سے ہی سخاوت وفیاضی اور فضل عظیم حاصل ہو تاہے۔اے میرے پروردگار!میر ادل رات بھر حزن وملال سے بے قرار رہااور میری حالت اتنی دگر گوں ہوگئ کہ قریبی دوست کو بھی اس سے باخبر نہیں کر سکتا۔اے اللہ! میرے اوپر اپنے عفوو درگزر کی سخاوت فرما، اسی کی خاطر میں تیرے در پر عاجزی وانکساری کے ساتھ کھڑ اہوں۔ اے اللہ! ہمارے اوپر رحم فرما، ہمیں اپنی قربت کے ذریعہ انس ومودت سے نواز، اپنی اطاعت و فرما نبر دای پر ہماری مد د فرمااور ہمیں (موت دے تو) اچھی موت دے۔





نسائی نے صحیح سند سے روایت کیا ہے کہ: ایک بادیہ نشیں نبی اکرم ﷺ کے پاس آیااور آپ پر ایمان لے آیا اور آپ کے ساتھ ہو گیا، پھر اس نے عرض کیا: میں آپ کے ساتھ ہجرت کروں گا، نبی اکرم عظیمہ نے اپنے بعض اصحاب کو اس کا خیال رکھنے کی وصیت کی ، جب غزوہ خیبر ہوا تو نبی علیہ کو مال غنیمت میں کچھ قیدی ملے ، آپ نے انہیں تقسیم کیا،اوراس کا بھی حصہ لگایا، چنانچہ اس کا حصہ اپنے ان اصحاب کو دے دیا جن کے سپر د اسے کیا گیا تھا،وہ ان کی سواریاں چرا تا تھا، جب وہ آیا توانہوں نے (اس کا حصہ) اس کے حوالے کیا، اس نے یو چھا: پیر کیاہے؟ توانہوں نے کہا: پیر حصہ نبی اکرم علی نے تمہارے لیے لگایا تھا، تواس نے اسے لیااور نبی علیہ کے پاس لے کر آیا،اور عرض كيا: اے الله رسول! يه كياہے، آپ نے فرمايا: "ميں نے تمهاراحصه دياہے"، تواس نے كها: ميں نے اس (حقير بدلے) کے لیے آپ کی پیروی نہیں کی ہے، بلکہ میں نے اس بات پر آپ کی پیروی کی ہے کہ میں تیر سے یہاں مارا جاؤں، (اس نے اپنے حلق کی طرف اشارہ کیا) پھر میں مروں اور جنت میں داخل ہو جاؤں، کچھ دیر کے بعد صحابہ کرام دشمن کی جنگ کے لیے اٹھ کھڑے ہوئے، پھراسے نبی اکرم علیہ کے پاس اٹھا کر لایا گیا، انہیں الیی جگہ تیر لگا تھا جہاں انہوں نے اشارہ کیا تھا، نبی اکرم ﷺ نے یو چھا: "کیا یہ وہی شخص ہے؟"لو گوں نے جواب دیا: "جی ہاں، آپ نے فرمایا:"اس نے اللہ تعالی سے اپناوعدہ سچ کر د کھایا تو (اللہ تعالی) نے بھی اپناوعدہ سچ کر د کھایا"، پھر نبی اکرم عظیمہ نے اپنے قمیص میں اسے کفنایا، پھر اپنے سامنے رکھااور اس کی نماز جنازہ پڑھی، آپ کی نماز میں سے جو چیز سنائی دی وہ بیہ دعائقی:"اے اللہ! بیہ تیر ابندہ ہے، بیہ تیری راہ میں ہجرت کرکے نکلااور شہید ہو گیا، میں اس بات پر گواہ ہوں"۔



اعضاء وجوارح کے اعمال دلوں کے اعمال کے تابع ہوتے ہیں، قیامت کے دن نجات کا دار و مدار دل کی سلامتی پر ہوگا: {یَوْمَ لَا یَنفَعُ مَالٌ وَلَا بَنُونَ ﴿ ﴿ إِلَّا مَنْ أَنَى ٱللَّهَ بِعَلْبِ سَلِيمِ ﴿ ﴿ ﴾ } [سورة الشعراء:88-88]. ترجمہ: جس دن کہ مال اور اولا دیکھ کام نہ آئے گا۔ لیکن فائدہ والا وہی ہوگاجو اللہ تعالی کے سامنے بے عیب دل لے کر جائے۔

دلوں کے بھید کو صرف اللہ ہی جانتا ہے جو ہر چیز کی خبر رکھنے والا ، اللہ بزرگ وبر تراپنے بارے میں ارشاد فرما تا ہے: {وَاللّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ خَبِيرُ ﴿ اللّٰهِ ﴾ [سورة البقرة: 234].

ترجمہ:الله تعالی تمہارے ہر عمل سے خبر دارہے۔

ہمارا پرورد گار اپنے بندوں کے راز اور ان کے دلوں کے جمید سے بھی واقف ہے، اس سے باطنی خبریں بھی پوشیدہ نہیں، اس کی بادشاہت اور عالم غیب میں جو کچھ بھی ہورہاہے وہ اس سے باخبر ہے، تمام حرکات وسکنات اس کے علم میں ہیں، ہر دل کے قرار اور بے قرار کی سے وہ خبر دار ہے۔

اس کا علم تمام ظاہر وباطن، واضح و مخفی، واجب وضر وی امور، ناممکن اور ممکن اشیا، عالم علوی اور سفلی، ماضی، حال اور مستقبل سب کو محیط ہے،اس سے ادنی ترین چیز بھی مخفی نہیں۔

الله تعالى تمام اموركى انتها اور ان كے آخرى انجام كى خبر ديتا ہے: { ٱلَّذِى خَلَقَ ٱلسَّمَنوَاتِ وَٱلْأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمَا فِي سِيتَةِ أَيَّامٍ ثُمَّ ٱلسَّمَانِ وَالْأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمَا فِي سِيتَةِ أَيَّامٍ ثُمَّ ٱلسَّمَانِ الْعَرْشِ ٱلرَّحْمَانُ فَسَتَلْ بِهِ عَنِيرًا ﴿ اللَّهِ السَّرَةُ الفُر قان: 59].

ترجمہ: وہی ہے جس نے آسانوں اور زمین اور ان کے در میان کی سب چیز وں کوچھ دن میں پیدا کر دیاہے ، پھر عرش پر مستوی ہوا، وہ رحمٰن ہے ، آپ اس کے بارے میں کسی خبر دارسے پوچھ لیں۔

الله ظاہری امور سے بھی واقف ہے اور باطنی امور سے بھی خبر دار ہے۔

خبِيرٌ بِالحَقائِقِ وَالَمعانِي عَلِيمٌ لَا يُمَارَى أَو يُجَارَى مُحِيطٌ لاَ يَفُوتُ عَلَيهِ شَيءٌ وَلا يَخفَى عَلَيهِ مَا تَوَارَى

301



ترجمہ: وہ تمام تر حقائق ومعانی سے باخبر ہے ، وہ ہر چیز کاعلم رکھنے والا ہے ، اس سے نہ تو بحث وجدال کیا جاسکتا ہے اور نہ آگے بڑھا جاسکتا ہے۔اس کاعلم ہر چیز کو محیط ہے ، کوئی چیز اس کے ادراک سے باہر نہیں ، پوشیدہ چیزیں بھی اس پر عیال ہیں۔

#### احسان کامر تبه:

جوشخص یہ یقین کرلے کہ اللہ باطنی امور سے بھی باخبر اور واقف ہے، اسے اس بات سے نثر م محسوس ہوگی کہ اللہ تعالی اسے ایساکام کر تا ہوا دیکھے جو اسے ناپسند ہے، پھر وہ نیک عمل کرنے (پر آمادہ) ہو گا اور عبادت کو اللہ کے لیے خالص رکھے گا، یہاں تک کہ احسان کے اس مرتبہ تک پہنچنے (میں کامیاب ہو جائے گا) جس کا ذکر صحیح حدیث میں آیا ہے: "اللہ کی عبادت اس طرح کروگویا تم اسے دیکھ رہے ہو، اگر تم اسے نہیں دیکھ رہے ہو تو وہ تمہیں دیکھ رہا ہے۔" اللہ کی عبادت اس طرح کروگویا تم اسے دیکھ رہے ہو، اگر تم اسے نہیں دیکھ رہے ہو تو وہ تمہیں دیکھ رہا ہے۔" ابخاری و مسلم ]۔

ابو حاتم رقم طراز ہیں:" دنیامیں انسان کی تمام اطاعت وعبادت کا مرکز ہے: باطن و مخفی کی اصلاح کرنا اور دل میں بگاڑ پیدا کرنے (والے اعمال سے ) گریز کرنا"۔

#### راز دل میں ہے!

آپ دیکھتے ہیں کہ ایک ہی نیکی دوشخص انجام دیتے ہیں، ایک کا عمل قبول ہوتا ہے اور دوسرے کارد کر دیا جاتا ہے! ایک شخص نمازادا کرتا ہے اور اس کی نماز قبول ہوتی ہے، اس کے جوار میں ایک دوسر اشخص بھی نماز ادا کرتا ہے لیکن اس کی نماز کاوہ ہی حصہ اس کے نامہ اعمال میں درج کیا جاتا ہے جسے وہ دل دماغ کے ساتھ (سمجھ کر) ادا کرتا ہے، نبی عقیق کی حدیث ہے: "انسان نماز توادا کرتا ہے لیکن بسااو قات اس کی نماز کا دسواں حصہ، یا نواں حصہ، یا آشواں حصہ، یا چھٹا حصہ ہی مقبول ہوتا ہے " یہاں تک کہ آپ نے پوری عدد شار کرادی۔ [ میہ حدیث صحیح میں مقبول ہوتا ہے " یہاں تک کہ آپ نے پوری عدد شار کرادی۔ [ میہ حدیث صحیح میں حبان نے روایت کیا ہے]۔



ایک انسان صدقہ کرتاہے، اللہ اسے قبول کرتا اور اس کی (پرورش وپر داخت کر کے) بڑا بنادیتا ہے۔ بالکل اسی طرح جس طرح ہم میں سے کوئی گھوڑے کے بیچے کو پال پوس کر بڑا کرتا ہے۔، جب کہ دوسر اشخص صدقہ کرتا ہے تو اللہ اسے رد کر دیتا اور اس پر اسے عذاب دیتا ہے: { إِن تُبَدُواْ ٱلصَّدَقَتِ فَنِعِمًا هِی تَوَاللہ اَسِی رد کر دیتا اور اس پر اسے عذاب دیتا ہے: { إِن تُبَدُواْ ٱلصَّدَقَتِ فَنِعِمًا هِی قَواللہ وَ تَا عَمْدُونَ خَبِیرُ وَتُواْ اَلْمَ مَنْ سَرَیّا تِحَمُّ وَاللّهُ بِمَا تَعْمَدُونَ خَبِیرُ وَاللّهُ بِمَا تَعْمَدُونَ خَبِیرُ اِسِ وَاللّهُ بِمَا تَعْمَدُونَ خَبِیرُ اِسُورة البَّرِة: 271].

ترجمہ: اگرتم صدقے خیرات کو ظاہر کروتو وہ بھی اچھاہے اور اگرتم اسے پوشیدہ بیشیدہ مسکینوں کو دے دو تو بیہ تمہارے حق میں بہتر ہے، اللہ تعالی تمہارے گناہوں کو مٹادے گااور اللہ تعالی تمہارے تمام اعمال کی خبر رکھنے والا

وہ شخص جولو گوں کے سامنے تو تکلف کرتے ہوئے اپنی نگاہیں نیجی رکھتاہے!لیکن جب خلوت میں

تنہا ہو تاہے تو حرام چیزوں کی طرف نگاہ بڑھا تا اور محرمات کا ار تکاب کر تاہے ، کیا ہر چیز کی خبر رکھنے والے اور خوب دیکھنے والے (اللہ) کے علاوہ کوئی اور اس کے حالِ دل سے واقف ہو سکتاہے ؟

{ يَعْلَمُ خَآبِنَةَ ٱلْأَعَيْنِ وَمَا تَخْفِي ٱلصُّدُورُ ١٠٠ [سورة غافر:19].

ترجمہ: وہ آئکھوں کی خیانت کو اور سینوں کی پوشیدہ باتوں کوخوب جانتا ہے۔

اطاعت ونافرمانی کے در میان زندگی گزارنے کاسب سے خطرناک پہلویہ ہے کہ آپ نہیں جانتے کہ کس گھڑی آپ کا خاتمہ ہو جائے۔

خلوت و تنہائی یا تو انسان کو رفعت وبلندی عطا کرتی ہے یا اسے پستی وذلت سے دوچار کرتی ہے، جو شخص اپنی خلوت میں اللہ کی تعظیم کرتا ہے، جلوت میں لوگ اس کی تعظیم کرتے ہیں۔

امام مالک عین فرماتے ہیں: "جس شخص کو بیہ محبوب ہو کہ اسے دلی مسرت وشاد مانی حاصل ہو، موت کی شدت اور قیامت کی ہولنا کی سے نجات ملے تواسے چاہیے کہ جلوت (ظاہر)سے زیادہ خلوت (تنہائی) میں عمل کرے "۔



ابن رجب رَّحْتُ کَا قول ہے: "حسن خاتمہ (احیبی موت) سے وہی سر فراز ہو تاہے جس کی خلوت و تنہائی احیبی رہی ہو، کیوں کہ موت کے وقت تکلف کرنا ممکن نہیں، اس وقت (زبان سے) وہی نکلتا ہے جو دل کے نہاں خانے میں مخفی ہو تاہے "۔

الله بزرگ وبرتر نے اپنے بارے میں ہمیں یہ بتایا ہے کہ وہ ہر چیز سے باخبر ہے، بلکہ الله عزوجل نے اپنے اسم گرامی (الخبیر – باخبر) کو بیس سے زائد مقامات پر انسان کے اعمال وافعال کے ساتھ مر بوط فرمایا ہے، تاکہ اسے تقوی پر ابھارے: { اُعَدِلُواْ هُوَ أَقَدَرَبُ لِلتَّقَوَىٰ وَاُتَّقُواْ اللّهَ ۚ إِنَّ اللّهَ خَبِيرٌ بِمَا تَعَمَّمُونَ وَاُتَّقُواْ اللّهَ ۚ إِنَّ اللّهَ عَبِيرٌ بِمَا تَعَمَّمُونَ اللّهَ وَاللّهَ اللهَ اللهُ اللهَ اللهُ اللهُ

ترجمہ: عدل کیا کروجو پر ہیز گاری سے زیادہ قریب ہے اور اللہ تعالی سے ڈرتے رہو، یقین مانو کہ اللہ تعالی تمہارے اعمال سے باخبر ہے۔

اللہ نے انسان کو اس بات پر ابھارا ہے کہ وہ اپنے ظاہری وباطنی تمام اعمال پر نظر رکھے، اللہ کے اسم گرامی (الخبیر – باخبر) سے جس کے ایمان میں اضافہ ہو،وہ ان تمام چیز وں سے واقف ہو جائے گاجو اس کی دنیامیں چل رہی ہوتی ہیں، اس کی دنیاسے مر اد: اس کا دل اور اس کا جسم، اور وہ مخفی اراد ہے ہیں جو دل میں پوشیدہ ہوتے ہیں، جیسے دھو کہ و فریب، خیانت اور برائی کا ارادہ۔

معیت الهی: بندہ مومن جب اللہ کے اسم گرامی (الخبیر عزدجل سے بخوبی واقف ہوجاتا ہے، تو وہ اللہ کی (خصوصی) معیت میں آجاتا ہے تاہدی ویا کیزگی عطاکر تاہے، (خصوصی) معیت میں آجاتا ہے تو اللہ اسے بلندی ویا کیزگی عطاکر تاہے وہ اللہ کی (خصوصی) معیت میں آجاتا ہے تو اللہ اسے بلندی ویا کیزگی عطاکر تاہے وہ اللہ کی (خصوصی) معیت میں آجاتا ہے تو اللہ اسے بلندی ویا کیزگی عطاکر تاہے وہ اللہ کی (خصوصی) معیت میں آجاتا ہے تو اللہ اسے بلندی ویا کیزگی عطاکر تاہے وہ اللہ کی (خصوصی) معیت میں آجاتا ہے تو اللہ اسے بلندی ویا کیزگی عطاکر تاہے وہ اللہ کی (خصوصی) معیت میں آجاتا ہے تو اللہ اسے بلندی ویا کیزگی عطاکر تاہے وہ اللہ کی (خصوصی) معیت میں آجاتا ہے تو اللہ اسے بلندی ویا کیزگی عطاکر تاہے وہ اللہ کی (خصوصی) معیت میں آجاتا ہے تو اللہ اسے بلندی ویا کیزگی میں اسے بلندی ویا کیزگی کیزگی میں اسے بلندی ویا کیزگی میں اسے بلندی ویا کیزگی میں اسے بلندی ویا کیزگی کی میں کی کیزگی کیزگی کی میں کی کیزگی کیزگی کی کی کی کی کیزگی کیزگی کی کی کیزگی کی کیزگی کیزگی کی کی کیزگی کی کیزگی کی کیزگی کی کیزگی کی کیزگی کی کی کیزگی کیزگی کیزگی کی کی کیز



اوراس معیت (کی فکر) میں اتنام شغول کر دیتا ہے کہ دوسرے کسی کی معیت کی پرواہ نہیں رہتی، چنانچہ وہ ہمہ وقت (اللہ کی معیت) سے ہوشیار اور اس کی خثیت سے سرشار رہتا ہے، پھر اللہ اس کے دنیاوی (امور کی انجام دہی کے لیے) کافی ہوتا ہے، دنیااس کے قدموں میں آجاتی ہے، اللہ اس کی فکر مندی کو دور کر دیتا ہے، اس کی روزی میں برکت دیتا ہے، تنگی و پریشانی، حزن وملال اور شیطان کو اس تک بھٹلنے بھی نہیں دیتا، کیوں کہ اللہ بزرگ وبرتر کا فرمان ہے: {وَمَن يَتَّقِ ٱللّهَ يَجْعَل لّهُ رُبُّ اللّهُ اللّهُ عَجْعَل لّهُ اللّهُ عَجْمَالًا قَنْ اللّهُ عَبْمَالُولُ اللّهُ عَبْمُالُولُ اللّهُ عَبْمَالُولُ اللّهُ عَبْمُالُولُ اللّهُ اللّهُ عَبْمُالُولُ اللّهُ اللّهُ عَبْمُالُولُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَبْمُالُولُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْكُولُ اللّهُ عَبْمُالُولُ اللّهُ عَلَيْكُمُ عَلَيْلُولُ اللّهُ عَبْمُولُ اللّهُ عَبْمُالُولُ اللّهُ عَبْمُولُ اللّهُ عَلَيْلُولُ اللّهُ عَلَيْلُولُ اللّهُ عَلَيْكُولُ اللّهُ عَبْمُالُولُ اللّهُ عَبْرُكُولُ اللّهُ عَلَيْلُولُ اللّهُ عَلَيْلُهُ عَلَيْلُولُ اللّهُ عَلَيْلُولُ اللّهُ عَلْمُ اللّهُ عَلَيْلُولُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْلُولُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْلُولُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللهُ اللّهُ ال

ترجمہ: جو شخص اللہ سے ڈرتا ہے اللہ اس کے لیے چھٹکارے کی شکل بنادیتا ہے۔

يا مَن يَرَى مَا فِي الضَّمِيرِ وَيَسمَعُ أَنتَ الُمعِدُّ لِكُلِّ مَا يُتَوَقَّعُ يَا مَن يُرجَى للشَّدائِدِ كُلِّهَا يَا مَن إِلَيهِ الْمشتَكَى وَالْمفرَعُ مَالِي سِوَى فَقرِي إِلَيكَ وَسِيلَةً فَبِالافتِقارِ إِلَيكَ فَقرِي أَدفَعُ مَا لِي سِوَى قرعِي لِبَابِكَ حِيلَةٌ فَلَيْن رَدَدتَ فَأَيُّ بَابٍ أَقرَعُ حَاشَا لِمَحدِكَ أَن تُقنِطَ عَاصِيًا فَالفَضلُ أَحزَلُ وَالْمواهِبُ أُوسَعُ

ترجمہ: اے (اللہ) جو دل کے بھید کو بھی دیکھتا اور سنتا ہے، توہی تمام امیدوں کو پوری کرنے والا ہے۔ اے (اللہ) جس
سے ہر قسم کی آفت و مصیبت (کو دور کرنے) کی امید والنجاء کی جاتی ہے، اے (اللہ) جس سے (مشکل و حاجت کی) شکایت کی
جاتی اور (خوف کے وقت جس کی) پناہ لی جاتی ہے۔ میر اوسیلہ صرف سے ہے کہ میں تیر امحتاج ہوں، تجھ سے اپنی محتا جگی کو
وابستہ کرکے اپنی فقیری کا علاج کر تا ہوں۔ میر بے پاس اس کے سواکوئی حیلہ نہیں کہ تیر بے در پر دستک دوں، اگر (تیر بے
در سے بھی) دھتکار دیا گیا تو کس در پر دستک دول گا۔ تیر کی شرافت و بزرگی کے لیے سے محال ہے کہ تو کسی گناہ گار کو (اپنی
رحمت سے) مایوس کر دے، کیول کہ تیر افضل واحسان بے پناہ اور تیر کی نواز شیس نہایت کشادہ ہیں۔

اے اللہ!اے خبیر (ہر چیز سے باخبر)....اے رازوں اور دل کے بھیدوں کو جاننے والے! ہم پررحم و کرم فرما۔







# (۵۳) الدّليمُ جلجلاله

عزبن عبد السلام فرماتے ہیں:"الله عزیز وبرتر اور اس کے خوبصورت ناموں اور بلند وبالا صفات کی معرفت حاصل کرنا: مقام ومرتبه، ثمرات اور اثرات کے اعتبار سے سب سے افضل عمل ہے"۔ آیئے ہم اللہ کے اسم گرامی (الحلیم عزوجل - بر دبار) پر غور وفکر کرتے ہیں:

الله بزرگ وبرتر كافرمان ب: {وَاللَّهُ غَنِيٌّ حَلِيمٌ الله السَّرِي [سورة البقرة: 263].

ترجمہ:اللہ تعالی بے نیاز اور بر دبار ہے۔

{إِنَّهُ كَانَ حَلِيمًا غَفُورًا ﴿ اللَّهُ } [سورة الإسراء:44].

ترجمه: وه برابر دبار اور بخشنے والاہے۔

ہماراعزیز وہر ترپر ورد گار عفو و در گزر اور حلم وہر دباری والاہے، جسے نہ تو غصہ بے قابو کر تاہے، نہ کسی نادان کی نادانی اور گناہ گار کی نافر مانی اسے بے راہ کرتی ہے، وہ اپنے بندوں کو شرک و کفر میں مبتلا ہونے اور ڈھیر سارے گناہوں کا ارتکاب کرنے پر بھی فوراسز انہیں دیتا۔

اس سے بڑا حلیم وبر دبار کون ہو سکتا ہے؟! مخلوق اس کی نافر مانی کرتی ہے ، وہ انہیں دیکھ رہا ہو تا ہے ، پھر بھی وہ
ان کے گھرول میں ایسے ان کی نگہبانی کرتا ہے گویا انہوں نے اس کی نافر مانی کی ہی نہ ہو ، اس طرح ان کی حفاظت
ونگہد اشت کرتا ہے گویا انہوں نے کوئی گناہ ہی نہ کیا ہو ، وہ گناہ گار اور بد کار کو بھی اپنے فضل واحسان سے نواز تا ہے۔
یقیناوہ حلیم وبر دبار ہے!



بے کس و مضطر انسان اس کے سامنے گریہ وزاری کرتاہے اور وہ اس کی سن لیتاہے، وہ اس سے مانگتاہے اور وہ اس کے سامنے گریہ وزاری کرتاہے اور وہ اس کی سن لیتاہے، وہ اس سے مانگتاہے اور وہ اس نواز دیتاہے، جب کہ وہ نافر مان اور گناہ گار ہوتاہے: { فَإِذَا رَكِبُواْ فِي ٱلْفُلُكِ دَعَوُاْ ٱللَّهَ مُخْلِصِينَ لَهُ ٱللِّينَ فَلَمَّا بَخَيَنَهُمْ إِلَى ٱلْبَرِّ إِذَاهُمْ يُشْرِكُونَ سُنَ } [سورۃ العنكبوت: 65].

ترجمہ: یہ لوگ جب کشتیوں میں سوار ہوتے ہیں تواللہ تعالیٰ ہی کو پکارتے ہیں اس کے لیے عبادت کو خالص کر کے پھر جب وہ انہیں خشکی کی طرف بحالا تاہے تواسی وقت شرک کرنے لگتے ہیں۔

لا اله الا الله وہ كتنا حليم وبر دبارہے! وہى فضل واحسان كا مالك ہے اور اسى سے سارے فضل واحسان حاصل ہوتى ہے، وہ حليم وبر دبارہے اور اسى سے سارى بر دبارى ملتى ہے۔ ہوتے ہیں، وہ سخى و دا تاہے، اسى سے سخاوت حاصل ہوتى ہے، وہ حليم وبر دبارہے اور اسى سے سارى بر دبارى ملتى ہے۔ وَهُو الْحَلِيمُ فلا يُعاجِلُ عَبدَهُ بِعُقُوبَةٍ لِيَتُوبَ مِن عِصيانِ

ترجمہ: وہ حلیم وبر دبارہے،اس لیے بندوں کو فوراسز انہیں دیتا تا کہ وہ گناہ سے توبہ کر سکیں۔

صحیحین میں آیا ہے: ابو موسی اشعری ڈلائٹ رسول اللہ اللہ سے روایت کرتے ہیں کہ آپ نے فرمایا: "اللہ تعالی سے بڑھ کر تکلیف دہ باتوں کو سن کر ان پر صبر کرنے والا کوئی نہیں، کا فر اللہ تعالی کے لیے ہمسر بناتے اور اس کے لیے اولاد ثابت کرتے ہیں، پھر بھی وہ انہیں رزق وعافیت اور دوسری چیزیں عطاکر تاہے "۔

الله كتناحليم وبر دبارہے!

ہماری کتنی لغزشیں ہیں جن پر اللہ نے پر دہ ڈال دیا؟ کتنے ایسے گناہ ہیں جن پر اللہ نے ہمارا مواخذہ نہیں کیا؟ ہم نے کتنے گناہ کیے پھر بھی وہ ہمیں یہ ندا دیتا ہے -جب کہ وہ ہم سے بے نیاز ہے -: { ﴿ نَبِيَّ عَبَادِيٓ أَنَّ أَنَا اَلْعَفُورُ الرَّحِيمُ ﴿ اِنَ ﴾ [سورۃ الحجر: 49].

ترجمہ:میرے بندول کو خبر دے دو کہ میں بہت ہی بخشنے والا اور بڑا ہی مہر بان ہوں۔

الله حلیم وبر دبار پاک ہے! وہ بندے کو پیدا کر تاہے اور بندہ اس کو چھوڑ کر کسی اور کی عبادت کر تاہے، وہ اسے رزق دیتاہے اور وہ کسی اور کا شکر گزار ہو تاہے، وہ اپنے بندول کے لیے خیر ات وبر کات نازل فرما تاہے اور بندے

بیں کہ ان کاشر اللہ کو پہنچتا ہے، اللہ اپنی نعمتوں کے ذریعے بندوں سے لطف و محبت کا اظہار کرتا ہے جب کہ وہ ان سے بے نیاز ہے، اور بندے ہیں کہ معصیت ونا فرمانی کے ذریعے بغض و نفرت کا مظاہر ہ کرتے ہیں جب کہ وہ اللہ کے نزدیک سب سے فقیر ونادار ہیں: { وَلَوْ يُوَاحِذُ اللّهُ النّاسَ بِظُلْمِهِم مّا تَرَكَ عَلَيْهَا مِن دَآبَةٍ وَلَاكِن يُوَخِرُهُمْ إِلَىٰ أَدُو يَكُون يُوَاحِرُهُمْ إِلَنَ اللّهُ النّاسَ بِظُلْمِهِم مّا تَرَكَ عَلَيْهَا مِن دَآبَةٍ وَلَاكِن يُوَخِرُهُمْ إِلَىٰ الْحَلِ اللّهِ اللّهِ اللّهُ اللّهُ النّاسَ بِظُلْمِهِم مّا تَرَكَ عَلَيْهَا مِن دَآبَةٍ وَلَاكِن يُوَخِرُهُمْ إِلَىٰ اللّهِ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللللللّهُ اللللللللهُ الللهُ الللهُ اللللهُ اللّهُ الللهُ اللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللهُ اللّهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الللهُ الللهُ اللهُ الللهُ اللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللهُ الله

#### خيال خاطر!

ہمیں اللہ بزرگ وبرتر کے غیظ وغضب سے ہوشیار رہنا چاہئے، کیوں کہ حلیم وبر دبار جب غصہ ہوتا ہے تواس کے غضب کے غضب کے عضب کے خضب کے خضب کے مناقد ہوتا ہے اللہ بزرگ وبرتر کی بر دباری قوت اور قدرت سے صادر ہوتی ہے، اللہ حلیم وبر دبار صرف اس پر ہی غصہ ہوتا ہے جور حمت کا مستحق نہ ہو، اور جس کے ساتھ بر دباری کارویہ بھی کار گرنہ ہو، نیز غصہ ہونے سے پہلے اسے (اپنی اصلاح کی) مہلت بھی دیتا ہے۔

الله بزرگ وبرتز كا فرمان ب: { فَلَمَّا ءَاسَفُونَا ٱننَقَمْنَا مِنْهُمْ فَأَغُرَقُنَهُمْ أَجْمَعِينَ ﴿ ﴾ } [سورة الزخرف: 55].

# ترجمہ: پھر جب انہوں نے ہمیں غصہ دلایاتو ہم نے ان سے انتقام لیااور سب کوڈ بو دیا۔

بسااو قات الله تعالی کافروں کے ساتھ بھی حلم وبر دباری اپنا تاہے، انہیں رزق عطا کر تاہے، دنیا میں انہیں سزا سے دوچار نہیں کرتا، لیکن قیامت کے روز ان کے ساتھ نرمی نہیں برتے گا اور نہ انہیں معاف کرے گا، بلکہ فرشتے انہیں جہنم کی طرف ہانک لے جائیں گے، نہ تو ان کی امید والتجا قبول کی جائے گی اور نہ ان کاعذاب کم کیا جائے گا:



{فَوَرَيِّكَ لَنَحْشُرِنَهُمْ وَالشَّيَطِينَ ثُمَّ لَنُحْضِرَنَهُمْ حَوْلَ جَهَنَّمَ جِثِيًّا اللهُ ثُمَّ لَنَنزِعَتَ مِن كُلِّ شِيعَةٍ أَقَدُمُ أَشَدُّ عَلَى الرَّحْمَنِ عِنِيًّا اللهُ } [سورة مريم: 68-69].

ترجمہ: تیرے پرورد گار کی قشم! ہم انہیں اور شیطانوں کو جمع کر کے ضرور بالضرور جہنم کے ارد گر د گھٹنوں کے بل گرے ہوئے حاضر کر دیں گے۔ ہم پھر ہر ہر گروہ سے انہیں الگ نکال کر کھڑا کریں گے جو اللّٰہ رحمٰن سے بہت اکڑے اکڑے پھرتے تھے۔

{ يَسْتَعْجِلُونَكَ بِٱلْعَذَابِ وَإِنَّ جَهَنَّمَ لَمُحِيطَةُ بِٱلْكَفِرِينَ ﴿ اَسُورَةَ الْعَكَبُوت:54]. ترجمہ: یہ عذاب کی جلدی مجارے ہیں اور (تسلی رکھیں) جہنم کا فروں کو گھیر لینے والی ہے۔

# تابعداري کي ڇاشن!

بندہ کو چاہئے کہ اس خلق کریم - یعنی حلم وبر دباری کی صفت - سے آراستہ ہونے کے لیے اپنے نفس کے ساتھ مجاہدہ کرے (اور اسے آمادہ کرے)، کیوں کہ اللہ بزرگ وبر تر (حلیم - بر دبار) ہے اور اپنے بر دبار بندوں کو پبند فرما تا ہے، دہ کریم (سخی وفیاض) ہندوں کو محبوب رکھتا ہے۔

أَلَا إِنَّ حُلمَ المرءِ أَكبرُ نِسبَةً يُسَامِي هِمَا عِندَ الفِحَارِ كَرِيمُ فَيَا رَبِّ هَب لِي مِنكَ حُلمًا فَإِنَّنِي أَرى الحُلمَ لَم يَندَم عَلَيهِ حَلِيمُ

ترجمہ: انسان کی بر دباری اس کی سب سے بڑی نسبت (اور خوبی) ہے جس پر ایک کریم ومعزز انسان فخر کے وقت اپنی برتری کامظاہر ہ کرتا ہے۔اے رب! مجھے اپنی طرف سے حکم وبر دباری عطاکر ، کیوں کہ میں دیکھتا ہوں کہ بر دباری پر کسی بر دبار کوشر مندہ نہیں ہونا پڑتا۔

الله بزرگ وبرتر نے اپنے خلیل ابر اہیم عَلَیْهِ اِکَ تعریف کرتے ہوئے فرمایا: { إِنَّ إِبْرَهِیمَ لَحَلِیمٌ أَوَّهُ مُّنِیبٌ اِسُورةِ هود: 75].



# ترجمه: يقيناابرا ہيم بہت تخل والے نرم دل اور الله کی جانب جھکنے والے تھے۔

بردبارى اساعيل عليِّلاً كى صفت بهى تقى: { فَبَشَّرْنَكُهُ بِغُكَدٍ حَلِيدٍ إِنْ } [سورة الصافات: 101].

### ترجمہ: ہم نے اسے ایک بر دبار بچے کی بشارت دی۔

ہمارے نبی علیقہ کو اس خلق (کریم) کا وافر ترین حصہ حاصل ہوا تھا۔

صحیحین میں انس ڈگائنڈ سے مروی ہے، وہ کہتے ہیں کہ: میں نبی کریم علیقہ کے ساتھ تھا، آپ علیقہ نجر ان کی بنی ہوئی چوڑے حاشیہ کی ایک چادر اوڑھے ہوئے تھے۔ اتنے میں ایک دیہاتی نے آپ علیقہ کو گیر لیا اور زورسے آپ کو کھینچا، میں نے رسول اللہ علیقہ کے شانے کو دیکھا، اس پر چادر کے کونے کا نشان پڑگیا، ایسا کھینچا، پھر کہنے لگا: اللہ کا مال جو آپ کے پاس ہے اس میں سے بچھ مجھ کو دلا ہے۔ آپ علیقہ نے اس کی طرف دیکھا اور ہنس دیئے۔ پھر آپ علیقہ نے اس کی طرف دیکھا اور ہنس دیئے۔ پھر آپ علیقہ نے اس کی طرف دیکھا اور ہنس دیئے۔ پھر آپ علیقہ نے اس کی طرف دیکھا اور ہنس دیئے۔ پھر آپ علیقہ نے اسے دینے کا حکم فرمایا"۔

نبی علیہ نے اپنج بن عبد القیس کی تعریف کرتے ہوئے کہا تھا:"یقیناً تمہارے اندر دو خصلتیں (خوبیاں) ایسی ہیں جنہیں اللہ محبوب رکھتا ہے: بر دباری اور غور و فکر کی عادت"[مسلم]۔

میمون بن مہران سے مروی ہے: "ایک دن ان کے پاس کچھ مہمان تشریف فرما تھے کہ ان کی کنیز ان کے پاس شور بہ سے بھر اہوا پیالہ لے کر آئی، آتے ہی اسے تھیس لگ گئی اور پورا شور بہ میمون پر جاگرا، میمون نے اسے مارنا چاہا کہ کنیز نے کہا: اے میرے آقا! اللہ بزرگ وبر ترکے اس فرمان پر عمل کر لیجیے: {وَاُلْكَ عَظِمِينَ ٱلْغَلَيْظُ } ترجمہ: غصہ پینے والے ہیں۔

میمون نے کہا: میں نے کرلیا، کنیز بولی: اس کے مابعد پر بھی عمل کر لیجیے: { وَٱلْعَافِينَ عَنِ ٱلنَّاسِ ۗ } ترجمه: لوگوں سے در گزر کرنے والے ہیں۔

میمون نے کہا: میں نے تہمیں معاف کر دیا، کنیز بول پڑی: {وَاللَّهُ یُحِبُّ ٱلْمُحْسِنِینِ ﴿ اللَّهُ الْمُحْسِنِينِ ﴾ [سورة آل عمران:134].



#### ترجمہ: الله تعالی ان نیک کاروں سے محبت کر تاہے۔

میمون نے کہا: میں نے تمہارے ساتھ احسان کیا، جاؤتم اللہ بزرگ وبرتر کی خاطر آزاد ہو"۔

ابوحاتم می الله تعالی کس قدراس کے ساتھ بردباری کامعاملہ کرتا ہے، حالا نکہ وہ الله کی حرمات کو بے انتہا پامال کرتا ہے، (ایسا کرنے ساتھ بردباری کامعاملہ کرتا ہے، حالا نکہ وہ اللہ کی حرمتوں اور اس کی محرمات کو بے انتہا پامال کرتا ہے، (ایسا کرنے سے کوہ محمل وبر دباری کرنے (پر مجبور ہو جائے گا) اور اس کا غصہ اسے گنا ہوں کے اسباب میں داخل نہ کرسکے گا"۔

آخری بات.

جب آپ کسی آفت و پریشانی یا آزمائش سے دوچار ہوں تواللہ سے دعاکریں اور اپنی دعامیں اللہ کے اسم گرامی (الحلیم - بر دبار) کو ضرور شامل کریں، کیوں کہ نبی علیہ پریشانی کے وقت اللہ سے یہ دعاکیا کرتے تھے: "لا إله إلا الله العظیم الحلیم الحلیم الا الله دبُّ العَم شِ العَظیم الا الله دبُّ السَّماواتِ وَدبُّ الاَّد ضِ، الله الله العَم شِ العَم شِ العَم شِ العَم شِ العَم شِ الله علیہ الله الله کے سواکوئی معبود برحق نہیں ، اللہ کے سواکوئی معبود برحق نہیں ، اللہ کے سواکوئی معبود برحق نہیں ، اللہ کے سواکوئی معبود برحق نہیں جو عرش عظیم کارب ہے ، اللہ کے سواکوئی معبود برحق نہیں جو آسانوں اور زمینوں کارب ہے اور عرش عظیم کارب ہے ، اللہ کے سواکوئی معبود برحق نہیں جو آسانوں اور زمینوں کارب ہے اور عرش عظیم کارب ہے اور عرش عظیم کارب ہے ، اللہ کے سواکوئی معبود برحق نہیں جو آسانوں اور زمینوں کارب ہے اور عرش عظیم کارب ہے ) [ بخاری و مسلم ] -

اے اللہ! جس طرح تونے اپنے بندوں کے ساتھ بر دباری اختیار کی ہے ، اس طرح ہمارے لیے اپنی بر دباری کو دارین کی سعادت وکامر انی(کاذریعہ) بنادے۔





# (۵۳) الرَّوُوفُ جلجلاله

صحیحین میں آیا ہے کہ نبی علی نے فرمایا: "ایک شخص بہت گناہ کیا کرتا تھاجب اس کی موت کاوقت قریب آیا تو اپنے بیٹوں سے اس نے کہا کہ جب میں مر جاؤں تو مجھے جلا ڈالنا پھر میر کی ہڈیوں کو پیس کر ہوا میں اڑا دینا۔اللہ کی قسم!اگر میرے دب نے مجھے پکڑ لیا تو مجھے اتنا سخت عذاب کرے گاجو پہلے کسی کو بھی اس نے نہیں کیا ہو گا۔ جب وہ مرگیا تو اس کے ساتھ ایسا ہی کیا گیا۔اللہ تعالی نے زمین کو حکم فرمایا کہ اگر ایک ذرہ بھی کہیں اس کے جسم کا تیرے میں ہے تو اسے جع کرکے لا۔ زمین حکم بجالائی اور وہ بندہ اب (اپنے رب کے سامنے) کھڑ اہوا تھا۔اللہ تعالی نے دریافت کیا: تو نے ایسا کیوں کیا؟ اس نے عرض کیا: اے رب! تیرے ڈرکی وجہ سے۔آخر اللہ تعالی نے اس کی مغفر ہے کردی"۔

ہارے عزیز وبر ترپر ورد گارنے اس فرمان کے ذریعہ اپنی ذات کی تعریف کی ہے اور اپنے بندوں کوخوش خبری سنائی ہے: { إِنَ دَبِّكُمْ لَرَءُوفُ دَّحِيمُ ﴿ ﴾ [سورۃ النحل: 7].

ترجمه: یقیناتمهارارب براهی شفق اور نهایت مهربان ہے۔

رافت:شدیدترین شفقت اور بلیغ ترین محبت کو کہتے ہیں۔

جو کہ ہر ناجیے سے خیر اور بھلائی ہے، اللہ بزرگ وبرتر کا فرمان ہے: { إِنَ ٱللَّهَ بِٱلنَّكَاسِ لَرَءُ وفُّ رَّحِيمُ

(العورة البقرة: 143].

ترجمہ: اللہ تعالی لو گوں کے ساتھ شفقت اور مہر بانی کرنے والاہے۔





ہمار اعزیز وہر تر پرورد گاروہ ہے جس نے انسان کو پیدا کیا، اس کی حفاظت کی، اس پررحم فرمایا، اس پر احسان وا نعام کیا، اس کے لیے پوری کا ئنات کو مسخر کر دیا، اس سے برائی کو دور رکھا، اسے خیر ات وہر کات سے نوازا، یہ سب اس کے فضل واحسان اور جو دواکر ام کے ہی مظاہر ہیں۔

بلکہ اللہ عزیز وہرتر کی رحمت ہی ہے کہ: وہ اطاعت گزاروں کی چھوٹی سے چھوٹی اطاعت کو قبول کرتا ہے، اپنے مومن بندوں کے ایمان (اور ان کے اعمال) کی حفاظت کرتا اور انہیں ضائع ہونے سے بچاتا ہے، یہ اپنے ولیوں کے تیک اللہ بزرگ وہرتر کی رحمت ہی ہے: { وَمَا كَانَ ٱللَّهُ لِيُضِيعَ إِيمَنَكُمُ اللَّهِ بِالنَّكَاسِ لَرَءُ وَفُ تَحِيمُ الله بزرگ وبرتر کی رحمت ہی ہے: { وَمَا كَانَ ٱللَّهُ لِيُضِيعَ إِيمَنَكُمُ اللَّهِ بِالنَّكَاسِ لَرَءُ وَفُ تَحِيمُ الله بِاللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ

ترجمہ: اللہ تعالی تمہارے ایمان ضائع نہ کرے گا۔ اللہ تعالی لو گوں کے ساتھ شفقت اور مہر بانی کرنے والا ہے۔ کامل ترین دلالت:

اس کی عظیم و جلیل رحت ہی ہے کہ: اس نے اپنے بندوں کو (اعمال بد) سے ہوشیار کیا، (نیکی کی) رغبت دلائی، (بدی سے) ڈرایا، (ان سے اجرو تواب کا) وعدہ کیا اور (اپنے عذاب کی) وعید سنائی، محض ان پر رحمت و شفقت کرتے ہوئے، ان کے مفادات اور مصلحتوں کا خیال رکھتے ہوئے: ﴿ وَیُحَدِّرُ کُے مُ اَللَّهُ نَفْسَهُ مُّ وَاللَّهُ رَءُوفُ اِللَّهُ مَاللَّهُ مُنافَدُ وَ وَاللَّهُ مَاللَّهُ عَمْران:30].

ترجمہ: اللہ تعالی تنہیں اپنی ذات سے ڈرار ہاہے اور اللہ تعالی اپنے بندوں پر بڑاہی مہر بان ہے۔

اس کی انتهائی رحمت و شفقت کی ایک دلیل بیہ بھی ہے کہ: اس نے اپنے رسول پر کتاب نازل فرمائی تا کہ وہ تھم الہی سے لوگوں کو تاریکیوں سے نکال کرروشنی کی طرف لائیں، فرمان باری تعالی ہے: { هُوَ الَّذِی يُنَزِّلُ عَلَىٰ عَبْدِهِ ۗ عَلَىٰ عَبْدِهِ ۗ عَلَيْ عَبْدِهِ ۗ عَلَيْ عَبْدِهِ ۗ عَلَيْ عَبْدِهِ عَلَيْ عَبْدِهِ عَلَيْ اللّٰهُ عَلَيْ عَبْدِ اللّٰهِ عَلَيْ عَبْدِهِ وَ اللّٰهُ عَلَىٰ اللّٰهُ عَلَيْ اللّٰهُ عَلَيْ اللّٰهُ تعالی تم بو اپنے بندے پر واضح آیتیں اتار تا ہے تا کہ وہ تنہیں اند هیروں سے نور کی طرف لے جائے۔ یقینااللہ تعالی تم پر نرمی کرنے والار حم کرنے والا ہے۔



اس کی بے انتہا شفقت کی ایک ولیل میہ بھی ہے کہ: اس نے ہمارے لیے نقل وحمل کے وسائل مسخر فرمائے، جیسے پر انے زمانے میں گھوڑا، خچر اور گدھے اور دور جدید میں گاڑیاں، جہاز اور ریل وغیرہ، اللہ بزرگ وبرتر کا فرمان ہے: {وَتَحَمِّمُ لَأَنْفُسْ إِلَى رَبِّكُمْ لَرَءُوفُ رَّحِيمُ اَللَّهُ مِلْ اِللَّهُ مِلْ اَنْفُسْ إِلَى رَبِّكُمْ لَرَءُوفُ رَّحِيمُ اَللَّهُ مِلْ اَنْفُسْ إِلَى رَبِّكُمْ لَرَءُوفُ رَّحِيمُ اِللَّهِ مِلْ اَنْفُسْ إِلَى رَبِّكُمْ لَرَءُوفُ رَّحِيمُ اِللَّهُ اِللَّهُ اِللَّهُ اِللَّهُ اِللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ الللللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللللَّهُ الللللَّهُ اللللللْمُ اللللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ اللللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ الللللِمُ الللللْمُ الللللْمُ اللللللْمُ الللللْمُ اللل

ترجمہ: وہ تمارے بوجھ ان شہر وں تک اٹھالے جاتے ہیں جہاں تم بغیر آدھی جان کیے پہنچ ہی نہیں سکتے تھے۔ یقینا تمہارارب بڑاہی شفیق اور نہایت مہربان ہے۔

یہ اس کی بے انتہا شفقت ہی ہے کہ: جن بندوں کی جان ومال کووہ (جنت کے عوض) خرید تاہے وہ اس کی خاص ملکیت ہوتی ہے ، پھر بھی وہ اپنی خاص ملکیت کو اپنے بندوں سے بے حدو بے شار عوض میں خرید تاہے ، فرمان باری تعالی ہے: { وَمِنَ النَّاسِ مَن يَشَرِى نَفُسَكُ ٱبْتِعَاءَ مَرْضَاتِ ٱللَّهِ وَٱللَّهُ رَءُ وفْ اللَّهِ بِٱلْعِبَادِ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ وَاللَّهُ رَءُ وفْ اللَّهِ الْعِبَادِ ﴿ اللَّهِ اللَّهُ اللّٰ اللَّهُ اللَّهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللَّهُ اللّٰهُ اللّٰ اللّٰهُ الللّٰهُ الللّٰهُ الللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰ

ترجمہ: بعض لوگ وہ بھی ہیں کہ اللہ تعالی کی رضا مندی کی طلب میں اپنی جان تک بھے ڈالتے ہیں، اور اللہ تعالی اپنے بندوں پر بڑی مہر بانی کرنے والا ہے۔

اس کی عظیم شفقت کا ایک مظهریه بھی ہے کہ: وہ اپنے ولیوں کی دعائیں قبول فرما تاہے، اللہ عزیز وبرتر کا فرمان ہے: {وَالَّذِینَ جَاءُو مِنْ بَعَدِهِمْ يَقُولُونَ رَبَّنَا ٱغْفِرْ لَنَا وَلِإِخْوَنِنَا ٱلَّذِینَ سَبَقُونَا بِٱلْإِیمَانِ وَلَا تَجَعَلْ فِی قُلُوبِنَا عِلَّا لِلَّذِینَ ءَامَنُواْ رَبَّنَا إِنَّكَ رَءُوفُ رَّحِیمٌ الله } [سورة الحشر: 10].

ترجمہ: (ان کے لیے) جو ان کے بعد آئیں جو کہیں گے کہ اے ہمارے پرورد گار ہمیں بخش دے اور ہمارے ان بھائیوں کو بھی جو ہم سے پہلے ایمان لا چکے ہیں اور ایمان داروں کی طرف سے ہمارے دل میں کینہ (اور دشمنی) نہ ڈال، اے ہمارے رب بے شک توشفقت و مہر ہانی کرنے والا ہے۔



یہ بھی شفقت ِ الہی کی عظمت ہی ہے کہ: اس نے ایسے حدود (وتعزیرات) قائم کیے جو انسان کو (گناہوں کے ارتکاب) سے بازر کھتے اور تقوی اختیار کرنے پر آمادہ کرتے ہیں، کیوں کہ رافت و شفقت وہ ہے جو انسان (کی زندگی کو) درست اور قائم رکھے، کیوں کہ بیر حمت کی بلیغ ترین قسم ہے، اللہ عزوجل کا فرمان ہے: { وَلُولًا فَصَّلُ اللّهِ عَلَيْ حَكُمْ وَرَحْمَتُ کُهُ وَأَنَّ اللّهَ رَءُونُ رَّحِيمُ اللّهِ عَلَيْ حَدُمْ وَرَحْمَتُ کُهُ وَأَنَّ اللّهَ رَءُونُ رُحِيمُ اللّهِ عَلَيْ حَدِيمَ اللّهِ عَلَيْ حَدِيمُ اللّهِ عَلَيْ حَدِيمُ اللّهِ عَلَيْ حَدِيمُ اللّهِ عَلَيْ حَدِيمُ اللّهِ اللّهُ وَرَحْمَتُ کُهُ وَأَنَّ اللّهَ رَءُونُ رُحِيمُ اللّهِ اللّهِ عَرَامِ اللّهِ عَلَيْ حَدِيمُ اللّهِ اللّهِ عَلَيْ حَدَيْمَ وَرَحْمَتُ کُهُ وَأَنَّ اللّهَ رَءُونُ وَقِيمَ اللّهِ عَلَيْ حَدِيمَ اللّهِ عَلَيْ اللّهُ وَرَحْمَتُ کُمْ وَرَحْمَتُ کُولُولُولُولُولُكُمْ مُولِ کُمُونُ کُمُونُ کُمُونُ کُمُونُ کُمُونُ کُمُونُ کُمُونُ کُمُ وَرَحْمَتُ کُمُ وَرَحْمَتُ کُمُ وَاللّهُ وَمُؤْمُونُ کُمُونُ کُمُ وَاللّهُ واللّهُ وَاللّهُ وَلَولُولُ وَلَا لَا مُعَلّمُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا لَعُلْمُ وَاللّهُ وَلّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلّهُ وَاللّهُ وَلّهُ وَاللّهُ وَاللّه

ترجمہ:اگرتم پراللہ تعالی کا فضل اور اس کی رحمت نہ ہوتی اور بیہ بھی کہ اللہ تعالی بڑی شفقت رکھنے والا مہر بان ہے۔

اس کی حد درجہ شفقت کی ایک دلیل میہ بھی ہے کہ: وہ کا فروں اور گناہ گاروں کو مہلت دیتا ہے، لا شعوری میں اچانک سے انہیں عذاب میں مبتلا نہیں کرتا، بلکہ انہیں مہلت دیتا، عافیت اور رزق سے نواز تا ہے، فرمان باری تعالی ہے: { أَوْ يَأْخُذُهُمْ عَلَىٰ تَغَوُّفِ فَإِنَّ رَبِّكُمْ لَرَءُ وَفُّ رَّحِيمٌ ﴿ اللهِ } [سورۃ النحل: 47].

ترجمه: ياانهيس ڈرا د صمكاكر بكڑلے، يقيناً تمهارا پرور د گار اعلى شفقت اور انتہائی رحم والاہے۔

يه بھى اس كى اعلى ترين شفقت كى دليل ہے كه وہ: {وَيُمْسِكُ ٱلسَّكَمَآءَ أَن تَقَعَ عَلَى ٱلْأَرْضِ إِلَّا بِإِذْنِهِ ۗ إِنَّ اللَّهَ بِٱلنَّاسِ لَرَءُ وَفُ رَّحِيمُ رُسُ } [سورة الحج: 65].

ترجمہ: آسان کو تھامے ہوئے ہے کہ زمین پر اس کی اجازت کے بغیر گرنہ پڑے، بے شک اللہ تعالی لو گوں پر شفقت ونر می کرنے والا اور مہر بان ہے۔

پيغام...

ہر اس شخص کے نام جو فقیری وناداری سے دوچار ہو، پریشانی اور مصیبت نے اسے ہر چہار جانب سے گھیر لیا ہو، اس کے خدوخال بدل گئے ہوں اور دل ٹوٹ چکا ہو۔

اس شخص کے نام جسے قرض نے بو حجل کر دیاہو، جس کی فکر حیرال اور ذہن منتشر ہو، اور وہ یہ سوچنے لگاہو کہ دنیااس پر تنگ ہو چکی ہے۔



اس شخص کے نام جسے بھوک نے نڈھال کر دیاہو، مختلف تکلیف واذیت سے وہ چور چور ہو چکاہو،ڈاکٹر اس (کے علاج سے) عاجز ہو چکے ہوں اور اس کے سامنے (سارے) دروازے بند نظر آتے ہوں۔

اس شخص کے نام جو حزن وملال اور غم واندوہ میں غرق ہو، جس سے دنیااس طرح روٹھ چکی ہو کہ اپنی تمام تر کشاد گی کے باوجو داس پر تنگ ہوگئی ہو۔

اس شخص کے نام جس کا بیٹاغائب ہو گیا ہو، جس کا محبوب سفر پر ہو، جس کا دوست بچھڑ گیا ہو، جس کا دم گھٹنے لگا ہو اور دل مضطروبے قرار ہو، پھول جس کے لیے خار اور حسین و جمیل دنیا جس کی نظر میں افسر دگی کی آماجگاہ بن گئ ہو...

آیئے اور اللہ عزیز وبرتر کے اس فرمان کو یادیجیے: { اِن رَبَّكُمْ لَرَءُوفُ رَّحِیمٌ ﴿ اِسُورَةَ اللهِ عَزِیرُ وبرتر کے اس فرمان کو یادیجیے: النحل:7].

ترجمہ: یقیناً تمہارارب بڑاہی شفیق اور نہایت مہربان ہے۔

{ وَاللَّهُ رَءُ وَفُّ بِٱلْعِبَ ادِ سَ } [سورة البقرة: 207].

ترجمہ: الله تعالی اینے بندوں پربڑی مہر بانی کرنے والاہے۔

آپ یہ ندالگائیں: اے شفق ومہربان!میری حالت پر شفقت کر،میری کمزوری پر رحم فرما،میرے حزن وملال کو دور کر دے اور میری سختی ویریشانی کو کافور کر دے۔



دعاكرنے كے بعد فراخى وكشادگى كا انتظار كريں ، الله عزيز وبرتر كا فرمان ہے: { أَمَّن يُجِيبُ ٱلْمُضْطَرَّ إِذَا دَعَاهُ وَيَكُشِفُ ٱلسُّوَءَ وَيَجْعَلُكُمْ خُلَفَاءَ ٱلْأَرْضِ أَءِكَ مُّعَ ٱللَّهِ قَلِيكَ مَّا لَذَكَّرُونَ اللَّهِ وَيَجْعَلُكُمْ خُلَفَاءَ ٱلْأَرْضِ أَءِكَ مُّعَ ٱللَّهِ قَلِيكَ مَّا لَذَكَّرُونَ اللَّهِ } [سورة النمل: 62].

ترجمہ: بے کس کی پکار کو جب کہ وہ پکارے، کون قبول کر کے تنخی کو دور کر دیتاہے؟ اور تمہیں زمین کا خلیفہ بنا تاہے، کیااللّٰہ تعالی کے ساتھ اور معبودہے؟ تم بہت کم نصیحت وعبرت حاصل کرتے ہو۔

یقیناً وہ بزرگ وبرتر بہت شفق اور نہایت مہر بان ہے ، اس کی شان نہایت نرالی ہے! اس کا مقام ومرتبہ بے حد عالی ہے!وہ اپنی مخلوق سے حد درجہ قریب ہے!وہ اپنے ہندوں پر بے پناہ مہر بان ہے!

جب آپ کورسی سخت ہوتی ہوئی دکھے تو یقین رکھیے کہ وہ ٹوٹنے والی ہے، جب تاریکی پوری طرح چھاجائے تو صبح نو کی خوش خبری قبول کریں۔

اپنے بے پناہ شفق اور نہایت مہر بان پرورد گار عزوجل سے زی نہ ہوں، کیوں کہ یہ ناممکن ہے کہ ہمیشہ ایک ہی حالت بر قرار رہے ، سب سے افضل عبادت یہ ہے کہ: فراخی کا انتظار کیا جائے ، زندگی کے ایام گردش میں رہتے ہیں، زمانہ الٹ پھیر کا نام ہے ، رات کے شکم میں صبح کی پرورش ہوتی ہے ، غیب ہماری نظروں سے او جھل ہے ، شفق ومہر بان اللہ کا فرمان ہے: {کُلَّ يَوْمِر هُوَ فِي شَأَنِ سَ } [سورة الرحمن: 29].

ترجمہ:ہر روزوہ ایک شان میں ہے۔

نيز فرمان بارى تعالى ب: { لَعَلَّ ٱللَّهَ يُعَدِثُ بَعْدَ ذَلِكَ أَمَّرًا اللَّهِ } [سورة الطلاق: 1].

ترجمہ: شایداس کے بعد اللہ تعالی کوئی نئی بات پیدا کر دے۔

الله بزرگ وبرتر كاار شادى: { فَإِنَّ مَعَ ٱلْعُسِّرِينُسُرًا ۞ إِنَّ مَعَ ٱلْعُسْرِينُسُرًا ۞ } [سورة الشرح: 5-6].

ترجمہ: یقینامشکل کے ساتھ آسانی ہے۔ بے شک مشکل کے ساتھ آسانی ہے۔

دل سجده ريز هو گئے:



الله بزرگ وبرتر نے اپنے رسول عَلِيْنَ کو شفقت ورحت سے متصف فرمایا ہے، فرمان الهی ہے: {لَقَدَّ جَاءَ حَثُمُ رَسُوكُ مِّ مِنْ أَنفُسِكُمْ عَزِيزُ عَلَيْهِ مَا عَنِتُمْ حَرِيصُ عَلَيْكُم مِ بِاللَّمُؤَمِنِينَ كَاءَ حَثُمُ رَسُوكُ مِن اللهِ عَنِينَ عَلَيْهِ مَا عَنِتُ مُ حَرِيصُ عَلَيْكُم بِاللَّمُؤَمِنِينَ رَعُوفُ رَحِيمُ اللهِ عَنْ اللهُ عَنْ اللهِ عَنْ اللهُ عَنْ اللهِ عَنْ اللهُ عَنْ اللهِ عَنْ اللهُ عَنْ اللهِ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهِ عَنْ اللهِ عَنْ اللهِ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهِ عَنْ اللهِ عَنْ اللهُ عَنْ اللهِ عَنْ اللهِ عَنْ اللهِ عَنْ اللهِ عَنْ اللهِ عَنْ اللهِ عَنْ اللهُ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهِ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَنْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ عَلَا عَلَيْ عَلَيْكُمُ عَلَيْ عَلَي

ترجمہ: تمہارے پاس ایک ایسے پیغمبر تشریف لائے ہیں جو تمہاری جنس سے ہیں جن کو تمہاری مضرت کی بات نہایت گرال گزرتی ہے، جو تمہاری منفعت کے بڑے خواہشمند رہتے ہیں، ایمان والوں کے ساتھ بڑے ہی شفیق اور مہر بان ہیں۔

یعنی مومنوں کے ساتھ نہایت شفقت و رحمت سے پیش آتے ہیں، بلکہ ان کے والدین سے بھی زیادہ ان پر مہربان ہیں۔

یمی وجہ ہے کہ آپ علیہ کاحق تمام مخلو قات کے حق پر مقدم ہے ، اور امت پر یہ واجب ہے کہ آپ پر ایمان لائے ، آپ کی تعظیم اور احترام کرے۔

نى عَيْكَ پورى رات نماز (تهجد) ميں يہ آيت پڑھے رہے: { إِن تُعَذِّبُهُمْ فَإِنَّهُمْ عِبَادُكَ وَإِن تَغَفِر لَهُمْ فَإِنَّكَ اللَّهُمْ فَإِنَّكُ اللَّهُمْ فَإِنَّكُمْ اللَّهُ الل

ترجمہ:اگر توان کو سزادے تو یہ تیرے بندے ہیں اوراگر توان کو معاف فرمادے تو توزیر دست ہے حکمت والا ہے۔ پھر آپ کا شفیق و مہربان پرورد گار عزوجل آپ کو یہ خبر دیتا ہے کہ ہم آپ کو اپنی امت کے تعلق سے ضرور خوش کریں گے۔

مومن اپنے اوپر شفقت ونر می کرتے ہوئے نجات کی راہوں پر چلتا ہے اور ہلاکت کے مواقع سے دور رہتا ہے، دوسر ول کے ساتھ بھی اس کارویہ یہی ہو تاہے۔



ابن رجب عث الله بھی اس پر اپنی نوازش اور فضل کی سخاوت کر تاہے، حبیباکام ہو تاہے، بدلہ بھی اسی کے ہم مثل ملتاہے "۔

إِلَهِي! تَرَى حَالِي وَفَقرِي وَفَاقَتِي وَفَاقَتِي وَأَنتَ مُنَاجَاتِي الْخَفِيَّةَ تَسمعُ الْهِي! أَذِقنِي طُعمَ عَفوِكَ يَومَ لَا بَنونَ وَلَا مَالُ هُنالِكَ يَنفَعُ

ترجمہ: اے میرے اللہ! تومیری حالت اور فقر وفاقہ کو دیکھ رہاہے۔ تومیری پوشیدہ سرگوشیوں کو بھی خوب سنتا ہے۔ الہی! مجھے اس دن اپنے عفوو در گزر کی چاشنی سے شاد کام کرنا جس دن نہ تو اولا د کام آئیں گی اور نہ مال و دولت۔ اے اللہ! اے شفق و مہر بان! ہم تجھ سے یہ سوال کرتے ہیں کہ ہمیں جنت میں داخل فرمااور جہنم سے نجات عطا کر۔

<del>63 63 63 63 63 63 63 63 63 63 63</del>



جَمِيلاً وَبُستَانًا مِن الرَّوضِ نَادِيَا مُنَى فَتَمَنَّينًا فَكُنتَ الأَمانِيَا مُثَى

وَلَمَّا جَلَسنَا بَحِلِسًا طَلَّهُ النَّدَى وَحُسنُهُ أَثَارَ لَنا طِيبُ المكانِ وَحُسنُهُ

ترجمہ: جب ہم کسی مجلس میں شریک ہوئے توشینم نے اسے خوبصورت اور سر سبز وشاداب باغیچہ بنادیا۔ اس کی حجگہ کی اچھائی اور خوبصورتی ہماری امیدوں کا سبب بنی، پھر ہم نے امیدیں باندھیں اور ان امیدوں کا محورتم رہے۔
ہمارا پاک وہر تر اور بہت محبت کرنے والارب اطاعت گزاروں کا محبوب، بھاگنے والوں کا ٹھکانہ، پناہ طلب کرنے والوں کی پناہ گاہ اور خاکف وہر اساں لوگوں کے لیے جائے قرار ہے۔ وہ توبہ کرنے والوں اور طہارت حاصل کرنے والوں کو پیند کرتاہے، وہ سب سے بڑا سخی اور سب سے بڑا فیاض ہے۔

الله پاک وبرتر عطا کرنے والوں میں سب سے زیادہ عطا کرنے والا، رحم کرنے والوں میں سب سے زیادہ رحم کرنے والوں میں سب سے زیادہ نواز نے والا، نتنگی کی حالت میں سہارا، تنہائی کے عالم میں دوست اور فاقہ کے زمانے میں مد د گارہے۔

ہم بات کرنے والے ہیں اللہ تعالی کے اسم گرامی "ودود" (یعنی: بہت محبت کرنے والے) سے متعلق اللہ پاک وبرتر کا فرمان ہے: { إِنَّ رَبِّ رَجِيهُ وَدُودٌ ﴿ اَللَهُ عَالَى اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى الل

ترجمہ: یقین مانو کہ میر ارب بڑی مہر بانی والا اور بہت محبت کرنے والاہے۔

320

نيز فرمايا: {وَهُوَالْغَفُورُ الْوَدُودُ ﴿ إِنَا الْمُؤْمِنِ الْمُجِيدُ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ وَحَ: 14-15].

ترجمہ: وہ بڑا بخشش کرنے والا اور بہت محبت کرنے والا ہے ، عرش کامالک ، عظمت والا ہے۔



ود کے معنی محبت کے ہیں، چنال چہ ہمارا پاک وہر تررب اپنی معرفت اور عمدہ اوصاف کے ذریعہ اپنے اولیاء سے محبت کر تاہے۔ یہ محبت کے اسباب پیدا فرما تاہے، ان کے محبت کر تاہے۔ یہ محبت ولیوں اور متقبوں کے لیے خاص ہے۔ وہ ان کے لیے محبت کے اسباب پیدا فرما تاہے، ان کے دلوں میں اپنی محبت ڈال دیتا ہے اور انہیں اپنے اچھے اچھے نام اور بہترین، عظیم اور وسعت کے حامل اوصاف بتا تا ہے جو صاف ستھرے اور معتدل دلوں کو اس کی طرف پھیر دیتے ہیں۔

وَكَانَ فُؤادِي خَالِيًا قَبلَ حُبِّكُم وَكَانَ بِذِكرِ الْحَلقِ يَلهُو وَيَمرَحُ وَكَانَ بِذِكرِ الْحَلقِ يَلهُو وَيَمرَحُ فَائِكَ يَبرَحُ فَائِكَ يَبرَحُ فَائِكَ يَبرَحُ

ترجمہ: میرادل تیری محبت سے پہلے ویران تھا۔ مخلوق کی یاد میں مست ومگن تھا۔ جب میرے دل نے تیری محبت کو آواز دی تواس نے لبیک کہا، اب وہ ہمہ وقت تیرے ہی درسے چیٹار ہتا ہے۔

ہمارابزرگ وبرتررب بہت زیادہ محبت کرنے والا ہے، اسے اپنے گناہ گار بندوں سے محبت ہے، ان میں سے توبہ کرنے والے کو بے حد پیند کرتا ہے، چنانچہ ان کے لیے اسباب فراہم کرتا ہے جن سے وہ اس کی بخشش حاصل کر سکیں، وہ اپنی معافی کی راہیں کھولتا ہے اور اپنی وسعت رحمت کے نشانات کی نشاندہی کرتا ہے۔ اللہ پاک وبرتر کا فرمان ہے: ﴿ ﴿ قُلْ یَعِبَادِی اَلَّذِینَ اَسْرَفُواْ عَلَیٰ اَنفُسِهِمْ لَا نَقَ نَظُواْ مِن رَّحْمَةِ اللَّهِ ۚ إِنَّ اللَّهَ يَعْفِرُ الذُّنوُبَ جَمِيعًا ۚ إِنَّهُ مُواً اَلْعَ فُورُ الرّحِيمُ ﴿ ﴾ [سورۃ الزم: 53].

ترجمہ: میری جانب سے کہہ دو کہ اے میرے بندو! جنہوں نے اپنی جانوں پر زیادتی کی ہے ، تم اللہ کی رحمت سے نا امید نہ ہو جاؤ ، بالیقین اللہ تعالی سارے گناہوں کو بخش دیتا ہے ، واقعی وہ بڑی بخشش بڑی رحمت والا ہے۔

نيز فرمان بارى تعالى ب: {وَرَحْمَتِي وَسِعَتْكُلُّ شَيْءٍ } [سورة الأعراف: 156].

ترجمہ:میری رحمت تمام اشاپر محیطہ۔



ہمار ابزرگ وبرتر رب اپنے احسانات اور اپنی ظاہری وباطنی بڑی بڑی نعمتوں کے ذریعے محبت کا اظہار فرما تا ہے۔اللہ ہی ہے جس نے انہیں وجو د بخشاء انہیں باقی رکھاء انہیں زندہ کیاء ان کی درستی فرمائی، ان کے لیے معاملات کو یابیہ تکمیل تک پہنچایا اور انہیں ایمان اور اسلام کی توفیق بخشی جو کہ سب سے بڑی نعمت ہے۔

وَهُوَ الْوَدُودُ يُحِبُّهُم وَيُحِبَّهُ وَالْفَضلُ لِلْمَنَّانِ وَهُو الَّذِي جَعلَ الْمَحَبَّةَ فِي قُلو 
عِم وَجَازَاهُم بِحُبِّ تَانِ وَهُو الَّذِي جَعلَ الْمَحَبَّةَ فِي قُلو 
وَهَذَا هُو الْإِحسانُ حَقًّا لا مُعا 
وَضَةً وَلا لِتَوقُّعِ الشُّكْرَانِ

ترجمہ: اللہ بہت محبت کرنے والا ہے، وہ بندوں سے محبت کرتا ہے اور اس کے چاہنے والے اس سے محبت کرتے ہیں، حالا نکہ تمام ترفضل واحسان اسی منعم و محسن کے لیے ہیں۔

اللہ نے بندوں کے دلوں میں محبت پیدافر مائی، پھر انہیں ایک دوسری محبت کے ذریعے بدلہ عطافر مایا، یہی حقیقی احسان ہے، جس میں معاوضہ (کی چاہت) ہے، نہ شکریہ کی امید۔

#### خالص احسان:

جب بندہ کے سامنے (اللہ کے اسم گرامی)ودود (یعنی بہت محبت کرنے والا) کامفہوم واضح ہو جائے، تواس کادل اپنے رب سے منسلک ہو جائے گا، پھر وہ اس کی محبت، شوق اور الی لذت میں غرق ہو جائے گا کہ جس سے شیریں اور پاکیزہ کوئی لذت ہے ہی نہیں۔

یہی وہ سب سے عظیم شیء ہے جس کے ذریعے بندے رب کی بندگی کرتے ہیں اور اس کا تقرب حاصل کرنے والے اس کا تقرب حاصل کرنے والے اس کا تقرب حاصل کرتے ہیں: { يُحِبُّهُمْ وَيُحِبُّونَهُ وَ } [سورۃ المائدۃ:54].

# ترجمہ:جواللہ کومحبوب ہو گی اور وہ بھی اللہ سے محبت رکھتی ہو گی۔

الله تعالی کے اساء وصفات کی معرفت جس قدر پاک صاف ہو گی، اسی کے بقدر (بندے) کی حالت پاک صاف ہو گی۔ مومن بندہ یہ جانتا ہے کہ یہ حالت بندے کی طاقت اور اس کی قوت کے باعث نہیں ہوتی، بلکہ یہ تو بہت زیادہ



محبت کرنے والا اللہ پاک وہر ترہے جو اپنے بندے سے محبت کرتا ہے، اس کے دل میں محبت ڈالتا ہے، پھر جب بندہ اس کی توفیق سے محبت کرتا ہے، یہی خالص احسان ہے، کیوں کہ سبب اس کی توفیق سے محبت کرتا ہے، کیوں کہ سبب اور مسبب دونوں اسی (اللہ تعالی) کی جانب سے ہی ملتے ہیں۔

جب بندہ اپنے پرورد گارسے حقیقی محبت کرتا ہے تواس کے نتیج میں وہ تمام ترعباد توں کو صرف اللہ کے لیے ہی خالص رکھتا ہے، نیز ان تمام لوگوں اور چیزوں سے محبت کرنے لگتا ہے جن سے اللہ محبت کرتا ہے اور ان تمام لوگوں اور چیزوں سے اللہ نفرت کرتا ہے، اور ولاء وبراء کی حقیقت بھی یہی ہے: {لَا يَجِدُ وَوَمَا يُؤُمِنُونَ بِاللّهِ وَٱلْمَاؤِمِ ٱلْمَاجِرِ يُوَادَّونَ مَنْ حَادَ ٱللّهَ وَرَسُولَهُ, وَلَوَ كَانُواْ ءَابَاءَ هُمْ أَوْلَئِمِ فَوَا يُومِرُ وَكُورِ مَنْ عَادَ اللّهِ عَنْهُمْ وَرَسُولَهُ وَلَوْ حَانُواْ ءَابَاءَ هُمْ أَوْلَئِمِ وَالْمَاءِ فَيْ اللّهِ عَنْهُمْ وَرَسُولَهُ عَنْهُمْ وَرَضُواْ عَنْهُ أَوْلَئِمِ كَاللّهِ وَالْمَاءِ وَلَا الْمَائِمِ فَيْ اللّهِ عَنْهُمْ وَرَضُواْ عَنْهُ أَوْلَئِمِ كَ وَرَبُ اللّهِ وَاللّهِ عَنْهُمْ وَرَضُواْ عَنْهُ أَوْلَئِمِ كَا اللّهَ قَالَا اللّهُ اللّهُ عَنْهُمْ وَرَضُواْ عَنْهُ أَوْلَئِمِ كَاللّهِ وَاللّهِ عَنْهُمْ اللّهُ عَنْهُمْ وَرَضُواْ عَنْهُ أَوْلَيْهِ كَوْلِهِ اللّهُ عَنْهُمْ وَرَضُواْ عَنْهُ أَوْلَئِمِ كَ وَرَبُ اللّهِ هُمُ ٱلْمُلْكِونَ اللّهُ } [سورة المجاورة: 22].

ترجمہ: اللہ تعالی پر اور قیامت کے دن پر ایمان رکھنے والوں کو آپ اللہ اور اس کے رسول کی مخالفت کرنے والوں سے محبت رکھتے ہوئے ہر گزنہ پائیں گے، گووہ ان کے باپ یاان کے بیٹے یاان کے بھائی یاان کے کنبہ کے (عزیز) ہی کیوں نہ ہوں۔ یہی لوگ بیں جن کے دلوں میں اللہ تعالی نے ایمان کو لکھ دیا ہے اور جن کی تائید اپنی روح سے کی ہے اور جنہیں ان جنتوں میں داخل کرے گاجن کے بنچ نہریں بہہ رہی ہیں، جہاں یہ ہمیشہ رہیں گے، اللہ ان سے راضی ہے اور یہ اللہ سے خوش ہیں، یہ خدائی لشکر ہے، آگاہ رہو، بے شک اللہ کے گروہ والے ہی کامیاب لوگ ہیں۔

#### صرف محبت كرنے والوں كے ليے!

سچامومن الله تعالی سے محبت کا اظہار اقوال اور افعال پر مشتمل ان اعمال کے ذریعے کرتا ہے جو الله عزیز وبرتر کی محبت کے متقاضی ہیں، اور ان میں سب سے عظیم شی ہے: الله عزیز وبرتر اور اس کے رسول علیہ کی اطاعت، الله پاک وبرتر نے فرمایا: { قُلَ إِن كُنتُمَ تُحِبُّونَ ٱللّهَ فَأَتَّبِعُونِي يُحْدِبْ كُمُ ٱللّهُ } [سورة آل عمران: 31].



## ترجمہ: کہہ دیجیے!اگرتم اللہ تعالی سے محبت رکھتے ہو تومیری تابعد اری کرو،خود اللہ تعالی تم سے محبت کرے گا۔

بندہ برابر اس راستے پر چاتار ہتا ہے جسے اللہ عزیز وبرتر پیند فرماتا ہے اور ان امور میں سبقت لے جانے کی کوشش کرتا ہے جنہیں ان کارب چاہتا ہے، یہاں تک کہ وہ (اللہ تعالی کی) محبت سے سر فراز ہوجاتا ہے اور اسے قربت ِالهی حاصل ہوجاتی ہے: "جب اللہ تعالی کسی بندے سے محبت کرتا ہے تو جبر سیل علیہ اسے فرماتا ہے کہ اللہ تعالی فلاں شخص سے محبت کرتا ہے محبت رکھنے لگتے تعالی فلاں شخص سے محبت کرتا ہے محبت رکھنے لگتے ہیں، پھر جبر سیل علیہ مام اہل آسان میں یہ پکارلگاتے ہیں کہ اللہ تعالی فلاں شخص سے محبت رکھتا ہے اس لیے تم سب اس سے محبت رکھنے لگتے ہیں، اس کے بعد روئے زمین میں اس کی مقبولیت عام کردی جاتی ہے "(بخاری)۔

# ترجمہ: بے شک جوایمان لائے ہیں اور جنہوں نے شائستہ اعمال کیے ہیں،ان کے لیے رحمن محبت پیدا کر دے گا۔

جب الله عزیز وبرتر کسی سے محبت کر تاہے تو وہ" اس کا کان بن جاتا ہے جس سے وہ سنتا ہے، اس کی آنکھ بن جاتا ہے جس سے وہ چکتا ہے۔ اس کا پاؤل بن جاتا ہے جس سے وہ چکتا ہے۔ "[بخاری]۔

امام ابن القیم عنی تقاللہ میں کہ اور اسباب جن سے اللہ عزیز وبرترکی محبت حاصل کی جاسکتی ہے ، دس ہیں: ا- قرآن کریم کو غور و فکر کے ساتھ اور اس کے معانی ومفاہیم کو سمجھ کریڑھنا۔

۲- فرائض کے بعد نوافل کے ذریعے اللہ کی قربت حاصل کرنا۔

س-ہمہ وقت زبان، دل، عمل اور حال کے ذریعہ اس کے ذکر میں محور ہنا۔

۴-خواہشات کے غلبہ کے وقت اپنی پسندیدہ چیزوں پر اللہ کی پسند کو ترجیح دینا۔



۵- دل کااس کے اساوصفات کا مطالعہ ومشاہدہ کرنااور ان کی معرفت حاصل کرنا۔

۲-اس کے انعام واکرام، نواز شات اور اس کی ظاہری وباطنی نعمتوں کامشاہدہ کرنا۔

ے-(بیہ نکتہ سب سے پسندیدہ ہے) دل کا پورے طور پر اللہ پاک وبرتر کے سامنے عاجزی وانکساری اختیار کرنا۔

۸-الله تعالی کے نزول کے وقت اس سے سر گوشی کے لیے خلوت اختیار کرنا۔

9-محبت کرنے والے سیج لو گوں کے ساتھ اٹھنا ہیٹھنا اور ان کی گفتگو سے اچھے ثمر ات اخذ کرنا...

• ا- ہر اس سبب سے دوری اختیار کر ناجو دل اور الله عزیز وبرتر کے بیج میں حاکل ہو۔

## محبت کی واضح دلیل:

## فَمَا كُلُّ عَينِ بِالْحَبِيبِ قَرِيرَةً وَلا كُلَّ مَن نُودِي يُجِيبُ الْمنادِيَا

ترجمہ: ہر نظر محبوب کو قرار نہیں پہنچاتی۔ نہ ہی ہر پکاراجانے والا پکارنے والے کوجواب دیتاہے۔

محبت کرنے والے محبوب کی صدا"حی علی الفلاح" (آؤکامیابی کی طرف) سنتے ہیں، اور سنتے ہی بستر وں کو چھوڑ دیتے ہیں، نیند کو الوداع کہہ دیتے ہیں اور دھوپ کی حدت اور ٹھنڈ کی شدت میں پیدل ہی ایسے چل پڑتے ہیں کہ گویاوہ ریشم پر چل رہے ہوں اور ان کے کانوں سے یہ آواز ٹکر ار ہی ہو کہ "آؤجد وجہد کی طرف"، چناں چہ وہ اپنی جانوں کو نچھاور کر دیتے ہیں، اپنی روحوں کو پیش کر دیتے ہیں، اپنی زندگی کو قربان کر دیتے ہیں اور اپنے خون (راہ الہی ) میں بہاڈالتے ہیں۔

ان پر (یہ آیت کریمہ) تلاوت کی جاتی ہے: {وَلِلَّهِ عَلَى ٱلنَّاسِ حِجُّ ٱلْبَيْتِ } [سورة آل عمران:97]. ترجمہ: الله تعالی نے ان لوگوں پر (جواس کی طرف راہ پاسکتے ہوں)، اس گھر کا فج فرض کر دیاہے۔

تووہ ہر دور دراز وادی اور راہوں سے پر اگندہ بال، خستہ حال، بھوکے اور پیاسے ہو کر (پیہ دعا پڑھتے ہوئے) نکل پڑتے ہیں: "لبیک، اللہم لبیک، لبیک لا شریک لبیک" (یعنی: حاضر ہوں، اے اللہ! میں حاضر ہوں، میں حاضر ہوں،



تیر اکوئی شریک نہیں، میں حاضر ہوں)۔ان لو گوں اور ان کے علاوہ دو سرے لو گوں کا حال ویساہی ہے جیسا کہ شاعر نے بیان کیا کہ:

مَن لَم يَبِت وَالحُبُّ حَشوَ فُؤادِهِ لَم يَدرِ كَيفَ تَفتَّتِ الأَكبَادُ ترجمہ: جس نے نہ (غم فراق میں) شب باشی کی اور نہ محبت نے اس کے دل پر دستک دیا، اسے کیا معلوم کہ جگر کے ٹکڑے ٹکڑے کیے ہوتے ہیں۔

جلال الدین رومی میشد ترقم طراز ہیں: بلاشبہ محبت تلخی کو شیری، مٹی کو سونے کی ڈلی، گدلا کو صاف، درد کو شفا، زندان کو باغ، بیاری کو نعمت اور غلبہ کور حمت بنادیتی ہے، یہ محبت ہی ہے جولوہے کو موم کر دیتی ہے، پتھر کو پکھلا دیتی اور مر دے کو دوبارہ زندہ کرکے اس میں جان پھونک دیتی ہے "۔

فَليتَكَ تَكُو وَالحِياةُ مَرِيرَةٌ وَليتَكَ تَرضَى وَالأَنامُ غِضابُ وَلِيتَ الَّذِي بَينِي وَبِينَكَ عَامِرٌ وَبَينِي وَبِينَ العالَمِينَ حَرابُ إِذَا نِلتُ مِنكَ الوُدَّ فَالكُلُ هَيِّنٌ وَكُلُّ الَّذِي فَوقَ التُّرابِ تُرابُ

ترجمہ: کاش تم شیریں ہوتے اور زندگی تلخے۔ کاش تم خوش ہوتے اور لوگ ناراض۔ کاش میرے اور تمہارے نے کارشتہ آباد ہو تا اور تمام جہانوں سے میری ٹھنی ہوتی۔ مجھے تیری محبت حاصل ہو جائے تو پھر ہرشی معمولی ہوگی اور روئے زمین کی ہرچیز (میرے لیے) خاک کی طرح ہو جائے گی۔

ابن القیم عین محبت کے تعلق سے فرماتے ہیں کہ: "محبت اللہ کو معبود ماننے کاراز ہے، اور توحیدیہ گواہی دینا ہے کہ: اللہ کے سواکوئی معبود برحق نہیں"۔

نبی علیہ صحابہ کرام ٹنگٹر سے محو گفتگو تھے کہ ایک دیہاتی کھڑ اہوااور پوچھنے لگا: اے اللہ کے رسول! قیامت کب آئے گی؟ نبی علیہ نے دریافت فرمایا: تم نے اس کے لیے کیا تیاری کی ہے؟ انہوں نے عرض کیا: میں نے اس کے لیے بہت



ساری نمازیں، روزے اور صد قات تو نہیں تیار کیے، لیکن میں اللہ اور اس کے رسول سے محبت رکھتا ہوں۔ نبی علیہ نے فرمایا: "تم اس کے ساتھ رہوگے جس سے تم محبت رکھتے ہو" [بخاری ومسلم]۔

أُحِبُ الصَّالِحِينَ وَلَستُ مِنهُم لَعَلِّي أَن أَنالَ بِهم شَفَاعَة وَأَكرَهُ مِن بِجارِتِهِ المعاصِي وَلو كُنا سَواءً فِي البِضاعَة

ترجمہ: مجھے نیک لوگ پسندہیں ، حالال کہ میں نیک نہیں ہوں۔ شاید کہ مجھے ان کے توسط سے کوئی سفارش حاصل ہو جائے۔ مجھے ایسے لوگ نا پسندہیں جو گناہ کی تجارت کرتے ہیں۔ یہ الگ بات ہے کہ ہم سامان تجارت میں یکسال ہیں۔

ایک نشانی...

ہر م بن حبان فرماتے ہیں کہ: "جو بندہ بھی اللہ عزیز وبرتر کی جانب خلوص دل کے ساتھ آگے بڑھتا ہے، اللہ اس کی جانب مومنوں کے دلوں کو پھیر دیتا ہے یہاں تک کہ اسے ان کی محبت سے نواز دیتا ہے "۔

گویابندہ مو من محبت کرنے والا ہو تا ہے، وہ خود محبت کر تا ہے اور اس سے بھی محبت کی جاتی ہے، وہ دو سرول کو محبوب رکھتا ہے اور دو سرے لوگ بھی اسے اپنا محبوب رکھتے ہیں، نبی علی سے مروی ہے کہ آپ نے فرمایا: "مو من محبت کی جاتی ہے]۔ مطلب یہ کہ اور اس سے محبت کی جاتی ہے]۔ مطلب یہ کہ مومن بندہ اپنے مسلمان دوستوں کے لیے خیر و بھلائی کو پہند کر تا ہے اور اپنے شرسے انہیں محفوظ رکھتا ہے، صحیح حدیث میں وارد ہے کہ آپ علی اور اپنے شرسے انہیں محفوظ رکھتا ہے، صحیح حدیث میں وارد ہے کہ آپ علی اور اپنی آئی کے جبّ ک وَحبّ مَن یُحبّ ک وَحبّ کی اور اس شخص سے جو تجھ سے محبت کر تا ہو ، محبت کر نے کی تو فیق طلب کر تا ہوں ، اور حجھ سے اور اس شخص سے جو تجھ سے محبت کر تا ہو ، محبت کر نے کی تو فیق طلب کر تا ہوں ، اور تجھ سے ایس کام کرنے کی تو فیق چا ہتا ہوں جو تیری محبت سے قریب کر دے " [ یہ حدیث صحیح ہے ، اسے تر ذی نے روایت کیا ہے]۔

اے اللہ! اے بہت محبت کرنے والے (پرورد گار)! ہم تجھ سے اور اس شخص سے جو تجھ سے محبت کرتا ہو، محبت کرنے کی توفیق مانگتے ہیں اور تجھ سے ایسے کام کرنے کی توفیق چاہتے ہیں جو تیری محبت سے قریب کردے۔





اے مفلس بندے! اپنے مہربان کارساز کا در لازم کپڑ، وسیع علم والے اور غالب کار ساز سے مد د مانگ، اپنے نیک عمل کے ذریعے اس کی قربت حاصل کر، کیوں کہ وہ بڑامہر بان اور محسن ہے۔

یہاں وہ اپنی نعمتوں کے ذریعے کرم فرمائی کرتا ہے، اگرتم اس کی فرمانبر داری کروگے تو وہ تمہیں نوازے گااور تمہیں مم پر انعام واکرام کرے گا اور اگرتم گزرتے کھات کو یو نہی برباد کر دوگے تو وہ تمہیں محروم کر دے گا اور تمہیں مہلت دے گا، پھر اگرتم نے تو بہ کی، اس کی طرف رجوع کیا تو وہ تیری تو بہ قبول فرمائے گا اور اگرتم نے نافرمانی کی مہلت دے گا، پھر اگرتم نے نافرمانی کی طرف رجوع کیا تو وہ تیری تو بہ قبول فرمائے گا اور اگرتم نے نافرمانی کی اور برے اعمال کیے تو وہ ستر پوشی کرے گا۔ جو شخص اللہ تعالی کی عبو دیت اور اس کی محبت کا ذاکتہ چکھ لے، وہ اس کی قربت حاصل کیے بغیر کیسے قرار پاسکتا ہے؟ یا یہ کہ جو شخص رب کے سامنے عاجزی وانکساری کی چاشنی پالے وہ اس کی جانب پورے طور پر یکسو ہوئے بغیر کیسے رہ سکتا ہے؟

بِلَيلَى وَسَلَمَى يَسلِبُ اللَّبَّ وَالْعَقلَا سَرَى قَلبُهُ شَوقًا إِلَى الْملَإِ الْأَعلَى

إِذَا كَانَ حُبُّ الْهَائِمِينَ مِنَ الْوَرَى فَمَاذَا عَسَى أَن يَصِنَعَ الْهَائِمَ الَّذِي

ترجمہ: جب لیلی اور سلمی کی محبت میں گر فتار لو گوں کی محبت کا یہ حال ہے کہ وہ ذہن ود ماغ کو سلب کر دے تو کیا امید کی جاسکتی ہے ایسے محبت کرنے والے کے بارے میں جس کا دل ملائے اعلی کا گر ویدہ ہو جائے۔

کہنے والے نے سچ کہاہے کہ:"قشم اللہ کی،وہ راستہ کس قدر خو فناک ہو گا کہ جس پر اللہ کا پہر ہنہ ہو!اور وہ راستہ کتنا گمر اہ کن ہو گا جس کار ہنمااللہ نہ ہو!"



پاک ہے وہ ذات جوبڑامہر بان اور محسن ہے! جس کے ظاہری اور باطنی ہر قسم کے احسان واکر ام اور خیر وبرکت ہر بل اور ہر لمحہ ساری زمین اور آسمان والے کے لیے عام ہیں۔

فرمان بارى تعالى ب: { وَأُسْبِغَ عَلَيْكُمْ نِعَمَهُ وَظُهِرَةً وَ بَاطِنَةً } [سورة لقمان: 20].

ترجمہ: تمہیں اپنے ظاہری وباطنی نعمتیں بھرپور دے رکھی ہیں۔

الله نے اپنی بلند وبرتر ذات کی تعریف ان الفاظ میں کی ہے: { إِنَّهُ مُو ٱلْبَرُ ٱلرَّحِيمُ ﴿ اَسُورَةَ السَّالِ السَّالِي السَّالِ السَّالِي السَّالْطِيلِي السَّالِي السَّلَّ السَّالِي السَّالِ

## ترجمہ: بے شک وہ محسن اور مہر بان ہے۔

چنانچہ ہمارا پاک وہر تر رب اپنے بندے پر مہر بان ہے ، ان کے ساتھ نر می بر ننے والا اور رحم کرنے والا ہے اور ان کے احوال و کوا کف اور دنیوی وشرعی معاملات کو درست بنانے والا ہے۔

الله تبارک و تعالی کا کمال احسان ہے کہ وہ نیکو کار کے ثواب کو کئی گنابڑھا دیتا ہے، جب کہ بدکار کے ساتھ عفو ودر گزر کا معاملہ کرتا ہے۔ ہمارارب اپنے بندے کے لیے محسن اور ان پر مہربان ہے، وہ ان کے ساتھ آسانی چاہتا ہے، تنگی نہیں۔ اللہ اپنے اولیاء کا محسن ہے، وہ انہیں اپناولی بناتا ہے، انہیں اپنی عبادت کے لیے منتخب فرماتا ہے اور ہر فتم کے شرور و فتن اور مصائب ومشکلات کو ان کے اوپر سے ٹال دیتا ہے۔ جو کچھ اس نے خلد بریں کے اندر اپنے اولیاء کے لیے تیار کرر کھا ہے، اس سے اس کی وسعتِ احسان بالکل عیاں ہے: { إِنَّا ہے مَنَّ اُمِن فَبَلُ نَدْعُوهُ اَلْبَدُّ اُلْرَحِیدُ اُلْسَ } [سورۃ الطور: 28].

ترجمہ: ہم اس سے پہلے ہی اس کی عبادت کیا کرتے تھے، بے شک وہ محن اور مہر بان ہے۔ وَالبِرُ فِي أُوصافِهِ سُبحانَهُ هُوَ كَثْرَةُ الْخَيراتِ وَالإِحسانِ صَدرَت عَن البرّ الذي هُو وَصفُهُ فَالبرُّ حِينَةِذِ لَه نَوعانِ



ترجمہ: احسان اللہ پاک کے اوصاف میں سے ہے ، اس کے معنی (بندوں کو) بیش بہا خیر وبرکت اور بکثرت انعام واحسان سے نواز ناہے۔ان بر کات اور نواز شوں کا صدور اس احسان کے زیر اثر ہو تاہے جو اللہ کی صفت ہے، گویا(اللہ کے وصف) احسان کی دوقشمیں ہیں۔

چناں چہ اللہ پاک وبرتر اپنے بندے پر احسان کرنے والا ہے۔ان پر مہر بان ہے،ان کے ساتھ بھلائی کرنے والا ہے، وہ انہیں بھر پور خیر وبرکت، فضل وعنایت اور شکر واجابت سے نواز تاہے: {وَأَسْبَغَ عَلَيْكُمْ نِعَمَهُ وَ طَلَهِرَةً وَبِكِلَاّ اَلَّهُ عَلَيْكُمْ نِعَمَهُ وَ طَلَهِرَةً وَبِكِلِنَةً } [سورة لقمان:20].

ترجمہ: تمہیں ظاہری وباطنی نعتیں بھر پور دے رکھی ہیں۔

ساری چیزیں تمہاری خدمت پر مامور ہیں..

وہ فرشتے جور حمن کا عرش اٹھائے ہوئے ہیں اور جو اس کے اردگر دہیں وہ تمہاری مغفرت کی دعائیں مانگ رہے ہیں، تمہارے اوپر مامور کئے گئے فرشتے تمہاری حفاظت و نگہبانی کر رہے ہیں، وہ فرشتے جنہیں بارش اور نباتات کی ذمہ داری سونپی گئی ہے وہ تمہارے رزق کے سلسلے میں کوشش اور کام میں لگے ہوئے ہیں۔افلاک تمہاری مصلحوں کے تابع بنادیے گئے، چاند، سورج اور ستارے تمہارے وقت اور وظیفہ ِ رزق کی در ستی کے حساب سے مسخر کر دیے گئے۔

عالم سفلى مكمل طور پر تمهارے ليے مسخر ہے، زمين، پهاڑ، درخت، پھل، نباتات اور چوپائے، يهال كاسب كچھ تمهارے ليے ہے۔ { وَسَخَرَ لَكُو مَّا فِي ٱلسَّمَوَرَتِ وَمَا فِي ٱلْأَرْضِ جَمِيعًا مِّنَهُ ۚ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَاَيْتِ لِقَوْمِ يَنَفَكُّرُونَ تَمهارے ليے ہے۔ { وَسَخَرَ لَكُو مَّا فِي ٱلسَّمَوَرَتِ وَمَا فِي ٱلْأَرْضِ جَمِيعًا مِّنَهُ ۚ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَاَيْتِ لِقَوْمِ يَنَفَكُرُونَ الْجَاتِية: 13].

ترجمہ: آسان وزمین کی ہر ہر چیز کو بھی اس نے اپنی طرف سے تمہارے لیے تابع کر دیاہے، جو غور کریں یقیناوہ اس میں بہت سی نشانیاں پالیں گے۔

سيم احسال...



الله پاک وبرتر کابیه احسان ہی ہے کہ اس نے ہمارے لیے اپنی معرفت کی راہ ہموار فرمائی ، ہمارے اوپر اپنی شریعت کو آسان بناکر نازل فرمایا، اس میں آسانیاں کوٹ کوٹ کر بھر دی، اسے سختیوں سے کوسوں دورر کھااور ہمیں اپنی طاقت سے زیادہ مکلف نہیں بنایا: {وَمَاجَعَلَ عَلَيْكُمْ وَفِي ٱلدِّينِ مِنْ حَرَجٍ } [سورۃ الحجی 185].

ترجمہ: تم پر دین کے بارے میں کوئی تنگی نہیں ڈالی۔

{ لَا يُكَلِّفُ ٱللَّهُ نَفْسًا إِلَّا وُسْعَهَا } [سورة البقرة: 286].

ترجمہ: اللہ تعالی کسی جان کو اس کی طاقت سے زیادہ تکلیف نہیں دیتا۔

{ وَلَقَدْ يَسَّرَنَا ٱلْقُرْءَانَ لِلذِّكْرِ فَهَلْ مِن مُّدَّكِرِ اللهِ } [سورة القمر: 17].

ترجمہ: بے شک ہم نے قرآن کو سمجھنے کے لیے آسان کر دیاہے، پس کیا کوئی نصیحت حاصل کرنے والاہے؟

الله تعالی کاہم پر ایک احسان میہ بھی ہے کہ وہ ہماری معمولی (نیکی) کو قبول فرما تاہے اور اس پر بہت زیادہ ثواب عطافرما تاہے اور ڈھیر سارے گناہوں سے در گزر کر تاہے۔

(اس بات کو سمجھنے کے لیے)وہ عظیم حدیث کافی ہے جس میں نبی علیہ نے فرمایا:

"الله تعالی نے نیکیاں اور برائیاں مقدر کر دی ہیں اور پھر انہیں صاف صاف بیان کر دیا ہے، جس نے کسی نیکی کا ارادہ کیالیکن اس پر عمل نہ کر سکا تو الله تعالی اس کے لیے ایک مکمل نیکی کا بدلہ لکھ دیتا ہے اورا گر اس نے ارادہ کے بعد اس پر عمل بھی کر لیا تو اللہ تعالی اس کے لیے اپنے یہاں دس گنا سے سات سو گنا تک اور اس سے بڑھ کر نیکیاں لکھ دیتا ہے، جس نے کسی برائی کا ارادہ کیا اور پھر اس پر عمل نہیں کیا تو اللہ تعالی اس کے لیے اپنے یہاں نیکی لکھ دیتا ہے اور اگر اس نے ارادہ کے بعد اس پر عمل بھی کر لیا تو اپنے یہاں اس کے لیے ایک برائی لکھتا ہے" [اسے بخاری ومسلم نے روایت کیا ہے]۔

ہمارے اوپر اس کا ایک احسان سے بھی ہے کہ وہ بندے کی توبہ سے خوش ہو تاہے اور بیہ کہ جب ہم سے کوئی گناہ سرزد ہو جاتا ہے تووہ (اسے لوگوں کے سامنے عیال کرکے) ہمیں رسوانہیں کرتا، بلکہ ہمارے لیے توبہ کے دروازے



كُول ديتاج: { ﴿ قُلْ يَعِبَادِى ٱلَّذِينَ أَسْرَفُواْ عَلَىٰٓ أَنفُسِهِمْ لَا نَقْنَطُواْ مِن رَّحْمَةِ ٱللَّهَ إِنَّ ٱللَّهَ يَغْفِرُ ٱلدُّنُوبَ جَمِيعاً إِنَّهُ مُواَلْغَفُورُ ٱلرَّحِيمُ ﴿ آَنَ ﴾ [سورة الزم:53].

ترجمہ: (میری جانب سے) کہہ دو اے میرے بندو! جنہوں نے اپنی جانوں پر زیادتی کی ہے تم اللہ کی رحمت سے ناامید نہ ہو جاؤ، بالیقین اللہ تعالی سارے گناہوں کو بخش دیتا ہے ، واقعی وہ بڑی جنشش بڑی رحمت والا ہے۔

صحیح سند کے ساتھ نبی عیاف سے مروی ہے کہ آپ نے فرمایا: "اللہ کہتا ہے: اے آدم کے بیٹے! جب تک تو مجھ سے دعائیں کر تارہے گا اور مجھ سے اپنی امیدیں اور تو قعات وابستہ رکھے گا میں تجھے بخشار ہوں گا۔ چاہے تیرے گناہ کسی بھی درجے پر پہنچے ہوئے ہوں، مجھے کسی بات کی پر واہ اور ڈر نہیں، اے آدم کے بیٹے! اگر تیرے گناہ آسان کو چھونے لگیں پھر تو مجھ سے مغفرت طلب کرنے تو میں تجھے بخش دوں گا اور مجھے کسی بات کی پر واہ نہ ہو گی۔ اے آدم کے بیٹے! گر توز مین برابر بھی گناہ کر بیٹے اور پھر مجھ سے (مغفرت طلب کرنے کے لیے) ملے لیکن میرے ساتھ کسی طرح کا شرک نہ کیا ہو تو میں تیرے پاس اس کے برابر مغفرت لے آؤں گا (اور تجھے بخش دوں گا) [ میہ حدیث صحیح ہے، اسے شرک نہ کیا ہو تو میں تیرے پاس اس کے برابر مغفرت لے آؤں گا (اور تجھے بخش دوں گا) [ میہ حدیث صحیح ہے، اسے شرک نہ کیا ہو تو میں تیرے پاس اس کے برابر مغفرت لے آؤں گا (اور تجھے بخش دوں گا) [ میہ حدیث صحیح ہے، اسے شرک نہ کیا ہو تو میں کیا ہے ]۔

وَإِن كُنتُ لَا أُحصِي ثَناءً وَلا شُكرًا وأقطارَها والأرضَ وَالبَرَّ وَالبَحرَا وَسِعت وَأُوسَعتَ البَرايَا عِما برًّا لَكَ الْحَمدُ حَمدًا نَستَلِدُّ بِهِ ذِكرًا لَكَ الْحَمدُ حَمدًا طَيِّبًا يَملأُ السَّمَا لِكَ الْحَمدُ حَمدًا طَيِّبًا يَملأُ السَّمَا لِلَّيَ الْحَمدِينِ بِرَحْمَتِكَ الَّتِي الَّتِي

ترجمہ: تیرے ہی لیے ہر قسم کی حمد و ثناہے، جس کے ذکر سے ہم لطف اندوز ہوتے ہیں، یہ اور بات ہے کہ میں تعریف اور جر تغیب اور شکر کا احاطہ نہیں کر سکتا۔ تیرے ہی لیے ہر پاکیزہ تعریف ہے جو آسان، اس کے اطراف، زمین اور بحر وبر کو بھر دے۔ پرورد گار! مجھے اپنی اس رحمت سے ڈھانپ لے جس کے ذریعے تو تمام تر مخلو قات پر احسانات کی برسات کر تاہے۔

وصف ِاحسان میں تمہاراحصہ..



ہمارارب محسن ہے، اسے احسان کرنا پسند ہے، وہ اس کا حکم بھی دیتا ہے اور بیہ چاہتا ہے کہ اس کے بندے اس زیور اخلاق سے آراستہ ہوں،(اس سلسلے میں) جامع ترین آیت ہیہ ہے:

{ ﴿ لَيْسَ ٱلْبِرَ أَن تُولُوا وُجُوهَكُمْ قِبَلَ ٱلْمَشْرِقِ وَٱلْمَغْرِبِ وَلَكِنَ ٱلْبِرَ مَنْ ءَامَنَ بِاللّهِ وَٱلْبَوْمِ ٱلْآخِرِ وَٱلْمَغْرِبِ وَلَكِنَ ٱلْبِرَ مَنْ ءَامَنَ بِاللّهِ وَٱلْبَوْمِ ٱلْآخِرِ وَٱلْمَكَيْبِ وَٱلْبَيْنِ وَءَاتَى ٱلْمَالَ عَلَى حُبِّهِ عَذَوى ٱلْقُرْبَ وَٱلْبَتَهٰىٰ وَٱلْمَسَكِينَ وَابْنَ ٱلسّبِيلِ وَٱلْمَاكِينَ وَالْبَيْنِ وَفِي ٱلرِّقَابِ وَٱلْمَلَوَةَ وَءَاتَى ٱلزَّكُوةَ وَٱلْمُوفُونَ بِعَهْدِهِمْ إِذَا عَهَدُواً وَٱلصَّابِرِينَ فِي وَالسَّآبِلِينَ وَفِي ٱلرِّقَابِ وَأَصَامَ ٱلصَّلَوَةَ وَءَاتَى ٱلزَّكُوةَ وَٱلْمُوفُونَ بِعَهْدِهِمْ إِذَا عَلَهُدُوا وَٱلصَّابِرِينَ فِي الْبَالْسُ أَوْلَئِيكَ وَالصَّابِرِينَ فِي الْمُنْقُونَ السَّاعِ وَٱلضَّرَاءِ وَحِينَ ٱلْبَالِسُ أَوْلَئِيكَ اللّهِ الْمُنْقُونَ السَّاعَ وَٱلطَّنْرَاءِ وَحِينَ ٱلْبَالِسُ أَوْلَئِيكَ اللّهَ اللّهَ اللّهَ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللللللّهُ اللّهُ الل

ترجمہ: ساری اچھائی مشرق و مغرب کی طرف منہ کرنے میں ہی نہیں، بلکہ حقیقتاً اچھاوہ شخص ہے جو اللہ تعالی پر، قیامت کے دن پر، فرشتوں پر، کتاب اللہ پر اور نبیوں پر ایمان رکھنے والا ہو، جو مال سے محبت کرنے کے باوجود قرابت داروں، پتیموں، مسکینوں، مسافروں اور سوال کرنے والوں کو دے، غلاموں کو آزاد کرے، نماز کی پابندی اور زکاۃ کی ادائیگی کرے، جب وعدہ کرے تواسے پوراکرے، ننگ دستی، دکھ درداور لڑائی کے وقت صبر کرے، یہی سے لوگ ہیں اور یہی پر ہیز گار ہیں۔

بندہ آخرت میں اللہ پاک وبرتر کے احسان کا حقد ار صرف اسی صورت میں ہوسکے گا کہ وہ اس کے احسان اور خوشنودیوں تک لے جانے والے امور پر عمل پیرارہاہو۔اللہ پاک وبرتر کا فرمان ہے: { لَن نَنَالُواْ اَلَبِرَّ حَتَّى تُنفِقُواْ مِمَّا يَعِيمُ مُنَّ عَلَيْهُ اللهَ بِهِ عَلِيمُ اللهَ عِلَيمُ اللهَ اللهِ عَلِيمُ اللهَ بِهِ عَلِيمُ اللهَ بِهِ عَلِيمُ اللهَ عَلِيمُ اللهَ عَلِيمُ اللهَ عَلَيمُ اللهَ عَلَيمُ اللهَ عَلَيمُ اللهَ عَلَيمُ اللهَ اللهَ عَلَيمُ اللهَ اللهَ عَلَيمُ اللهَ اللهَ عَلَيمُ اللهَ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ اللهَ عَلَيمُ اللهَ اللهُ اللهَ اللهُ اللهُ عَلَيمُ اللهُ ال

ترجمہ: جب تک تم اپنی پہندیدہ چیز میں سے اللہ تعالی کی راہ میں خرج نہ کروگے ، ہر گز بھلائی نہ پاؤگے اور تم جو خرج کرواسے اللہ تعالی بخولی جانتا ہے۔

امام رازی عشینی رقم طر از ہیں: "ہر وہ شخص جو اللہ کے بندوں پر بھلائی اور سکون کے دروازے کھولتا ہے، اللہ اس کی دنیوی اور اخر وی بھلائیوں میں وسعت پیدا فرما تا ہے "۔

اے اللہ! ہم پر احسان فرما، ہمیں (جہنم کے ) کُووالے عذاب سے بچا، یقیناتو محسن اور مہربان ہے۔





الله عزيز وبرتر كا فرمان ب: { وَإِذَا سَأَلَكَ عِبَادِى عَنِى فَإِنِي قَرِيبٌ أَجِيبُ دَعْوَةَ ٱلدَّاعِ إِذَا دَعَانِ فَلْيَسْتَجِيبُواْ لِى وَلْيُؤْمِنُواْ بِى لَعَلَّهُمْ يَرْشُدُونَ ﴿ اللهِ } [سورة البقرة: 186].

ترجمہ: جب میرے بندے میرے بارے میں آپ سے سوال کریں تو آپ کہہ دیں کہ میں بہت ہی قریب ہوں ، ہر پکارنے والے کی پکار کو جب بھی وہ مجھے پکارے ، قبول کر تاہوں ، اس لیے لوگوں کو بھی چاہیے کہ وہ میری بات مان لیا کریں اور مجھے پر ایمان رکھیں ، یہی ان کی بھلائی کا باعث ہے۔

ایک سوال جس کا جواب دینے کی بات اللہ عزیز وبرتر نے بنفس نفیس ایک آیت میں کہی جو ہر مومن دل کے اندر شیریں سخاوت، مانوس محبت، قابل اطمینان خوشی، پورا پورا بھر وسہ اور کامل یقین موجزن کررہی ہے۔اسی انسیت اور پیاری قربت کے زیر سامیہ ہمیں اللہ کے اسم گرامی "القریب" (یعنی بے حد نزدیک) کا پنة چل رہا ہے۔اللہ پاک وبرتر کا فرمان ہے: {إِنَّهُ مَسَمِيعٌ قَرِيبٌ ﴿ اَسُ اللّٰهِ عَلَى اللّٰهُ عَلَى اللّٰهِ عَلَى اللّٰهُ عَلَى اللّٰهِ عَلَى اللّٰهِ عَلَى اللّٰهِ عَلَى اللّٰهِ عَلَى اللّٰهُ عَلَى اللّٰهِ عَلَى اللّٰهِ عَلَى اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ عَلَى اللّٰهِ عَلَى اللّٰهُ عَلَى اللّٰهِ عَلَى اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ عَلَى اللّٰهِ عَلَى اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ عَلَى

ترجمہ: وہ بڑاہی سننے والا اور بڑاہی قریب ہے۔

یہ نام دلوں کو بھانے والا، اچھوتے معانی سے لیس اور بیش بہاد لالتوں کا حامل ہے۔

اس کے لفظ اور معنی میں اسی طرح ریگا نگت پائی جاتی ہے جس طرح کہ صاف شفاف گلاس کے باہر سے اس کے اندر کا آب زلال نظر آتا ہے۔

ہماراعزیز وہر تر رب اپنے بندوں سے بے حد قریب ہے، اپنے عرش پر مستوی ہے، جو کہ اس کی مخلو قات کے اور ہے، وہ بھیدوں اور دل میں چھپے رازوں کوخوب جانتا ہے اور اس کی معیت ہر کسی کے لیے ہے۔



# مخلوق سے اس کی قربت دوقتم کی ہے:

پہلی: عمومی قربت: اس سے مرادیہ ہے کہ اللہ بزرگ وبر تر ہر ایک سے اپنے علم ، نگہبانی اور نگر انی کے اعتبار سے قریب ہے اور (اس کاعلم) تمام چیزوں کو محیط ہے۔ حالاں کہ وہ ساری مخلو قات کے اوپر ہے ، پھر بھی وہ شہرگ سے بھی زیادہ انسان کے قریب ہے۔ اس عمومی معیت کا تذکرہ اللہ پاک کے اس فرمان میں وارد ہے: {وَحَعَنُ أَوَّبُ اللّٰهِ عِلَى حَبِّلِ ٱلْوَرِيدِ اللّٰهِ الْوَرِيدِ اللّٰهِ اللّٰ اللّٰهِ عَبِلَ ٱلْوَرِيدِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ عَبِلَ ٱلْوَرِيدِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ عَبْلِ ٱلْوَرِيدِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ عَبْلَ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهِ الللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهِ الللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ الللّٰهُ الللّٰهُ الللّٰهُ الللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهِ اللللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ اللللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ اللللّٰهُ الللللّٰهُ الللللّٰهُ اللّٰهُ اللللّٰهُ اللللّٰهُ الللللّٰهُ اللّٰهُ اللللّٰهُ اللللللّٰهُ ا

## ترجمہ: ہم اس کی رگ جان سے بھی زیادہ اس سے قریب ہیں۔

دوسری: خصوصی قربت: اس سے مقصود بیہ ہے کہ اللہ پاک وبرتر اپنے بندوں ، مانگنے والوں اور پبند کرنے والوں سے قربت: محبت ونصرت، حرکات وسکنات میں تائید و حمایت، دعا کرنے والوں کی دعاؤں کی قبولیت اور عبادت گزاروں کی عباد توں پر ثواب عطا کرنے اور ان کے نیک اعمال کی قبولیت کی متقاضی ہے۔

يه وه قربت ہے جس كى حقيقت كا پتة نہيں لگا يا جاسكتا، ہاں اس كے آثار ديكھے جاسكتے ہيں، جيسے بندے پر اس كا لطف وكرم، اس پر (رب كى) شفقت وعنايت اور اس كى توفيق ومهربانى: { وَإِذَا سَأَلَكَ عِبَادِى عَنِى فَإِنِي لَطَفُ وَكُرم، اس پر (رب كى) شفقت وعنايت اور اس كى توفيق ومهربانى: { وَإِذَا سَأَلَكَ عِبَادِى عَنِى فَإِنِي اللَّهُ عَنِي اللَّهُ عِبَادِى عَنِى فَإِنِي اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عِبَادِى عَنِى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عِبْدُ كَعَانِ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَنِي اللَّهُ عَنِي اللَّهُ عَنْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَنْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَنْ اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَنْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْكُ عَلَى اللَّهُ عَلْمُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْكُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْكُ عَل

ترجمہ: جب میرے بندے میرے بارے میں آپ سے سوال کرتے ہیں تو آپ کہہ دیں کہ میں بہت ہی قریب ہوں ، ہر پکارنے والے کی پکار کو جب کبھی وہ مجھے پکارے، قبول کرتا ہوں۔

وَهُوَ القَرِيبُ وَقُرِبُهُ المُحتَصُّ بِ الدَّاعِي وَعِبَادِهِ عَلَى الإِيمانِ تَرجَمہ: وہ بے حد نزدیک ہے ، اور اس کی (خصوصی) قربت دعا کرنے والے اور ایمان پر قائم رہنے والے بندول کے لیے مختص ہے۔



صحیح سند کے ساتھ نبی علیہ سے مروی ہے کہ آپ نے فرمایا: "جس کوتم پکارتے ہووہ تمہارے اونٹ کی گردن سے زیادہ تم سے قریب ہے" [اسے امام مسلم نے روایت کیا ہے]۔ وہ اندھیری رات میں سخت چٹان پر کالی چیونٹی کی رینگ کو بھی سنتا ہے۔

الله كي حفاظت ميس..

الله عزير وبرتر اپنا اولياء كے بے حد نزديك ہے، اپنے بندول كا محافظ ہے، وہ انہيں اپنی حفاظت و نگهبانی میں ركھتا ہے، ان پر اپنی نواز شات كی بارش كر تا ہے، ان پر رحمت كے بادل برسا تا ہے، پل بھر كے ليے بھی انہيں بے سہارا نہيں چووڑ تا، انہيں خود كے سپر د نہيں كر تا، ان پر د شمنول كو حاوى نہيں ہونے ديتا اور نہ ہی ان تک پہنچنے كے ليے شيطان كوكوئى راستہ فراہم كر تا ہے۔ انہول نے خاص معیت كی قیمت چكائی، چنال چر انہيں يہ قربت، نفرت، عمایت اور حفاظت حاصل ہوئيں: {وَقَالَ اُللّهُ إِنّي مَعَكُمُ لَيْنَ أَقَمَتُهُ الطّكَلُوةَ وَءَاتَيْتُهُ الزّكُوةَ وَءَاتَيْتُهُ الزّكُوةَ وَءَاتَيْتُهُ الزّكُوةَ وَءَاتَيْتُهُ الزّكَوْةَ وَءَاتَيْتُهُ الزّكَوْةَ وَءَاتَيْتُهُ الزّكَوْةَ وَءَاتَيْتُ مُ الْمَاكِرةَ اللّهُ الزّبَكُوةَ وَءَاتَيْتُ مُ اللّهَ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ

ترجمہ: اللہ تعالی نے فرمادیا کہ یقینا میں تمہارے ساتھ ہوں، اگر تم نماز قائم رکھو گے اور زکوۃ دیتے رہوگے اور میرےرسولوں کومانتے رہوگے اور اللہ تعالی کو بہتر قرض دیتے رہوگے۔

انہوں نے اپنے پر ورد گار کے پاس طمانینت محسوس کی اور اللّٰہ پاک وبر تر کے تنیک حسنِ ظن ر کھا تو ہر لمحہ کے لیے اللّٰہ ان کا (محافظ وناصر ) ہو گیا۔

نوح عَلِيْكِ نے ساڑھے نوسوسال كى دعوت، مصيبت اور آزمائش كے بعد اپنے رب سے دعاما نگى تواس نے دعا قبول فرمالى، آپ كونجات بخشااور آپ كے دشمنوں كوتباہ وبرباد كر ديا۔

ابراہیم عَلَیْکِا نے اپنے رب کی پناہ طلب کی تواس نے آپ کو آگ سے چھٹکارا دیا۔

یونس بن متی علیقیا کوبڑی مصیبت سے نکالا اور یوسف علیقیا کو یعقوب علیقیا کے پاس واپس بھیجا، ان کاشیر ازہ متحد
کیا، یوسف عَلیقیا اور ان کے بھائیوں کے مابین الفت پیدا کی اور یعقوب علیقیا کو دوبارہ بصارت سے نوازا اور ہمارے

336



رسول علی الله بعض ایسے سکین حالات سے گزرے کہ جن کے باعث سروں کے بال پکنے لگے، دل حلقوم تک آگیااور آپ کے بعض صحابہ اللہ کے ساتھ بد گمانیاں کرنے لگے، مگر (ان حالات میں) آپ علی اپنے آقاومولی کے سامنے گڑ گڑا کر دعائیں مانگتے، پھر اللہ عزیز وبرتر وعدے کو پورا کرتا، مطلوب شی کو پایہ تکمیل تک پہنچا تا اور کلمہ حق کو بلند وبلا فرما تا۔

غرض کہ اللہ عزیز وہر تر اپنی تمام تر مومن مخلوق کے قریب ہے، وہ انہیں دیکھ رہاہے اور ان کی حفاظت کر رہا ہے۔

ایک عورت رسول الله علی کی خدمت میں اپنے شوہر کی شکایت لے کر حاضر ہوئی، عائشہ رفی اگھر کے ایک کونے میں موجود تھیں، آپ فرماتی ہیں کہ آپ کچھ باتیں سن پارہی تھیں اور کچھ نہیں، اس تکرار کے ختم ہونے کے بعد جریل علیہ پیارے محمد علیہ پریہ آیت کریمہ لے کرنازل ہوئ: {قَدْ سَمِعَ اللّهُ قَوْلَ اُلّتِی تُحَدِلُک فِی زَوْجِهَا وَتَشْتَکِیٓ إِلَی اُللّهِ وَاللّهُ یَسَمَعُ مُحَاوُرَکُمُا اً إِنَّ اللّهَ سَمِیعُ بُصِیرُ اُنْ } [سورة الحجادر نے: ].

ترجمہ: یقینا اللہ تعالی نے اس عورت کی بات سنی جو تجھ سے اپنے شوہر کے بارے میں تکر ار کر رہی تھی اور اللہ کے آگے شکایت کر رہی تھی،اللہ تعالی تم دونوں کے سوال وجواب سن رہاتھا، بے شک اللہ تعالی سننے والا دیکھنے والا ہے۔ پاک ہے وہ ذات جس کی سماعت کی وسعت نے ساری آوازوں کو گھیر رکھاہے!

## یقیناوہ بہت قریب ہے:

تم دعامیں اپنی آوازبلند مت کرو، کیوں کہ وہ بہت قریب ہے، (تمہاری دعا) سن رہاہے۔ رسول اللہ علیہ نے صحابہ کرام شکائی کی کوبلند اور جہری آوازوں میں رب سے دعائیں کرتے ہوئے سناتو فرمایا: "لوگو! اپنے اوپررحم کرو، تم کسی بہرے غائب رب کو نہیں پکارتے ہو، تم تواس ذات کو پکارتے ہوجو بہت زیادہ سننے والا، بہت زیادہ دیکھنے والا ہے" [اسے بخاری ومسلم نے روایت کیا ہے]۔



الله تعالى تمهارے دل كى باتوں اور تمهارے احساسات سے باخبر ہے، تم اسے اپنے دل ميں پکارووہ تمهارى پکار سنے گا...وہ بہت قریب ہے: {إِذْ نَادَى رَبِّهُ, نِدَآءً خَفِيتًا ﴿ ﴾ [سورة مريم: 3].

ترجمہ:جب کہ اس نے اپنے رب سے چیکے چیکے دعا کی تھی۔

تم اسے اپنے دل میں یاد کرو، وہ تمہاری باتیں سنے گا اور تمہیں یاد رکھے گا، کیوں کہ اللہ پاک وبرتر بے حد نزدیک ہے۔

متفق علیہ حدیث قدسی میں وار دہے کہ: "اگر وہ مجھے اپنے دل میں یاد کر تاہے تو میں بھی اسے اپنے دل میں یاد کر تاہوں اور جب وہ مجھے مجلس میں یاد کر تاہے تو میں اسے اس سے بہتر فر شتوں کی مجلس میں یاد کر تاہوں"۔

ہر انسان پر اللہ بلند وبر ترجو (بندوں کے ) بے حد نز دیک ہے ، کا کوئی نہ کوئی عطیہ و نوازش ضرور ہے ، خواہ اس کا تعلق کسی غم کو ختم کرنے یا کوئی پریثانی دور کرنے سے ہویا پھر وہ کسی نقصان کوٹالنے ، کوئی خطرہ روکنے یا کسی پیندید شک کوپانے اور کسی مطلوبہ چیز کوحاصل کرنے سے متعلق ہو۔

غرض کہ قریب رہنے والوں کے لیے اللہ کا دروازہ کھلا ہواہے، اس کا عطیہ تقسیم ہورہاہے، اس کی فیاضی بے مثال اور سخاوت بے انتہاہے، کتنی الیی ضرور تیں ہیں جو پوری ہو چکیں، کتنی دعائیں قبول کی جاچکیں، کتنی بر کتنی نازل ہوئیں اور کتنی رحمتوں نے اپنے دامن میں کتنوں کو سمیٹ لیا!

ردائے مختاجگی..

جب تمہیں یہ معلوم ہے کہ اللہ بلند وبرتر تم سے بے حد قریب ہے، وہ تمہارے دل کی باتیں جانتا ہے، تمہاری دعاستنا ہے، تمہاری دعاستنا ہے، تمہار سے واقف اور تمہارے دل کے رازسے آگاہ ہے، تو پھر تو نیکو کاربن جاؤ: {إِنَّ رَحْمَتَ

ٱللَّهِ قَرِيبٌ مِّنَ ٱلْمُحْسِنِينَ (اللَّهِ) [سورة الأعراف: 56].

ترجمہ: بے شک اللہ تعالی کی رحمت نیک کام کرنے والوں کے نزدیک ہے۔



(الله تعالی) کی قربت اختیار کرو، اگرتم ایک بالشت اس کے نزدیک ہوگے تووہ ایک ہاتھ تمہارے قریب ہوگا، حدیث قدسی میں وار د ہواہے کہ: "اگر کوئی مجھ سے قریب ہونے کے لیے ایک بالشت آگے بڑھتا ہے تو اس سے قریب ہونے کے لیے ایک بالشت آگے بڑھتا ہے تو میں اس کی قریب ہونے کے لیے میں ایک ہاتھ آگے بڑھتا ہوں، اگر کوئی میر کی طرف ایک ہاتھ آگے بڑھتا ہوں، اگر کوئی میر کی طرف دوہا تھ بڑھتا ہوں، اگر کوئی میر کی طرف چیل کر آتا ہے تو میں اس کی طرف دوڑ کر آتا ہوں"۔[اسے بخاری ومسلم نے روایت کیاہے، مذکورہ الفاظ صحیح مسلم کے ہیں]۔

اللہ کا تقرب نوافل سے قبل فرائض سے حاصل ہو تا ہے: "میر ابندہ جن جن عباد توں سے میر اقرب حاصل کر تا ہے، ان میں کوئی عبادت مجھ کو اس سے زیادہ پہند نہیں جو میں نے اس پر فرض کی ہے، اور میر ابندہ فرض اد ا کرنے کے بعد نفلی عباد تیں کرکے مجھ سے اتنا نزدیک ہو جاتا ہے کہ میں اس سے محبت کرنے لگ جاتا ہوں" [بخاری]۔

بندہ مراتب عبودیت میں جیسے جیسے کامل اور پختہ ہوتا جائے گا، اسی کے بقدر وہ اللہ پاک وہر تر کے قریب آتا جائے گا، وہ اللہ کے لیے جتنی زیادہ عاجزی اختیار کرے گا، اس کے آگے گڑ گڑائے گا اور اپنے رب اور محبوب کے لیے اپنی ناک اور چہرے کو غبار آلود کرے گا، اپنے رب سے اس کی قربت اتنی ہی زیادہ بڑھے گی اور اس کا مقام ومرتبہ بلند ہوگا، ایک صحیح حدیث میں نبی عیس نے فرمایا: "بندہ اپنے رب کے سب سے زیادہ قریب سجدے کی حالت میں ہوتا ہے، چنانچہ (اس حالت میں) کثرت سے دعاما گلو" [مسلم]۔

گویا سجدے کے اندر تعظیم کی سب سے بڑی دلیل، عبودیت و بندگی کاسب سے اعلی درجہ، عاجزی وانکساری کا سب سے عظیم مظہر، محبت کاسب سے خوب صورت پیغام، خشوع و خضوع کاسب سے حسین منظر اور اظہارِ محتا جگی کی سب سے بہتر اداموجو دہے۔



الله بلند وبرتر کے سامنے تمہارے سجدے جس قدر (زیادہ) ہوں گے، اس کے نزدیک تمہارا درجہ اسی قدر بلند ہوگا، نبی علیہ سے مروی ہے کہ آپ نے فرمایا: "تم کثرت سے سجدہ کیا کرو، کیوں کہ اللہ تعالی ہر ایک سجدہ سے تیر ا ایک درجہ بلند کرتا اور ایک گناہ معاف کرتا ہے "[مسلم]۔

(دعاسے) تمہیں دائمی نعمت حاصل ہوگی: { أُولَئِيكَ ٱلْمُقَرَّبُونَ ﴿ اللَّهِ } [سورة الواقعة: 11].

ترجمہ:وہ بالکل نزدیکی حاصل کیے ہوئے ہیں۔

{عَيْنًا يَشْرَبُ بِهَا ٱلْمُقَرِّبُونَ ﴿ اللَّهِ اللَّهُ عَلَيْنَ 28].

ترجمہ: (لیعنی)وہ چشمہ جس کا پانی مقرب لوگ پئیں گے۔

تههیں تمہارارب اور اس کی جانب تمہاری توجہ مبارک ہو!

حَتَّى وَإِن بَدَت السَّماءُ بَعِيدَةً إِنَّ الَّذِي فَوقَ السَّماءِ قَرِيبُ فَارِفَع يَدَيكَ إِلَى الإِلَهِ مُنَاجِيًّا إِنَّ الجُّروحَ مَعَ الدُّعاءِ تَطيبُ مَا ضَرَّنا بُعدُ السَّماءِ وَإِن عَلَت مَا دُمتَ يَا رَبَّ السَّماءِ قَرِيبُ

ترجمہ: اگر چپہ آسان دور دکھ رہاہے، پر وہ ذات جو آسان کے اوپرہے، وہ بہت ہی قریب ہے۔ چناں چہ اپنے معبود کی طرف سرگوشی کرتے ہوئے اپنے ہاتھ اٹھاؤ، کیول کہ دعاسے تکلیفیں بھی ٹھیک ہوجاتی ہیں۔ آسان کی دوری ، خواہ آسان جس قدر بھی بلند ہو، ہمیں نقصان نہیں پہنچاسکی، جب تک کہ اے آسان کے رب! توہم سے قریب

اے اللہ! تونے فرمایا اور تیرا فرمان بر حق ہے: { وَإِذَا سَأَلَكَ عِبَادِى عَنِي فَإِنِي قَرِيبٌ أَجِيبُ أَجِيبُ وَعُوهَ ٱلدَّاعِ إِذَا دَعَانِ فَلْيَسْتَجِيبُواْ لِي وَلْيُؤْمِنُواْ بِي لَعَلَّهُمْ يَرُشُدُونَ ﴿ ﴾ [سورة البقرة: 186].



ترجمہ: جب میرے بندے میرے بارے میں سوال کریں تو آپ کہہ دیں کہ میں بہت ہی قریب ہوں ، ہر پکارنے والے کی پکار کو جب کبھی وہ مجھے پکارے ، قبول کرتا ہوں ، اس لیے لوگوں کو بھی چاہئے کہ وہ میری بات مان لیا کریں اور مجھے پر ایمان رکھیں ، یہی ان کی بھلائی کا باعث ہے۔

اے اللہ!اے قریب و مجیب! ہماری دعائیں قبول فرما، ہماری کمزوری پر رحم فرما، ہمارے غموں کو دور فرما، تمام تر معاملات میں ہمیں بہترین خاتمہ عطا فرما، دنیا کی رسوائی اور عذابِ آخرت سے نجات دے، اور ہمیں ،ہمارے والدین اور تمام مسلمانوں کو معاف فرما، اے دعائیں قبول کرنے والے (پرورد گار!)۔







سَمِعنا حَديثًا كَقَطرِ النَّدَى فَجَدِّد فِي النَّفسِ مَا جَدَّدَا فَأَضحَى لِآمالِنَا مُنعِشًا وَأُمسى لِآلامِنَا مَرقَدَا

ترجمہ: ہم نے بارش کے قطرے کی مانند (نشاط آمیز) بات سنی جس سے ہمارے دلوں کے تاروبود جاگ اٹھے۔اس سے ہماری آرزوئیں تازہ اور تکلیفیں کافور ہو گئیں۔

عطاء وَثَوَاللَّهُ نِهِ فَرَمایا: "میرے پاس طاووس وَثَوَاللَّهُ تشریف لائے اور عرض کرنے لگے: اے عطاء! اپنی ضرور تیں اس شخص کے پاس لے جانے سے بچوجو تمہیں دیکھ کر اپنا دروازہ بند کرلے، بلکہ اپنی ضرور توں کو لیکر اس ذات (بابر کات) کارخ کروجس کا دروازہ تمہارے لیے روز قیامت تک کے لیے کھلا ہواہے۔وہ (اللّه) چاہتاہے کہ تم اس سے مانگواور اس نے تمہاری دعائیں قبول کرنے کا وعدہ فرمایاہے "۔

{فَاسْتَغْفِرُوهُ ثُمَّ تُونُوا إِلَيْهِ إِنَّ رَبِّي قَرِيبٌ تَجِيبٌ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ إِنَّ رَبِّي قَرِيبٌ تَجِيبُ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ إِنَّا رَبِّي قَرِيبٌ تَجِيبُ ﴿ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللّ

ترجمہ: تم اس سے معافی طلب کرواور اس کی طرف رجوع کرو۔ بے شک میر ارب قریب اور دعاؤں کا قبول کرنے والا ہے۔

ہمارا پاک وہرتر اور دعاؤں کا قبول کرنے والارب وہ ہے جو اس سے مانگنے والے کو وہ چیز عطا کرتا ہے جو وہ چاہتا ہے، مظلوموں کی مد دکرتا ہے اور خوف زدوں کی بے قراری کو قرار میں تبدیل کرتا ہے، مظلوموں کی مد دکرتا ہے اور خوف زدوں کی بے قراری کو قرار میں تبدیل کرتا ہے، یہاں تک کہ وہ ایسے لوگوں کی بھی سنتا ہے جو اس کا انکار کرتے ہیں اور دن کے ایک پہر کے لیے (بھی) اس پر یقین نہیں رکھتے، مگریہ ان کی دعائیں سنتا ہے اور ان کی پریشانیوں کو دور کرتا ہے، یہ اس (ذات پاک) کی



نوازش ہے اور شاید کہ وہ لوگ (اس کے نتیج میں) ایمان لے آئیں۔ مگر اکثر لوگ اس نوازش کو بھلادیے ہیں، اس احسان کو فراموش کردیے ہیں اور اس حسن سلوک کا انکار کرجاتے ہیں۔اللہ پاک وبرتز کا فرمان ہے: { فَإِذَا مَنْ اللّٰهِ فِي اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ مُغْلِصِينَ لَهُ اللّٰهِ فَا فَلَمَّا نَجَاهُمْ إِلَى اللّٰهِ إِلَى اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهُ

ترجمہ: بیالوگ جب کشتیوں میں سوار ہوتے ہیں تواللہ ہی کو پکارتے ہیں اس کے لیے عبادت کو خالص کر کے پھر جب وہ انہیں خشکی کی طرف بحالا تاہے تواسی وقت شرک کرنے لگتے ہیں۔

## دروازے کی چو کھٹ پر...

جب لوگوں کے سامنے دروازے بند کیے جانے لگتے ہیں، زمین ان کے لیے تنگ دامنی کا شکوہ کرنے لگتی ہے،
ان کے دکھ در دحدسے گزرنے لگتے ہیں، حالات ان کے قابوسے باہر ہوجاتے ہیں، انہیں مخلوقات کے مابین کوئی
سہارااور ٹھکانا نہیں ملتا تو وہ فطر تأ اللہ کی پناہ تلاش کرنے لگتے ہیں، اس کے دربار کاسہارا ڈھونڈنے لگتے ہیں اور اس کی
چوکھٹ پر آگرتے ہیں: { ثُمَّ إِذَا مَسَكُمُ ٱلصُّرُ فَإِلَيْهِ بَحْثَرُونَ ﴿ وَاللّٰهِ کَا اللّٰهِ کَا اللّٰهِ کَا اللّٰهِ کَا اللّٰهِ کَا اللّٰهِ کُلُونَ اللّٰهِ کَا اللّٰهُ کُلُونَ اللّٰهِ کَا اللّٰهُ کَا اللّٰهِ کَا اللّٰهِ کَا اللّٰهِ کَا اللّٰهِ کَا اللّٰهِ کَا اللّٰهُ کَا اللّٰهُ کَا اللّٰهُ کَا اللّٰهُ کَا اللّٰهُ کَا اللّٰهِ کَلُونَ اللّٰ کَا اللّٰهِ کَا اللّٰهُ کَا اللّٰهِ کَا اللّٰہِ کَا اللّٰهُ کَا اللّٰهُ کَا اللّٰهُ کَا اللّٰهُ کَا اللّٰہُ کَا اللّٰہُ کَا اللّٰهُ کَا اللّٰهُ کَا اللّٰہُ کَا اللّٰہُ کَا اللّٰہُ کَا اللّٰہُ کَا اللّٰهُ کَا اللّٰہُ کَا اللّٰهُ کَا اللّٰہُ کَا اللّٰہُ کَا اللّٰہُ کَا اللّٰہُ کَاللّٰہُ کَا اللّٰہُ کُلّٰ کَا اللّٰہُ کَا اللّٰہُ

# ترجمہ: اب بھی جب تہہیں کوئی مصیبت پیش آ جائے تواسی کی طرف نالہ و فریاد کرتے ہو۔

الله اپنی سخاوت، فیاضی اور فضل واحسان کے باعث یہ پیند کرتا ہے کہ بندہ خوش حالی اور ننگ حالی ہر صورت میں اسی کے سامنے دست سوال دراز کرے، جو بندہ خوش حالی میں الله کی پیچان رکھتا ہے، الله اس کی بدحالی میں پیچان رکھتا ہے۔ آپ علی سے صحیح سند کے ساتھ مروی ہے کہ آپ نے فرمایا: "جسے یہ بات خوش کرے کہ مصائب ومشکلات کے وقت الله اس کی دعائیں سنے تو چاہیے کہ وہ خوش حالی (کے زمانے میں) کثرت سے دعائیں مانگے " [اسے ترمٰدی نے روایت کیا ہے، مہ حدیث حسن ہے]۔

# امام احمد بن حنبل مُشَالِدٌ سے دریافت کیا گیا کہ: "ہمارے اور رحمٰن کے عرش کے مابین کتنا (فاصلہ) ہے؟ تو آپ نے فرمایا: سیچ دل سے نکلنے والی ایک سچی دعا (کافاصلہ ہے)"۔



#### ایک نصحیت...

بندہ مومن دعاکرتے ہوئے قبولیتِ دعاکے موانع سے احتیاط برتاہے، بعض موانع یہ ہیں:

ا-صدق دل سے اللہ کی جانب متوجہ نہ ہونا۔

۲- د عامیں یقین اور گریہ وزاری کا فقد ان۔

٣- نبي عليه پر درود شريف نه پڙ هنا۔

۷- قبولیت کی جلدی مج<u>ا</u>نا۔

۵-حرام کھانا، حرام پینایا حرام پہننا۔

۲-امر بالمعر وف اور نہی عن المنکر کے فریضے کوتر ک کرنا۔

حدیث میں بعض ایسے او قات اوراحوال کا ذکر آیا ہے جن میں قبولیتِ دعا کی امید کی جاسکتی ہے، ان میں سے

## چند درج ذیل ہیں:

ا-اذان اور ا قامت کے مابین دعا کرنا۔

۲-رات کے تیسر ہے پہر میں دعا کرنا۔

س-سجدے کی حالت میں۔

۴-جمعہ کے دن، قبولیت کی گھٹری میں۔

۵-حالت سفر میں۔

۷-مظلوم کی دعا۔

۷-باپ کابیٹے کوبد دعادینا۔

اس طرح کے اور بھی مواقع اور حالات ہیں جن میں دعا قبول ہونے کی امید کی جاسکتی ہے، لیکن جب بھی آپ دعا کے لیے ہاتھ اٹھائیں تو یاد رکھیں کہ بیہ آپ پر رب کا فضل وکر م ہے، وہ آپ کو عطاکر نا چاہتا ہے، اس لیے آپ



نیک گمان رکھیں، یقین کے ساتھ مانگیں، کیوں کہ اللہ عزیز وہر تر کا فرمان ہے: {اُدْعُونِیٓ أَسْتَجِبُ لَكُوۗ } [سورة غافر:60].

#### ترجمہ: مجھ سے دعا کرومیں تمہاری دعاؤں کو قبول کروں گا۔

علی بن ابی طالب شکانیڈ نے فرمایا: "مصیبت کے انبار کو دعا کے ذریعہ ٹالو"۔ انس بن مالک شکانیڈ فرماتے ہیں: "تم لوگ دعا کرنے سے تنگ مت آؤ، کیوں کہ دعا کرنے والا تباہ وبرباد نہیں ہو سکتا"۔

ابن حجر عثین نے فرمایا:" ہر دعاکرنے والے کی دعا قبول کی جاتی ہے، مگر قبولیت کی حالت مختلف ہوتی ہے، چنانچہ مجھی بعینہ ویساہی ہو تا ہے جیسا کہ وہ دعامیں مانگتاہے، تو مجھی اس کے بدلے میں (پچھ اور شی سے نوازا جاتا ہے)"۔

بِكَ أَستَجِيرُ وَمَن يُجِيرُ سِواكَا فَأْجِر ضَعِيفًا يَحَتَمِي كِمَاكَا إِنِي ضَعيفًا يَحَتَمِي بِمَعْلِ قُواكَا إِنِي ضَعيفٌ أَستَعِينُ عَلَى قُوى ذَنبِي وَمَعْصِيتِي بِبَعْضِ قُواكَا أَذنَبتُ يا رَبِي وَآذتنِي ذُنُوبٌ مَا لَهَا مِن غَافِرٍ إلَّاكَا أَذنَبتُ يا رَبِي لِتَغْفِرَ حَوبتِي وَتُعِينُنِي وَتُعِينُ وَتُعِينُنِي وَتُعِينُنِي وَتُعِينُنِي وَتُعِينُنِي وَتُعِينُنِي وَتُعِينُ وَوَتَعِينُ وَتُعِينُنِي وَتُعِينُنِي وَتُعِينُ وَاستَجِب لِرَجاوَي مَا خَابَ يَومًا مَن دَعا وَرِجَاكَا

ترجمہ: میں تیری ہی پناہ طلب کر تاہوں، تیرے سواکون ہے جو پناہ دے سکے، توایک کمزور (بندے) کو پناہ عطا کرجو تیری ہی پناہ کامتلاش ہے۔ میں ایک کمزور (بندہ) ہوں، اپنے گناہ اور نافرمانی کی سنگینیوں پر تیری معمولی قوت وعنایت کاخواستگوار ہوں۔ اے میرے پرورد گار! میں نے گناہ کیا ہے اور بعض ایسے گناہوں نے مجھے تکلیف پہنچائی ہے جنہیں تیرے علاوہ کوئی معاف کرنے والا نہیں ہے۔ میں تجھ سے دعا کرتا ہوں اے میرے پرورد گار! کہ تو میرے گناہ بخش دے اور اپنی ہدایت کے ذریعے میری مدد واعانت فرما۔ تومیری دعا قبول فرما اور میری امیدوں کی شمیل کر، تجھے پکارنے والا اور تجھ سے امیدیں وابستہ رکھنے والا کبھی ناکام ونامر اد نہیں ہوتا۔



ابن القیم ﷺ فرماتے ہیں:"یہ بندہ کے لیے نازیباہے کہ وہ بندے کے سامنے دست سوال دراز کرے، جب کہ وہ اپنے رب کے پاس ہر وہ چیز پاسکتاہے جس کی اسے چاہت ہو"۔

اے اللہ! اے دعائیں قبول کرنے والے! تو ہماری دعائیں قبول فرما، ہماری بے بسی پر رحم کر اور ہمیں اور ہمارے والدین کو دوزخ کی آگ سے نجات دے۔

**000000000000** 





### تیرارب حمدو ثنا کو پسند کرتاہے..

نبی الله کی صحیح حدیث ہے کہ آپ نے فرمایا:"الله سے بڑھ کر کوئی تعریف پیند نہیں ہے،اسی وجہ سے اس نے جنت کاوعدہ فرمایا ہے"[مسلم]۔ایک دوسری روایت میں آیا ہے:"الله سے بڑھ کر کوئی حمد و ثنا کو پیند نہیں کرتا، اسی لیے اس نے خود اپنی ثنابیان کی ہے"[بخاری]۔

امام بخاری کی کتاب "الأدب المفرد" میں آیا ہے کہ: اسود بن سریع نے فرمایا: میں ایک شاعر تھا، میں نبی عظیمی کے پاس آیا اور کہا: کیا میں آپ کو الیمی تعریفات پڑھ کرنہ سناؤں جن کے ذریعہ میں نے اپنے رب کی ثناخوانی کی ہے؟ آپ علیمی نے فرمایا: "یقینا تیر ارب تعریفات کو پسند فرما تا ہے "، آپ نے اس سے زیادہ کچھ نہیں فرمایا۔ [ میر حدیث حسن ہے]۔

وَمَا بَلَغَ الْمَهدُونَ نَحَوَكَ مِدحَةً وَإِن أَطنَبُوا إِنَّ الَّذِي فِيكَ أَعظَمُ رَحِم: ثَناخُوا فِي كَول نَه كُول كَه تيرى ترجمه: ثناخُوا في كرنے والے تيرى ثناخُوا في نه كرسكيں گے،خواہ وہ مبالغہ بى سے كيول نه كام ليں، كيول كه تيرى شان تمام تحريفات سے اعلى وبالا ہے۔

ہماری عظمت بیانی سے اللہ کو کوئی فائدہ نہیں پہنچتا، اور نہ (تعظیم الہی میں) ہماری کو تاہی سے اللہ پر کوئی اثر پڑتا ہے، اللہ اپنی ذات کے ساتھ بے نیاز ہے، وہ اپنی صفات کی بناپر لا کُق تعریف اور قابل ستاکش ہے۔اس وجہ سے نہیں کہ لوگ اس کی تعریف اور عظمت بیان کرتے اور اس کی نواز شات پر شکر بجالاتے ہیں۔



بلکہ ہمارے اوپر اللہ کا فضل و کرم ہی ہے کہ اس نے ہماری زندگی کی درستی کا دار ومد ار اس کاشکر ادا کرنے اور اس کی حمد و ثنابیان کرنے پر رکھاہے، تا کہ نفس کو یا کیزگی نصیب ہو،اسے سید ھی راہ کی توفیق ملے اور اپنے رب سے سكون وطمانينت حاصل ہو۔

بلاشبہ یہ حروف جو آپ کے لیے رقم کررہاہوں نیزیہ کتاب (جو آپ پڑھ رہے ہیں) وہ: اللہ عزیز وبرتر کی عظمت بیانی ہی ہے، جس کی اللہ نے ہمیں توفیق بخشی، دعاہے کہ وہ اسے ہم سب کی جانب سے قبول فرمائے اور جس روز ہم اس سے ملنے والے ہیں،(اس روز کے لیے)وہ اسے اپنے یاس ذخیر ہ کر لے۔

لَكَ الْحَمِدُ وَالنَّعِمَاءُ وَالْمِلْكُ رَبَّنَا فَأَجِدُ

ترجمہ: اے ہمارے پرورد گار! تعریفیں تیرے لیے ہی زیبا ہیں، انعام واحسان تیری ہی طرف سے ہیں، بادشاہت بھی تیری ہی ہے۔الی کوئی چیز نہیں جو عظمت اور عزت وشر افت میں تجھ سے بڑھ کر ہو۔

فرمان بارب تعالى ب: { إِنَّهُ وَمِيدٌ مِّيدٌ مِّعِيدٌ اللهِ السورة هود: 73].

ترجمہ: بے شک اللہ حمد و ثنا کا سز اوار اور بڑی شان والا ہے۔

(عربی کا لفظ) مجید: مجدسے ماخوذ ہے ، جس کے معنی: کامل و مکمل بزرگی وبرتری اور وسعت و کثرت کے ہیں۔ چنانچہ ہمارا عزیز وبرتر رب حد درجہ فیاض ہے، عظمت والا ہے، الله تبارک و تعالی کی عظمت اور اس کی شان کبریائی سے بڑھ کراور برتر کس کی شان ہوسکتی ہے؟!

الله کی ذات بزرگی و کبریائی اور عظمت و جلال کے اوصاف سے متصف ہے، الله ہر چیز سے بڑا ہے، ہر چیز سے برتر ہے اور ہرچیز سے بلند وبالا اور جلیل القدر ہے۔

ہمارے رب تبارک و تعالی کا ہر ایک وصف عظیم الشان ہے ، چنانچہ وہ علیم ہے ، یعنی اپنی صفت ِ علم میں کا مل ہے ۔ ، رحیم ہے یعنی اس کی رحمت ہر چیز کو محیط ہے، قدیر ہے یعنی اسے کوئی بھی چیز عاجز و بے بس نہیں کر سکتی، حلیم ہے یعنی وہ صفت حلم وبر دباری میں درجہ کمال پر فائز ہے، حکیم ہے یعنی اپنی حکمت میں سب سے اونچے مقام پر قائم



ہے۔اس کے تمام تر اساوصفات درجہ کمال کے حامل ہیں ، ہم اس کی اس جیسی ثناخوانی نہیں کرسکتے ، جس طرح اس نے خود اپنی کی ہے۔

ہر طرح کی حمدو ثنا تیرے ہی لیے ہے...

الله پاک وبرترنے اپنے کمال وجلال اور عظمت ورفعت کے باعث اپنی تعریف بیان فرمائی ہے۔ حدیث قدسی میں صحیح اسناد کے ساتھ مروی ہے: "میں (ہر معاملے میں) عظیم اور زبر دست ہوں، بڑی عظمت واقتدار والا ہوں، باد شاہ ہوں، (سب سے) بلند وبالا ہوں، وہ خود اپنی تعریف کر رہاہے "[پیر حدیث صحیح ہے، اسے احمد نے اپنی مسند میں روایت کیاہے]۔

ہمارے رب کی، اس کی عظمت و بزرگی پر تعریف کی گئے ہے: { إِنَّهُ مَحِيدٌ مَعِيدٌ اللهِ عَلَمَ الله عَمْد و ثنا كاسز اوار ہے۔ ترجمہ: بے شک الله حمد و ثنا كاسز اوار ہے۔

الله تبارک و تعالی اینے بندے پر حد درجہ احسان کرنے والا ہے، وہ انہیں خیر ات و عطیات سے نواز تا ہے، اپنے اولیاء کو یہ توفیق دیتا ہے کہ وہ تمجید و تقریس کے ساتھ صرف الله بزرگ برترکی ہی عبادت کریں۔ حدیث قدسی میں آیا ہے: "جب بندہ کہتا ہے: { مَلِكِ بَوَهِ اَلدِيبِ نَ ﴾ [سورۃ الفاتحة: 4] (یعنی: بدلے کے دن کامالک ہے) تواللہ کہتا ہے: میرے بندے نے میری بڑائی و کبریائی بیان کی "[مسلم]۔

صحیح سند کے ساتھ نبی عَلَیْ ہے مروی ہے کہ جب آپ رکوع سے سر اٹھاتے تو فرماتے: "رَبَّنا لَكَ الْحَملُ مِلاً السَّماوَاتِ وَالأَرضِ، وَمِلاً مَا شِئتَ مِن شيعٍ بعلُ، أَهلَ الشَّناءِ وَالمَحِدِ" (اے ہمارے مِلاً السَّماوَاتِ وَالأَرضِ، وَمِلاً مَا شِئتَ مِن شيعٍ بعلُ، أَهلَ الثَّناءِ وَالمَحِدِ" (اے ہمارے پرورد گار! تیرے لیے حمدو ثناہے آسمان وزمین کے برابر اور اس کے بعد جو یجھ تو چاہے اس کے برابر، اے لائق حمد و ثناور قابل مجدو شرف!)[مسلم]۔

انبیاءور سل اسی (اللہ) کی عظمت وبزرگی کے خوشہ چیں تھے، یہی وجہ ہے کہ صحابہ ٹنکٹی نے رسول اللہ عظمت سے دریافت کیا کہ یہ تو معلوم ہے کہ ہم آپ پر سلام کیسے بھیجیں، لیکن آپ پر درود بھیجنے کاطریقہ کیا ہے؟ (ہم اس



ے ناوا تف ہیں) تو آپ عَلَی اَنہیں یہ درود شریف سکھایا: "اللهم صلِّ عَلی مُحمدٍ وَعلی آلِ مُحمدٍ کَما صَلَّیتَ عَلی إِبراهیم وعلی آلِ إِبراهیم إِنَّك حَمیدٌ مَجیدٌ" (یعنی: اے اللہ! مُحد اور آل مُحد پر اپنی رحمت نازل فرما نی، بے شک توبڑی خوبیوں والا بڑی بزرگ نازل فرما نی، بے شک توبڑی خوبیوں والا بڑی بزرگ والا ہے "[اسے بخاری نے روایت کیا ہے اور اسی معنی کی حدیث مسلم میں بھی ہے]۔

## وادى كامر انى:

قرآن الله كاكلام ب اوربيه: { بِلْ هُوَ قُرْءَ أَنُّ تَجِيدٌ ١٠٠٠ } [سورة البروج: 21].

ترجمه: قرآن ہے بڑی شان والا۔

شرف و منزلت اور عظمت وبرتری والا ہے ، حد درجہ خیر وبرکت ، فضل وعنایت اور جو دو سخاوت والا ہے۔

عزیز وبرتر اللہ نے قرآن مجید کے اندر اپنی عظمت بیان فرمائی ہے۔ اس (کلام پاک) کی عظیم ترین آیت وہ ہے جو باری تعالی کی حمد و ثنا اور اس کی صفتوں کے بیان پر مشتمل ہے ، مثلا سور ۃ البقرۃ میں موجو د آیت الکرسی ، یہ اللہ عزیز وبرتر کی کتاب میں موجو د سب سے عظیم آیت ہے ، اسی طرح سورۃ الاخلاص ، جو کہ سب سے افضل سورت ہے ، حتی کہ آپ نے فرمایا: "یہ سورت قرآن کے ایک تہائی حصہ کے برابر ہے "

مسلم ]۔

ایک عظیم شی جس کے ذریعے بندہ اپنے رب کی عظمت و بزرگی بیان کر سکتا ہے وہ ہے اس کتاب کی رات کے مختلف او قات اور دن کے الگ الگ حصول میں تلاوت کرنا، اسے مضبوطی سے پکڑنا، اس میں تدبر و تفکر کرنا اور اس کا علم حاصل کرکے ، اسے سمجھتے ہوئے اس پر خضوع و خشوع کے ساتھ عمل پیر اہونا۔ جولوگ اہل قر آن ہول گے وہ



الله کے اہل اور خاص لو گوں میں شار ہوں گے۔ نبی علیہ کی صحیح حدیث ہے کہ آپ نے فرمایا:"الله تعالی اس کتاب کے ذریعہ کچھ لو گوں کوبلند کر تاہے تو کچھ لو گوں کو پستی میں ڈال دیتاہے"[مسلم]۔

نافع بن حارث نے عمر بن خطاب ڈگا ہے (مقام) عسفان میں ملا قات کی ، عمر ڈلا ہے گئے نے انہیں مکہ مکر مہ کا والی بنار کھا تھا، آپ نے دریافت کیا: تم نے گھاٹی والے پر کسے والی بنایا ہے؟ انہوں نے کہا: ابن ابزی ڈگاٹیڈ کو۔ آپ نے پوچھا: یہ ابن ابزی کون ہیں؟ انہوں نے جو اب دیا: یہ ہماراایک آزاد کر دہ غلام ہے۔ آپ نے پوچھا: تم نے ان کا والی ایک آزاد کر دہ غلام کو بنادیا؟ انہوں نے کہا: یہ کتاب الهی کا قاری ہے اور اسے علم فراکض بھی حاصل ہے۔ عمر ڈگاٹیڈ نے فرمایا: "بے شک اللہ تعالی اس کتاب کے ذریعہ بچھ لوگوں کو بلند کر تاہے اور کچھ لوگوں کو بلند کر تاہے اور کے کھولوگوں کو بلند کر تاہے اور کے کھولوگوں کو بلند کر تاہے اور اسلم]۔

واضح رہے کہ عظمت وبزرگی اسے ہی حاصل ہو گی جو کتاب اللہ کو تھامے رہے اور اس پر عمل پیراہو، جب کہ ذلت ور سوائی اس کا مقدر ہو گی جو اس سے منہ موڑ لے۔

ایک اور چیز جس کے ذریعے بزرگ وبر تررب کی بیان کی جاسکتی ہے وہ یہ کہ: الحمد لللہ، اللہ اکبر، سبحان اللہ اور لاالہ الا اللہ کے ورد کے ذریعے اس کی بہترین انداز میں تعریف بیان کی جائے۔جوبندہ اس عمل کولازم پکڑے گا وہ دنیاوآ خرت دونوں جہان کی کامیابی سے سر فراز ہو گا۔

امام بخاری نے اپنی صحیح میں ابوہریرہ ڈلگٹڈ سے روایت کیا ہے کہ انہوں نے بی اللہ کے سے روایت کیا:"اللہ کے فرشتے ایسے ہیں جوراستوں میں پھر تے رہتے ہیں اور اللہ کا ذکر کر نے والوں کو تلاش کرتے رہتے ہیں، پھر جہاں وہ کچھ ایسے لوگوں کو پالیتے ہیں جو اللہ کا ذکر کر رہے ہوتے ہیں تو ایک دوسرے کو آواز دیتے ہیں کہ آؤ ہمارا مطلب علا مالی ہوگیا، پھر وہ پہلے آسمان تک اپنے پروں سے ان پر امنڈتے رہتے ہیں، پھر ختم ہونے پر اپنے رب کے پاس چلے جاتے ہیں، پھر ان کا رب ان سے پوچھتا ہے ... حالا نکہ وہ اپنے بندوں کے متعلق خوب جانتا ہے ... کہ میرے بندے کیا کہتے تھے؟ وہ جواب دیتے ہیں کہ: وہ تیری تسیح پڑھتے تھے، تیری کریائی کرتے تھے، تیری حمد و ثنا اور تیری بڑائی کرتے تھے، تیری حمد و ثنا اور تیری بڑائی کہتے تھے؟ وہ جواب دیتے ہیں کہ: وہ تیری تسیح پڑھتے تھے، تیری کریائی کرتے تھے، تیری حمد و ثنا اور تیری بڑائی



کرتے تھے۔ پھر اللہ تعالی یو چھتا ہے: کیاانہوں نے مجھے دیکھا ہے؟ کہا کہ وہ جواب دیتے ہیں: نہیں،واللہ انہوں نے تحجے نہیں دیکھا۔اس پر اللہ تعالی فرما تاہے: ان کا اس وقت کیا حال ہو تاجب وہ مجھے دیکھے ہوتے؟ وہ جواب دیتے ہیں کہ اگر وہ تیراد پدار کر لیتے تو تیری عبادت اور بھی بہت زیادہ کرتے، تیری بڑائی سب سے زیادہ بیان کرتے، تیری تشبیج سب سے زیاد ہ کرتے ، پھر اللّٰہ تعالی دریافت کر تاہے: وہ مجھ سے کیا مانگتے ہیں؟ فرشتے کہتے ہیں: وہ جنت مانگتے ہیں۔ بیان کیا کہ اللہ تعالی دریافت کرتاہے کہ کیاانہوں نے جنت دیکھی ہے؟ فرشتے جواب دیتے ہیں: نہیں، واللہ اےرب!انہوں نے تیری جنت نہیں دیکھی۔ بیان کیا کہ اللہ تعالی دریافت کر تاہے: ان کا اس وقت کیاعالم ہو تااگر انہوں نے جنت کو دیکھا ہوتا؟ فرشتے جواب دیتے ہیں: اگر انہوں نے جنت کو دیکھا ہوتا تو وہ اس کے اور بھی زیادہ خواہش مند ہوتے،سب سے بڑھ کراس کے طلب گار ہوتے۔ پھر اللہ تعالی یو چیتا ہے: وہ کس چیز سے پناہ مانگتے ہیں؟ فرشتے جواب دیتے ہیں: دوزخ سے ، اللہ تعالی یو چھتا ہے: کیا انہوں نے جہنم کو دیکھا ہے؟ فرشتے جواب دیتے ہیں: نہیں، واللہ!انہوں نے جہنم کو نہیں دیکھا،اللہ تعالی فرما تاہے:اگر انہوں نے جہنم کو دیکھاہو تا توان کا کیا حال ہو تا؟ وہ جواب دیتے ہیں:اگر انہوں نے اسے دیکھاہو تا تواس سے بچنے میں وہ سب سے آگے ہوتے۔اور سب سے زیادہ اس سے خوف کھاتے۔اس پر اللہ تعالی فرما تاہے: میں تمہیں گواہ بنا تا ہوں کہ میں نے ان کی مغفرت کی۔ نبی علیہ نے فرمایا:اس پران میں ایک فرشتے نے کہا:ان میں فلاں بھی تھاجوان ذاکرین میں سے نہیں تھا، بلکہ وہ کسی ضرورت سے آ گیا تھا۔اللّٰہ تعالی ارشاد فرماتا ہے:" یہ (ذکر کرنے والے )وہ لوگ ہیں جن کی مجلس میں بیٹھنے والا بھی نامر اد نہیں ر ہتا" جب ان کی مجلس میں بیٹھنے والا نامر اد نہیں رہتا تو ان( ذا کرین) کی سعادت و فلاح کا کیا کہنا!۔

## عرش:

ہمارے رب نے اپنے اس عرش کو جس پر وہ مستوی ہے، مجید (یعنی عظمت والا) قرار دیا ہے، چوں کہ اللہ عزیز وبرتر اپنے لیے صرف اور صرف سب سے بہتر، سب سے مستحکم اور سب سے مکمل شی کا ہی انتخاب فرما تا ہے، اس لیے یہ یقینی تھا کہ عرش بھی عظمت والا قرار پائے۔



لَا شَيءَ أَعلى مِنك بَحدًا وَأَجدُ لِعِزَّتِهِ تَعنُو الوُجوهُ وَتَسجُدُ وَمَن هُوَ فَوقَ العَرش فَردٌ مُوحَّدُ لَكَ الْحَمدُ وَالنَّعماءُ وَالْملكُ رَبَّنا مَلِيكٌ عَلَى عَرِشِ السَّماءِ مُهَيمِنٌ فَسُبحانَ مَن لَا يَعرِفُ الْحَلقَ قَدرُهُ

ترجمہ: اے ہمارے پرورد گار! تمام تعریفیں تیرے ہی لیے زیباہیں، انعام واحسان تیری ہی طرف سے ہیں اور بادشاہت بھی تیری ہی ہے۔ الیی کوئی چیز نہیں جو عظمت اور عزت وشوکت میں تجھ سے بڑھ کر اور برتر ہو۔ تو مالک وباد شاہ ہے اور عرش آسمان کا نگہبان ہے۔ جس کی عزت و عظمت کے سامنے چہرے خم اور پیشانیاں سجدہ ریز ہو جاتی ہیں۔ پاک ہے وہ ذات جس کی قدر ومنزلت سے مخلوق نا آشا ہے۔ جو عرش پر مستوی ہے وہ (اللہ) تنہا اور اکیلا ہے۔ اللہ! ہم تیرے اسم گرامی مجید (یعنی بڑے شان والے) کے وسیلے سے یہ دعا کرتے ہیں کہ تو ہماری، ہمارے والدین، اور تمام مسلمانوں کی بخشش فرما۔

**000000000000** 



صحیح بخاری میں وارد ہے کہ نبی علیہ نے ایک دفعہ اپنے صحابہ کو نماز پڑھائی، آپ نے رکوع سے سراٹھایا اور فرمایا: "سمع اللہ لمن حمرہ" (یعنی: اللہ نے تعریف کرنے والے کی سن لی) تو آپ کے پیچے ایک شخص نے کہا: "ربناولک الحمد، حمد اکثیر اطبیا مبار کافیہ " (یعنی: اے ہمارے پرورد گار! تیرے ہی لیے بہت زیادہ تعریفیں ہیں جو پاکیزہ وبابر کت بیں)۔ جب آپ میں نے سلام پھیر اتو پوچھا کہ ابھی ابھی (نماز میں) کون بول رہاتھا؟ اس شخص نے عرض کیا: میں تھا۔ آپ علیہ نے فرمایا: "میں نے تیس سے زائد فرشتوں کو دیکھا کہ ان میں سے ہر ایک سبقت لے جانے کی کوشش کر رہاتھا کہ اسے کون پہلے لکھے؟ "کیوں کر وہ اس کے لیے سبقت نہیں کرتے جب کہ اللہ تعالی کو تعریف وتوصف بے حدیبند ہے؟!

لَكَ الْحَمدُ حَمدًا نَستَلِذُ بِهِ ذِكرًا وَإِن كُنتُ لَا أُحصِي ثَناءً وَلَا شُكرًا

ترجمہ: ہر قشم کی تعریف تیرے ہی لیے ہے۔اس کے ذکر سے ہم لطف اندوز ہوتے ہیں، یہ الگ بات ہے کہ میں نہ تو تیری حمد و ثناکا احاطہ کر سکتا ہوں اور نہ تیرے شکر کا۔

الله پاک وبرتر نے اپنی عالی مرتبت ذات کی تعریف ان الفاظ میں کی ہے: { وَهُوَ ٱلْوَلِيُّ ٱلْحَمِيدُ ﴿ ﴿ ﴾ } [سورة الشوری:28].

ترجمہ:وہی ہے کارساز قابل حمدوثنا۔

ہمارا پاک وبرتر پر ورد گار اپنی ذات ، اسماء وصفات اور اپنے افعال کے معاملے میں لا کق ستاکش ہے۔اللہ کے تمام اسمائے گر امی خوبصورت ، ساری صفات کامل و مکمل اور تمام افعال کھوس اور مستخکم ہیں۔ہمارا پاک وبرتر رب اپنی



شریعت سازی میں قابل تعریف ہے کہ یہ شریعت سب سے مکمل اور تمام تر مخلوقات کے لیے سب سے نفع بخش ہے۔ ہماراپاک وہر ترپر ورد گار اپنی وحدانیت، شریک وساجھی سے بے نیازی اور اس معاملے میں قابل حمد و ثناہے کہ وہ کمزور نہیں کہ اسے حمایتی و مدد گار کی ضرورت ہو۔ اللہ تبارک و تعالی کا فرمان ہے: { وَقُلِ ٱلْحَمَّدُ لِلَّهِ ٱلَّذِی لَمَّ يَخَوْدُ وَلَدًا وَلَمُ يَكُن لَدُو صَلَى وَلَمُ يَكُن لَدُو وَلِيُّ مِنَ اللَّهُ وَ كَمِّرُو ثُمَّالِي وَلَمُ يَكُن لَدُو وَلِيُّ مِنَ اللَّهُ وَ كَمِّرُو ثُمَّا ہِ وَاللهِ سراء: 111]. توجہ: یہ کہہ دیجے کہ تمام تعریفیں اللہ ہی کے لیے ہیں جونہ اولادر کھتا ہے، نہ اپنی بادشاہت میں کسی کو شریک وساجھی رکھتا ہے اور نہ وہ کہ اسے کسی حمایتی کی ضرورت ہواور تواس کی پوری پوری بڑائی بیان کر تارہ۔

ہمارے پاک وہر تررب کی تعریف ہر زبان میں اور ہر حال میں کی جاتی ہے۔ تمام تر مخلو قات اس کی تعریف میں رطب اللسان ہیں، خواہ ان کا تعلق جمادات سے ہو یا ناطقات (یعنی بولنے والی مخلو قات) سے ، حمد و ثناکا بیہ سلسلہ اس کے کمال وجلال اور انعامات واحسانات پر ہر لمحہ جاری وساری ہے۔ اللّٰہ پاک وہر ترکا فرمان ہے: { تُسَیِّحُ لَهُ ٱلسَّمَوْتُ السَّمَوْتُ السَّبَعُ وَٱلْأَرْضُ وَمَن فِيهِنَ ۚ وَإِن مِّن شَيْءٍ إِلَّا يُسَيّحُ بِجَدِهِ وَلَكِن لَّا نَفْقَهُونَ تَسَبِيحَهُمُ ۗ إِنّهُ وَكُن حَلِيمًا عَفُولًا اللهِ اللهِ

ترجمہ: ساتوں آسان اور زمین اور جو بھی ان میں ہیں، اس کی تسبیح کررہے ہیں۔ ایسی کوئی چیز نہیں جو اسے پاکیزگی اور تعریف کے ساتھ یاد نہ کرتی ہو، ہاں یہ صحیح ہے کہ تم اس کی تسبیح سمجھ نہیں سکتے، وہ بڑا بر دبار اور بخشنے والا ہے۔ گویا تمام صیغوں اور شکلوں کے ساتھ ہر قسم کی تعریف و توصیف کا مستحق ہمارا پاک وبر تر رب ہی ہے۔ اگر مخلو قات اس کی تعریف نہ کریں تب بھی وہ اپنے فضل و سخاوت اور نوازش ورحمت کے باعث ہر قسم کی حمد و ثنا کا مستحق ہے۔ تمام تر حالتوں میں اس کے علاوہ کسی اور کی تعریف نہیں کی جاسکتی۔

اینے پرورد گارکے لیے عاجزی اختیار کر!

الله پاک وبرترنے ہر قسم کی تعریف کالا کق وسزاوار اپنے نفس کو قرار دیاہے، کسی دوسرے کو نہیں، نیز انسان کوخو داپنی تعریف کرنے سے منع فرمایاہے،ار شاد گرامی ہے: { فَلاَ تُرَكُّواً أَنفُسَكُمْ } [سورۃ النجم: 32].



## ترجمه: تم اینی پاکیزگی آپ بیان نه کرو۔

ہماراپاک وہر ترپر وردگار اپنی تعریف آپ بیان کر رہاہے تاکہ وہ ہمیں اپنی معرفت سے نوازے، ہم تعریفات کے وسلے سے اس تک رسائی حاصل کر سکیں، اس کی جانب متوجہ ہوں، اس کی بخشش کے حریص رہیں، اس کی نوازش کے خواہش مند ہوں، نیز جنت میں داخلے کی شدید چاہت رکھیں۔ یہ کیسا(انو کھا) فضل و کرم ہے کہ وہ (اللہ تعالی) شہیں نیک کاموں کی توفیق عطافرما تا ہے اور پھر ان کاموں کے انجام دینے پر وہ خود تمہاری تعریف بھی کرتا ہے؟! { وَنُودُوۤا أَن یَا کُمُ ٱلْجَانَدُ أُورِثَ مُتُمُوها بِمَا کُنتُهُ مَعْمُونَ الله اس الله الله الله الموراف:43].

ترجمہ:ان سے پکار کر کہاجائے گا کہ اس جنت کے تم وارث بنائے گئے ہوا پنے انمال کے بدلے۔

تمہارارب جب تم پر اپنافضل و کرم ظاہر کرنا چاہتا ہے تو اس فضل و کرم کی تخلیق فرما تاہے اور تمہاری طرف منسوب کر دیتا ہے۔ وہ تمہمیں مال عطا کر تاہے، پھر تم اس مال میں سے (اللہ کی راہ میں) خرج کرتے ہواور پھر اس کے بعد ... اللہ عزیز وبر ترتمہارے اس انفاق (فی سبیل اللہ) کو سر اہتا ہے، حالا نکہ مال تو اسی کاعطا کر دہ ہو تاہے!

ہمارے پاک وبرتر پرورد گار کی ہم پر مہر بانی ہی ہے کہ اس نے اپنی تعریفات کی نوعیت بھی بیان کر دی، تاکہ بندہ کو معلوم ہوسکے کہ اللہ کی کیسے تعریف وتوصیف بیان کی جائے، چناں چہ پاک وبرتر رب نے فرمایا: {اَلْمَامُدُ مِلْاً

رَبِ ٱلْمُسَلِّمِينَ 💣 } [سورة الفاتحة: 2].

ترجمہ: سب تعریفیں اللہ تعالی کے لیے ہیں جو تمام جہانوں کا پالنے والاہے۔

نیز فرمایا: {اَلْحَمَدُ لِلَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهَ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضَ وَجَعَلَ الظُّلُمَاتِ وَالنُّورَ } [سورة الانعام: 1]. ترجمه: تمام تعریفیس الله بی کے لائق بیں جس نے آسانوں کو اور زمین کو پیدا کیا اور تاریکیوں اور نور کو بنایا۔ تمام تعریفیس تیرے بی لیے بیں ...

مومنوں کی سب سے بڑی خوبی ہے ہے کہ وہ خوش حالی وبد حالی ہر حال میں اللہ پاک وبرتر کی حمد و ثنابیان کرتے ہیں، کیوں کہ انہیں معلوم ہے کہ اللہ عزیز وبرتر کا ہر کام ان کے لیے حکمت و بھلائی پر مبنی ہو تاہے۔ صحیح سند سے نبی



عَلَیْ سے مروی ہے کہ آپ نے فرمایا: "جب (کسی) بندے کا بچہ فوت ہوجاتا ہے تواللہ تعالی اپنے فرشتوں سے پوچھتا ہے: تم نے میرے بندے کے بیٹے کی روح قبض کرلی؟ تووہ کہتے ہیں: ہاں، پھر فرماتا ہے: تم نے اس کے جگر کا کلڑا لے لیا؟ وہ کہتے ہیں: اس نے تیری حمد کی اور "اناللہ وانا لیا؟ وہ کہتے ہیں: اس نے تیری حمد کی اور "اناللہ وانا اللہ وانا اللہ وانا پڑھا، تو اللہ فرماتا ہے: میرے بندے کے لیے جنت میں ایک گھر بنا دو اور اس کا نام بیت الحمد رکھ دو" [اسے ترفذی نے روایت کیا ہے]۔ یہی وجہ ہے کہ بندے کا الحمد للہ کہنا سب سے بہترین اذکار میں شار ہوتا ہے، اللہ پاک وبر ترکا فرمان ہے: ﴿ وَسَيِّحَ مِحَمَّدِ رَبِّكَ قَبِّلَ طُلُوعِ ٱلشَّمْسِ وَقَبِّلَ ٱلْغُرُوبِ ﴿ آَلَ ﴾ [سورة قبی کے بیک وبی اللہ پاک وبر ترکا فرمان ہے: ﴿ وَسَیِّحَ مِحَمَّدِ رَبِّكَ قَبِّلَ طُلُوعِ ٱلشَّمْسِ وَقَبِّلَ ٱلْغُرُوبِ ﴿ آَلَ ﴾ [سورة قبی کے بیک وبی کے بیک کے بی

ترجمہ: اپنے رب کی تسبیح تعریف کے ساتھ بیان کریں سورج نکلنے سے پہلے بھی اور سورج غروب ہونے سے پہلے بھی۔ نبی عقیلیہ سے صحیح سندسے مروی ہے کہ آپ نے فرمایا: "جو شخص ایک دن میں سوبار "سبحان اللہ و بحکہ ہ" کہے تو اس کے گناہ معاف کر دیے جاتے ہیں، اگر چہ سمندر کی جھاگ کے برابر ہی کیوں نہ ہوں" [ بخاری ومسلم ]۔

جب رسول الله علي سي يوچها گيا كه كون ساكلام سب سي بهتر ہے ؟ تو آپ نے فرمايا: "جسے الله نے اپنے فرمايا: "جسے الله نے اپنے فرمايا: "جسے الله نے اپنے اور بندے كے ليے منتخب فرمايا ہے ، يعنی: "سبحان الله و جمده" [اسے مسلم نے روایت كيا ہے]۔ تعریف كی ادائيگی زبان ، دل اور اعضا وجو ارح تينول سے ہوسكتی ہے۔

وَأَقطارَهَا وَالأَرضَ وَالبَرَّ وَالبَحرَا يَقِلُ مِدادُ البَحرِ عَن كُنهِهِ حَصرًا بِحَمدِكَ ذَا شُكرٍ فَقد أُحرزَ الشُّكرَا لَكَ الْحَمدُ حَمدًا طَيِّبًا يَملأُ السَّمَا لَكَ الْحَمدُ حَمدًا سَرِمَدِيًّا مُباركًا لَكَ الْحَمدُ يَا ذَا الْكِبرِياءِ وَمَن يَكُن لَكَ الْحَمدُ يَا ذَا الْكِبرِياءِ وَمَن يَكُن

ترجمہ: تمام قسم کی پاکیزہ تعریف تیرے ہی لیے ہے جو آسمان، اس کے اطر اف واکناف، زمین اور بحر وبر کو بھر دے۔ تیرے ہی لیے بابر کت اور ابدی تعریف ہے، جس کی حقیقت بیانی کے لیے سمندر کی سیاہی بھی ناکافی



ہے۔اے کبریائی وبڑائی والے! تیرے ہی لیے ہر قسم کی تعریف ہے۔جو شخص تیری تعریف کے ساتھ ساتھ تیرا شکر گزار بھی بن جائے تویقینااس نے شکریہ کاحق ادا کر دیا۔

اے اللہ! تیرے ہی لیے ہر قسم کی تعریف ہے، جو تیرے چیرے کے جلال اور عظیم سلطنت کے شایان شان



# (۲۲-۲۱) الشّاكِنُ الشَّكُورُ <sup>جل جلاله</sup>

امام بخاری نے اپنی صحیح میں روایت کیا ہے کہ نبی علیہ نے فرمایا: "ایک شخص نے ایک کتے کو دیکھا جو پیاس کی وجہ سے گیلی مٹی کھارہا تھا، تواس نے اپناموزہ لیااور اس سے پانی بھر کر کتے کو پلانے لگا، حتی کہ اس کوخوب سیر اب کر دیا"۔ دیا۔اللہ نے اس شخص کے اس کام کی قدر کی اور اسے جنت میں داخل کر دیا"۔

الله پاک وبرترنے اپنی ذات کی تعریف کرتے ہوئے فرمایا: {وَكَانَ ٱللَّهُ شَاكِرًا عَلِيمًا ﴿ اَللَّهُ اللَّهُ سَأَكِرًا عَلِيمًا ﴿ اَللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللّ

ترجمہ: الله تعالى بہت قدر كرنے والا اور پوراعلم ركھنے والا ہے۔

نيز فرمان بارى تعالى ب: {وَاللَّهُ شَكُورٌ حَلِيهُ ﴿ اللَّهُ اللَّ

ترجمه: الله برا قدر دان اور برا ابر دبارے۔

غرض يه كه جمارا پاك وبرتررب معمولى اطاعت و ينكى كى بهى قدر كرتاب اوراس پر بهت زياده بدله عطا فرماتا ج، بلكه بلاحساب وكتاب است كئ گنال واب سے نواز تا ہے: {مَن جَاءً بِالْخُسَنَةِ فَلَهُ، عَشْرُ أَمَّنَا لِهَا ۖ وَمَن جَاءً بِالسَّيِتَةِ فَلَا يُجْرَى ۚ إِلَّا مِثْلَهَا وَهُمْ لَا يُظْلَمُونَ ﴿ اللَّهِ ﴾ [سورة الأنعام: 160].

ترجمہ: جو شخص نیک کام کرے گااس کواس کے دس گناملیں گے اور جو شخص براکام کرے گااس کواس کے برابر ہی سزاملے گی اور ان لوگوں پر ظلم نہ ہو گا۔



ہمارا پاک وبرتر رب بندے کی شکر گزاری کی بھی قدر کرتا ہے اور انہیں مزید بھلائی اور انعام سے نوازتا ہے، حالا نکہ انہیں شکر گزار بننے کی توفیق عطا کرنے والا وہی (الله تعالی) ہی ہے اور وہی انہیں بدلے سے نواز نے والا بھی ہے۔ { وَمَا بِكُم مِّن نِعْمَةِ فَمِنَ ٱللَّهِ } [سورة النحل:53].

ترجمہ: تمہارے پاس جتنی بھی نعمتیں ہیں سب اسی کی دی ہوئی ہیں۔

ہمارا پاک وبرتر رب اپنے بندے کی قدر بایں طور بھی کرتا ہے کہ وہ اپنے عام فرشتوں اور بلند قد فرشتوں کے در میان اس کا ذکر خیر کرتا ہے، وہ اپنے بندوں کے مابین اس کی قدر و منزلت کو نمایاں کرتا ہے اور وہ اپنے فعل کی بنیاد پر لوگوں کے شکر وسپاس سے سر فراز ہوتا ہے۔ { ذُرِّیتَ لَا مَنْ حَمَلُنَا مَعَ نُوجٌ إِنَّهُ وَکَا حَبُدًا شَکُورًا اَسُورَةَ اللهِ سراء: 3].

ترجمہ: اے ان لو گوں کی اولا د جنہیں ہم نے نوح کے ساتھ سوار کر دیا تھا، وہ ہمارابڑا ہی شکر گزار بندہ تھا۔

ہمارا پاک وبرتر رب بہت ساری لغز شوں سے در گزر فرماتا ہے، معمولی نیک عمل کو قبول فرماتا ہے اور اس پر تواب سے نواز تا ہے: { إِنَ رَبِّنَا لَغَفُورٌ شَكُورٌ سَنَكُورٌ اللهِ } [سورة فاطر: 34].

ترجمہ: بے شک ہمارا پرورد گار بڑا بخشنے والا بڑا قدر دان ہے۔



ہے، تیرا کوئی شریک نہیں ہے، توہی ہر طرح کی تعریف کا مستحق ہے اور میں تیراہی شکر گزار ہوں) تواس نے اس دن کا شکر اداکر دیا اور جس نے شام کے وقت ایساہی کہا تواس نے رات کا شکر اداکر دیا" [ میہ حدیث حسن ہے]۔ وہی نواز تاہے اور وہی تعریف بھی کرتاہے!

الله پاک وبرتر کا (اپنے بندوں) کی قدر کرنے کا کمال ہے کہ وہ بندے کو نواز تاہے اور اسے قابل قدر اور لا کُق سال الله پاک وبرتر کا (اپنے بندوں) کی قدر کرنے کا کمال ہے کہ وہ بندے کو نواز تاہے اور اسے قابل قدر اور لا کُق سال کی توفیق بھی دیتا ہے ، گویا وہی نوازش کر تاہے ، پھر وہی اس کا ذکر خیر بھی کر تاہے ، غرض کہ سبب اور مسبب دونوں اس کی طرف سے ہی ملتے ہیں۔اللہ عزیز وبرتر کا فرمان ہے: { إِنَّ هَذَا کَانَ لَکُمُ جَزَاءً وَکَانَ سَعْیُکُمُ مَشْکُورُا اِنَ اَلَیْ اِلْ نَسان : 22].

ترجمہ: (کہاجائے گا) کہ یہ ہے تمہارے اعمال کابدلہ اور تمہاری کوشش کی قدر کی گئ۔

پاک ہے وہ (اللہ) جو ہم پریہ احسان کر تاہے کہ ہم کدو کاوش کریں، پھر ہمیں اس کی توفیق عطا کر تاہے اور پھر وہ ہماری کو ششوں کی قدر بھی کر تاہے۔

کیا یہ حد درجہ فضل واحسان نہیں ہے؟ تمام قشم کی تعریف اور شکر اسی اللہ کے لیے ہیں۔

وَهُو الشَّكُورُ فَلن يَضيعَ سَعينهُم ولَكِن يُضاعِفُهُ بِلا حِسبانِ

ترجمہ: وہ بڑا قدر دان ہے ، ان کی کوشش کو کبھی برباد نہیں کرے گا، بلکہ اسے بلاحساب و کتاب کے کئی گنابڑھا

#### کر دے گا۔

اس نے بڑے عظیم بدلے سے نوازا...

جب اللہ کے نبی سلیمان عَلیْظِائے اس بات پر غصہ کرکے گھوڑے کے ہاتھ پاؤں کاٹ ڈالے کہ اس نے آپ کو ذکر البی سے غافل کر دیا، اللہ کی مشیئت ہے ہوئی کہ گھوڑا آپ کو دوبارہ غافل نہ کرے، اس لیے بدلے میں اللہ نے تیز و تند ہوا کو آپ کے لیے مسخر کر دیا۔



جبراست بازیوسف عَلَیْهِ نَ قیدخانے کی مشقت برداشت کی تواس کی قدر کرتے ہوئے اللہ تعالی نے آپ کو بادشاہ بنادیا: { وَكَذَالِكَ مَكَّنَا لِيُوسُفَ فِي ٱلْأَرْضِ يَنَبَوّا أُ مِنْهَا حَيْثُ يَشَآءُ نُصِيبُ بِرَحْمَتِنَا مَن نَشَاآهُ ۖ وَلَا نُضِيعُ أَجْرَ ٱلْمُحْسِنِينَ ﴿ وَ ﴾ [سورة يوسف: 56].

ترجمہ: اسی طرح ہم نے یوسف (عَالِیَّلاً) کو ملک کا قبضہ دے دیا کہ وہ جہاں کہیں چاہے رہے سے، ہم جسے چاہیں اپنی رحمت پہنچادیتے ہیں۔ ہم نیکوکاروں کا ثواب ضائع نہیں کرتے۔

جب (الله تعالى) كے رسولوں نے اس كى راہ ميں اپنے دشمنوں كے مقابلے ميں سب كچھ قربان كر ديا اور پھر دشمنوں نے مقابلے ميں سب كچھ قربان كر ديا اور پھر دشمنوں نے انہيں بدنام كيا، انہيں گالياں ديں تو الله نے انہيں به صله ديا كه خو د اس نے اور اس كے فرشتوں نے ان ير رحمت بھيجا اور اپنے آسانوں ميں اور اپنی مخلو قات كے مابين ان كا ذكر خير كيا، نيز انہيں: { جِعَالِصَةِ ذِكَ رَيَ اللّهُ الللّهُ اللّهُ ا

ترجمہ: ایک خاص بات، لینی آخرت کی یاد کے ساتھ مخصوص کر دیا۔

جب صحابہ کرام ٹنگائی نے اپنے گھر بار چھوڑے اور رب کی رضا کی خاطر وہاں سے نکل گئے توبدلے میں اللہ نے انہیں اپنی رضامندی عطافر مائی اور انہیں دنیامیں بادشاہت اور فتح و کامر انی سے سر فراز فرمایا۔

یقینااللہ پاک وہرتر بڑا قدردان ہے، وہ ذرہ برابر نیکی کی بدولت بندے کو دوزخ سے زکال دیتا ہے اور اس کی اس معمولی مقدار کی نیکی کو بھی برباد نہیں جانے دیتا۔ متفق علیہ حدیث میں وارد ہے کہ نبی علی سے فرمایا:"ایک شخص راستے پر چل رہاتھا کہ اس نے وہاں کا نئے دار ڈالی دیکھی۔اس نے اسے اٹھالیاتو اللہ تعالی نے اس کا بیہ عمل قبول کیا اور اس کی مغفرت کر دی"۔ بھلا اس شخص کا کیا کہنا جو راستے سے معنوی رکاوٹوں کو دور کرے، جو لوگوں کے معاملات اس کی مغفرت کر دی"۔ بھلا اس شخص کا کیا کہنا جو راستے سے معنوی رکاوٹوں کو دور کرے، جو لوگوں کے معاملات آسان کرے، ان کی تکلیف دور کرے، ان کے غم غلط کرے، ان کی ضرور توں کی تکمیل میں مدد کرے اور انہیں خوشیاں عطا کرے؛ یہ سب بچھ اللہ پاک وہرتر کی جانب سے ہے کہ اس نے آپ کو دنیا وآخرت میں کامیا بی عطا فرمائی۔



چوں کہ اللہ پاک وہرتر حقیقاً قدر دان ہے، چنانچہ اس کے نزدیک مخلوقات میں سب سے پہندیدہ شخص وہ ہے جوصفت شکر سے عاری ہواور اس میں ناشکری جوصفت شکر سے عاری ہواور اس میں ناشکری کی صفت پائی جائے۔

امام ابن القیم عملی نے فرمایا: "نعمتیں اللہ تعالی کی جانب سے ابتلا و آزمائش ہیں ، ان کے ذریعے شکر گزاروں کی شکر گزاروں کی شکر گزار کی اور ناشکروں کی ناشکری کا پیۃ چپتاہے "۔

# شكر كى دوقسميں ہيں:

یہلی:شکر زبان سے ادا کیا جائے اور پیہ محسن کی تعریف کرناہے۔

دوسری: شکر اعضاء وجوارح سے بحالا یا جائے اور الله عزیز وبرتر کی اطاعت میں ان کا استعال کیا جائے۔ یہ انبیاء اور تمام ترنیک بندوں کی عادت حسنہ رہی ہے۔

امام بخاری نے روایت کیا ہے کہ نبی علیہ رات کی نماز میں اتناطویل قیام کرتے کہ آپ کے قدم مبارک سوج جاتے، تو عائشہ ڈلیٹٹ فرما تیں کہ آپ اتنی زیادہ مشقت کیوں اٹھاتے ہیں، اللہ تعالی نے تو آپ کی اگلی پچھلی ساری خطائیں معاف کر دی ہیں، تو آپ فرماتے: کیا میں شکر گزار بندہ نہ بنوں؟!

الله عزيز وبرترنے آل داؤد عَلَيْهِ كَي شكر گزارى پر ان كى تعريف كى ہے: { أَعْمَلُوٓاْ ءَالَ دَاوُدِدَ شُكُراً } [سورة سأ: 13].

# ترجمہ:اے آل داؤد!اس کے شکریہ میں نیک عمل کرو۔

چوں کہ اللہ عزیز وبرتر کے کم ہی ایسے بندے ہوتے ہیں جوعبادتِ شکر کو کماحقہ اداکرتے ہیں،اسی لیے اس نے بندوں پر ضروری قرار دیاہے کہ وہ شکر اور قبولیت پر اس کی مد د طلب کریں۔



نبی علی الله معافر طُلِاتُمُنُهُ کو وصیت فرمارہے ہیں کہ وہ ہر نماز کے بعد بیہ دعا پڑھیں: "رَبِّ أَحِبِی علَی ذِکرِكَ وَشُکرِكَ وَحُسنِ عِبَادِتِكَ" (اے اللہ! تو تیرے ذکر، شکر اور اچھی عبادت کے معاملے میں میری مدو فرما) [بیہ حدیث صحیح ہے، اسے ابود اود نے روایت کیاہے]۔

دوسری حدیث میں آپنے فرمایا: "اے میرے رب! توجھے اپنا بہت زیادہ شکر گزار بندہ بنا، اپنا بہت زیادہ ذکر کرنے والا بنا" [اسے ابوداود نے روایت کیاہے اور حدیث صحیح ہے ]۔

پھر الله رب العالمين كى جانب سے آپ كودى گئى اس صانت پر غور كريں - بشر طيكه آپ شكر گزار بنده موں - كه: {مَّا يَفْعَ كُلُ ٱللّهُ بِعَذَابِكُمْ إِن شَكَرْتُمْ وَءَامَن تُمْ وَكَانَ ٱللّهُ شَاكِرًا عَلِيمًا ﴿ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ الله

ترجمہ: اللہ تعالی تمہیں سزا دے کر کیا کرے گا؟ اگر تم شکر گزاری کرتے رہو اور باایمان رہو، اللہ تعالی بہت قدر کرنے والا اور پوراعلم رکھنے والا ہے۔

شكر كا فائدہ آپ ہى كو ملنے والا ہے۔ الله عزيز وبر ترنے فرمايا: { وَمَن يَشَّكُرُ فَإِنَّمَا يَشَكُرُ لِنَفْسِهِ ۗ وَمَن كَثَرُ فَإِنَّمَا يَشَكُرُ لِنَفْسِهِ ۗ وَمَن كَثَرُ فَإِنَّ ٱللَّهَ غَيْنُ حَمِيكُ اللهِ } [سورة لقمان: 12].

ترجمہ: ہر شکر کرنے والا اپنے ہی نفع کے لیے شکر کر تاہے، جو بھی ناشکری کرے وہ جان لے کہ اللہ تعالی بے نیاز اور تعریفوں والا ہے۔

جو شخص مزید نعمت کی چاہت رکھے تواسے (اپنی موجودہ نعمتوں پر) شکر اداکرنا چاہئے: { وَإِذْ تَأَذَّكَ رَثُكُمُ لَإِن شَكَرُتُو لَأَزِيدَنَكُمُ اللهِ إِسُامِيمِ: 7].

ترجمہ: جب تمہارے پرورد گارنے تمہیں آگاہ کر دیا کہ اگر تم شکر گزاری کروگے توبے شک میں تمہیں زیادہ دوں

\_6



....الله کس قدر رحمت والاہے!

عطیات ونواز شات کے معاملے میں دوسر وں سے اپناموازنہ کرنے سے بچو، کیوں کہ بیہ عمل تہہیں غم اوریریشانی میں مبتلا كردے كا، الله ياك وبرتر كے اس فرمان يرعمل كرو: { فَخُذْ مَآءَاتَـيْتُكَ وَكُن مِّنَ ٱلشَّنِكِرِينَ ﴿ اللهِ } [سورة الأعراف:144].

> ترجمہ: توجو کچھ تم کو میں نے عطا کیاہے اس کولواور شکر کرو۔ دلول کی گنجی:

جو انسان الله عزيز وبرتر كاشكر اداكر تاہے، وہ ان كا بھى شكر اداكر تاہے جن كے ہاتھوں پر الله تعالى نعمت كو ظاہر فرما تا ب اور ان مين سر فهرست والدين بين: {أَنِ الشَّكُرُ لِي وَلِوَ لِدَيْكَ إِلَى ٓ الْمَصِيرُ الله السورة لقمان: 14]. ترجمہ: کہ تومیری اور اپنے ماں باپ کی شکر گزاری کر، (تم سب کو)میری ہی طرف لوٹ کر آناہے۔

مند احدین حنبل میں وارد ہے کہ: "جولو گوں کاشکریہ ادانہیں کر تاوہ اللّٰہ تعالی کا بھی شکر ادانہیں کر تا" [حدیث صحیح ہے]۔

لِكُونِ أَيادِي جُودِهِ لَيس تُحْصَرُ كَذلِكَ شُكرُ الشُّكر يَحتاجُ يُشكَرُ

بِغَيرِ تَناءٍ دُوهَا الشُّكرُ يَصغُرُ

تَحَمَّلَ ضِمنَ الشُّكرِ مَا هُوَ أُكبَرُ

تَبَارَكَ مَن شَكرَ الوَرَى عَنهُ يَقصُرُ

وَشَاكِرُهَا يَحتاجُ شُكرًا لِشُكرهَا

فَفِي كُلّ شُكر نِعمةٌ بَعدَ نِعمةٍ

فَمَن رامَ يَقضِي حَقَّ وَاحِبِ شُكرِهَا

ترجمہ: بابرکت ہے وہ ذات جس کے لیے مخلوق کا شکریہ کم اور ہے ہے ، کیوں کہ اس کی سخاوت کے نمونے بے شار ہیں ، ان کاشکراداکرنے والا ان کے شکر کے لیے شکر کامختاج ہے،اسی طرح شکریے کاشکر شکریہ کامختاج ہے۔ گویاہر شکر کے اندر نعمت کالامتناہی سلسلہ ہے جن کے سامنے شکر حیوٹی چیز ہے۔ چنانچہ جو شخص ان نعمتوں کے شکر کاضر وری حق ادا کرناچا ہتا ہو، اسے شکر کاحق اداکرنے کے لیے شکرسے بھی بڑی ذمہ داری کا بوجھ اٹھانا پڑے گا۔ اے اللہ!اے سارے جہانوں کے یالنہار!توجمیں شکر گز اروں میں شامل فرما۔

#### **000000000000**





نبی علی کی صحیح حدیث ہے کہ آپ نے فرمایا: (میں اہل جنت میں سے سب کے بعد جنت میں جانے والے اور اہل دوزخ میں سب سے آخر میں اس سے نگنے والے کو جانتا ہوں، وہ ایک آدمی ہے جے قیامت کے دن لایا جائے گا اور کہا جائے گا: اس کے سامنے اس کے چھوٹے گناہ پیش کرو اور اس کے بڑے گناہ اٹھار کھو ( ایک طرف ہٹا دو) تو اس کے جھوٹے گناہ پیش کرو اور کہا جائے گا: فلال دن تو نے فلال طرف ہٹا دو) تو اس کے جھوٹے گناہ اس کے سامنے لائے جائیں گے اور کہا جائے گا: فلال فلال دن تو نے فلال فلال کام کیے ؟ وہ ( اپنے گناہوں کو قبول کرتے ہوئے ) کہے گا: ہال، فلال کام کیے ؟ وہ ( اپنے گناہوں کو قبول کرتے ہوئے ) کہے گا: ہال، وہ انکار نہ کرسکے گا، اور اسے ڈر ہو گا کہ کہیں اس کے بڑے گناہ نہ اس پر پیش کئے جائیں۔ حکم ہو گا: ہم نے جھے ہر ایک گناہ کے بیں نے اور کبی (گناہ کے ) کام کئے ہیں ہر ایک گناہ کے بدلے ایک نیکی دی، وہ کہے گا: اے میرے رب! میں نے اور کبی (گناہ کے ) کام کئے ہیں جہنہیں یہال نہیں دیکھ رہاہوں "۔

راوی حدیث ابو ذر رشی تنگیر بیان کرتے ہیں کہ: میں نے رسول اللہ علیہ کو ہنتے ہوئے دیکھا یہاں تک کہ آپ علیہ اللہ علیہ کی داڑھیں کی کہ آپ علیہ کی داڑھیں کیل گئیں۔[اسے مسلم نے روایت کیاہے] اللہ کتنا کریم و داتا ہے!اللہ کتنا حلیم و بر د بار ہے!اللہ کتنا عظیم و بر ترہے!

{ يَتَأَيُّهَا ٱلْإِنسَنُ مَا غَرَّكَ بِرَبِّكَ ٱلْكَرِيمِ ۚ ۚ } [سورة الانفطار:6]

ترجمہ: اے انسان! تخصے تیرے رب کریم سے کس چیزنے بہکا دیا۔



# [وَمَن شَكَرَ فَإِنَّمَا يَشَكُرُ لِنَفْسِهِ قَوَمَن كَفَرَ فَإِنَّ رَبِّي غَنَيُّ كَرِيمٌ الله [سورة النمل:40] ترجمه: جو آدمی شکر اداکر تاہے، وہ در حقیقت اپنے لئے شکر اداکر تاہے۔

کرم:ایک ایساجامع لفظ ہے جو تمام ترخو بیوں اور تعریفات کو شامل ہے،اس سے مر اد: صرف نوازش نہیں ہے، بلکہ اس کے اندر نواز نے کے تمام تر معانی پنہاں ہیں، اسی لیے اس اسم گرامی کے معنی میں اہل علم کے بہت سے اقوال آئے ہیں،اور وہ تمام معانی درست اور حق ہیں۔

ہماراکر یم و داتا پر وردگار عربی بہت زیادہ خیر و بھلائی اور عطاء و نوازش والا ہے ، وہ ہمیشہ خیر و بھلائی (سے نواز تار ہتا ہے )، اس کی قدر و منزلت بڑی اور شان نرالی ہے ، وہ تمام تر نقائص اور آفتوں سے پاک ہے ، وہ انعام واکرام اور فضل واحسان سے نواز نے والا ہے ، جو بغیر کسی بدلہ اور بناکسی سبب کے عطاکر تاہے ، حاجت مندکو بھی نواز تاہے اور جسے ضرورت نہیں اسے بھی دیتا ہے ، جب وعدہ کر تاہے تو اسے پوراکر تاہے ، ہر چھوٹی بڑی ضرور تیں اسی سے طلب کی جاتی ہیں ، جو اس کی پناہ لیتا ہے وہ ضائع نہیں ہوتا ، وہ گناہوں کو در گزر اور سیئات کو معاف کر تاہے ، بلکہ گناہوں کو ذرگزر اور سیئات کو معاف کر تاہے ، بلکہ گناہوں کو نیکیوں میں بدل دیتا ہے ، ہمارے ما نگنے سے پہلے ہی ہمیں نواز دیتا ہے۔

اس نے ہمیں کان ، آنکھ، دل ، اعضاء وجوارح، قوت وطاقت، اور ظاہری وباطنی صلاحیتوں سے نوازا، جنہیں ہم شار بھی نہیں کر سکتے:

{ وَإِن تَعُـُدُواْ نِعْمَتَ ٱللَّهِ لَا تَحْصُوهَا اللَّهِ لَا تَحْصُوها اللَّهِ لَا تَحْصُوها اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللّلَّا اللَّهُ ال

ترجمہ:اگرتم الله کی نعمتوں کو گننا چاہو تو نہیں گن سکو گے ، بے شک انسان بڑا ظالم ، بڑا ناشکر اہے۔





اللہ نے ہمیں بغیر مانگے اور مانگنے سے قبل ہی ان نعمتوں سے سر فراز کیا، محض اپنے جود وکرم اور نضل واحسان کی بنیاد پر ، چناں چہ وہ نواز تا بھی ہے اور سر اہتا بھی ہے۔

ہمارا کریم و داتا پرور دگار جل جلالہ: وہ ہے جس نے ہر چیز کا اندازہ لگایا اور معاف کیا، جو اپنے وعدے کو پورا کرتا ہے، اس نے مومنوں سے بیہ وعدہ کیا ہے کہ انہیں دنیا وآخرت میں مختلف قسم کے فضل واحسان، خیر و بھلائی، انعام واکر ام اور عطیات و نوازش سے سر فراز فرمائے گا۔

بلکہ اللہ پاک وبرتر کی سخاوت وفیاضی (اس قدر) ہے کہ: اس نے اپنے گناہ گار بندوں کے عذاب کو اپنی مشیئت پر مو قوف رکھا ہے،اگر چاہے توانہیں عذاب دے گااور چاہے توانہیں در گزر کر دے گا۔ ہمارا پر ورد گاروہ ہے جو کسی سائل کو (خالی ہاتھ) نہیں پھیرتا...."وہ شرمیلا اور سخی ہے "۔

# o الله نواز تا بھی ہے اور سر اہتا بھی ہے:

چناں چیروہ ایمان سے نواز تاہے ، پھراس کو سراہتااور اس کی تعریف کرتاہے:

{وَلَاكِنَّ ٱللَّهَ يَهْدِى مَن يَشَاءً وَمَا تُنفِقُواْ مِنْ خَيْرٍ فَلِأَنفُسِكُمْ وَمَا تُنفِقُونَ إِلَّا ٱبْتِغَاءَ وَجُهِ ٱللَّهِ وَمَا تُنفِقُواْ مِنْ خَيْرٍ يُوفَ إِلَيْكُمْ وَأَنتُمْ لَا تُظْلَمُونَ (اللَّهِ 372) (البَقرة: 272)

ترجمہ: لیکن اللہ جسے چاہتا ہے ہدایت دیتا ہے اور تم جو بھی کچھ اچھی چیز اللہ کے راہ میں خرچ کروگ، تواس کا فائدہ خود تمہیں ہی پہنچ گا، اور تم جو کچھ بھی خرچ کرو، وہ صرف اللہ کی رضا کے لئے کرو، اور تم جو بھی چیز (اللہ کی راہ میں) خرچ کروگے اس کا پورا پورا بدلہ تمہیں دیا جائے گاور تم پر ظلم نہیں کیاجائے گا۔



جنیدنے ایک شخص کواس آیت کی تلاوت کرتے ہوئے سنا: { إِنَّا وَجَدْنَاهُ صَابِرًا نِعْمَ ٱلْعَبَدُ ۖ إِنَّا هُوَ أَوَّابُ ﴿ اِنَّا وَجَدْنَاهُ صَابِرًا نِعْمَ ٱلْعَبَدُ ۗ إِنَّاهُ وَ أَوَّابُ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ اللَّهُ اللَّ

(ترجمہ: بے شک ہم نے ان کو صبر کرنے والا پایا تھا، وہ میرے اچھے بندہ تھے، وہ بے شک اپنے رب کی طرف رجوع کرنے والے تھے)۔ تو فرمایا: "سبحان اللہ!اللہ ہی نے نوازااور اسی نے تعریف بھی کی "، یعنی:اللہ نے اسے صبر سے نوازا، پھر اس پر اس کی تعریف اور ثنا کر رہاہے۔

إلى الله أُهدِي الحمدَ والشكرَ له الحمدُ مولانا عليه المعوَّلُ وأَشهدُ أن اللهَ لا ربَ غيرهُ كريمٌ رحيمٌ يُرتجى ويُؤمَّل

ترجمہ: اللہ ہی کی خدمت میں ہر قسم کی حمد و ثنا، شکر وسپاس اور تعریف کا ہدیہ پیش کر تا ہوں، اسی کے لیے تمام طرح کی تعریفات ہیں، وہی ہمارا آقا ہے اور اسی پر ہمارااعتماد و بھر وسہ ہے۔

میں گواہی دیتا ہوں کہ اللہ کے سوا کوئی پالنہار نہیں، وہ سخی وداتا اور رحیم ومہربان ہے، اسی سے (ہر چیز کی)امید قائم ہے۔

سخاوت اس کی صفات میں سے ہے ، جو د وفیاضی اس کی ایک عظیم ترین پہچپان ہے ، عطاء و نوازش اس کے بلند ترین عطیات میں سے ہے ، تو بھلااس سے بڑھ کر سخی اور دا تا کون ہو سکتا ہے ؟!

### o یقیناوه کریم وفیاض ہے:

مخلو قات اس کی نافر مانی کرتی ہیں، اور وہ ان کی نگر انی کر تاہے، ان کے بستر وں پر ایسے ان کی حفاظت کر تا ہے گویا کہ انہوں نے اس کی نافر مانی ہی نہ کی ہو، انہیں ایسے محفوظ رکھتاہے گویا کہ انہوں نے گناہ ہی نہ کیا ہو، (اس پر مستز ادبیہ کہ) نافر مان پر اپنے فضل اور گناہ گار پر اپنے احسان کی سخاوت کر تاہے .. کون ہے جس نے اسے پکاراہواور اس نے اس کی پکارنہ سنی ہو؟ کون ہے جس نے اس سے مانگاہواور اس نے اسے نہ دیاہو؟ کون ہے جس نے اس کے در کی پناہ لی ہو اور اس نے اسے دھتکار دیا ہو؟ وہی فضل واحسان کا مالک ہے اور اسی سے ہر قشم کا فضل واحسان ماتاہے، وہ سخی وفیاض ہے، اور اسی سے ہر قشم کی سخاوت وفیاضی حاصل ہوتی ہے، وہ کریم وداتاہے اور اسی سے ہر طرح کاجو دو کرم ملتاہے۔

# وه شکروسیاس سے بنیاز ہے:

ہمارابلند وبرتر پرورد گار ہمارے شکرسے بے نیاز ہے، اسے شکر کا کوئی فائدہ نہیں ماتا، اور نہ ہی ناشکری کرنے والے کی ناشکری اسے نقصان پہنچاتی ہے، اس کے باوجود وہ کریم وداتا ہے کہ (ناشکری اور گناہ پر) فوراً ىيزانېيى دىيا:

{وَمَن كَفَرَ فَإِنَّ رَبِّي غَنِيُّ كُرِيمٌ ﴿ إِنَّ الْمُل : 40]

ترجمہ:جوناشکری کر تاہے تو جان لیناچاہئے کہ میر ارب بے نیاز ، کرم والاہے۔

اس پاک وبرترکی بے نیازی اور فیاضی کا کمال ہے کہ:اس نے ہندوں کو اپنی عبادت کے لیے پیدا فرمایا اور ان سب كى روزى كى ذمه دارى لى ، خواه وه مومن مول ياكافر، انسان مول يا جنات: { وَمَا خَلَقَتُ ٱلِلَّي وَٱلْإِنسَ إِلَّا لِيَعْبُدُونِ ١٠٠ مَا أُرِيدُ مِنْهُم مِن رِّزْقِ وَمَا أُرِيدُ أَن يُطْعِمُونِ ١٠٠ إِنَّ ٱللَّهَ هُوَ ٱلرَّزَّاقُ ذُو ٱلْفُوَّةِ ٱلْمَتِينُ (٥٠) [سورة الذاريات:56-58]

ترجمہ: میں نے جنوں اور انسانوں کو صرف اس لئے پیدا کیا ہے کہ وہ میری عبادت کریں۔ میں نہ ان سے روزی چاہتا ہوں اور نہ میری بیہ چاہت ہے کہ وہ مجھے کھلائیں، بے شک اللہ ہی روزی رساں ہے، زبر دست طاقت والا ہے۔



### وہ تمناؤں سے بڑھ کرنواز تاہے:

اس کی عظمت شان دیکھئے کہ: ہماری مانگیں اور دعائیں اس پر بڑی نہیں ہوتیں، خواہ جتنی بھی زیادہ اور بڑی کیوں نہ ہوں، نبی عظمت شان دیکھئے کہ: ہماری مانگیں اور دعائیں اس پر بڑی نہیں سے کوئی شخص دعاکرے تو یہ نہے:

اے اللہ! اگر تو چاہے تو مجھے بخش دے، بلکہ وہ پختگی اور اصر ارسے سوال کرے اور بڑی رغبت کا اظہار کرے،
کیوں کہ دینے کے لیے اللہ تعالی کے نزدیک کوئی چیز بڑی نہیں ہے "۔[اسے مسلم نے روایت کیاہے]

بلکہ یہ اس پاک وبرتر رب کی سخاوت ہی ہے کہ: اس پاک وبرتر (اللہ) نے دعا کو اپنے نزدیک سب سے معزز عبادت قرار دیا، نبی علیہ سے ثابت ہے کہ آپ نے فرمایا: "اللہ پاک کے نزدیک دعاسے زیادہ کوئی چیز معزز نہیں" [ یہ حدیث حسن ہے، اسے ابن ماجہ نے روایت کیاہے]۔

بلکہ آپ (غور کریں کہ اللہ) پاک وبرتر کی نوازش کتنی عظیم ہے، آپ علیہ فرماتے ہیں: "بے شک اللہ تعالی حیاوالا اور سخی ہے، اسے اس بات سے شرم آتی ہے کہ جب کوئی آدمی اس کے سامنے ہاتھ پھیلا دے تووہ اس کے دونوں ہاتھوں کو خالی اور ناکام ونامر ادواپس کر دے" [یہ حدیث صحیح ہے، اسے ترمذی نے روایت کیا ہے]۔

اس کی سخاوت ہمیشہ رہنے والی ہے، وہ اس وقت تک جاری رہے گی جب کہ آپ اس سے ملا قات کریں گے ، آپ اس عظیم ترین ہدیہ اور نوازش پر غور کریں جو آپ کو قیامت کے دن پیش کی جائے گی اگر آپ مومن ہول گے: { أُولَاَئِكَ هُمُ ٱلْمُؤْمِنُونَ حَقًا لَّكُمُ دَرَجَاتُ عِندَ رَبِّهِمْ وَمَغْفِرَةٌ وَرِزْقُ كَرِيگُ اللهُ اللهُل

371



ترجمہ: وہی لوگ حقیقی مومن ہیں، انہیں ان کے رب کے پاس بلند مقامات ملیں گے اور اس کی مغفر ت اور باعزت روزی ملے گی۔

بلکہ اللہ آرزواور تمناسے بڑھ کر نوازے گا، متفق علیہ حدیث قدسی میں آیا ہے:"اللہ عزیز وبرتر کا ارشاد گرامی ہے کہ میں نے اپنے نیک بندول کے لیے وہ چیزیں تیار کرر کھی ہیں، جنہیں نہ کسی کی آنکھ نے دیکھا، نہ کانول نے سنااور نہ کبھی کسی انسان کے دل میں ان کا خیال ہی گزرا"،ان سب سے بڑھ کریہ کہ:اللہ کے باعزت چہرے کی طرف دیکھنے کا نثر ف حاصل ہو گا: { وُجُوهٌ يَوْمَبِنِهِ نَاضِرَةٌ ﴿ آ اَلَا اِلَى رَبِّمَا نَاظِرَةٌ ﴿ آ اللّٰهِ کَا اللّٰہِ کَا اللّٰہُ کَا اللّٰہِ کَا اللّٰہِ کَمْ اللّٰہِ کَا اللّٰہُ مَا کہ کہ کہ کہ کہ کہ کے اللّٰہ کا کہ کی طرف دیکھنے کا نثر ف حاصل ہو گا: { وُجُوهٌ یَوْمَبِنِهِ نَا خِیْنِ اللّٰہِ کَلَیْ اللّٰہِ اللّٰہِ کَا اللّٰہِ کَا اللّٰہِ کَا اللّٰہِ کَا اللّٰہُ کَا اللّٰہِ کَا اللّٰہُ کَا اللّٰہُ کَا اللّٰہِ کَا اللّٰہُ کَا کُمُوْتِ کے کی طرف دیکھنے کا نثر ف حاصل ہو گا: { وُجُوهٌ یَوْمَبِنِهِ نَا خِیْنِ اللّٰہِ کَا اللّٰہِ کَا اللّٰہُ ک

ترجمہ: کچھ چہرے اس دن شاداب ہوں گے ، اپنے رب کو دیکھ رہے ہوں گے۔ اے اللہ!اے تمام سنحیوں سے بڑے سخی! ہمیں ان خوش نصیبوں میں شامل کر دے۔

○ ميزان:

انعام واکرام اور ذلت واہانت کامعیار قیامت کے دن تقوی ہوگا:

{إِنَّ أَكُرَمَكُمْ عِندَ ٱللَّهِ أَنْقَىٰكُمْ } [سورة الحجرات: 13]

ترجمہ: بے شک اللہ کے نزدیک تم میں سب سے معزز وہ ہیں جو سب سے زیادہ پر ہیز گار ہیں۔

(اس دن) کافرول کی کوئی عزت نہیں ہو گی، بلکہ انہیں ذلت وتوہین کاسامنا ہو گا:

{ وَمَن يُهِنِ ٱللَّهُ فَمَا لَهُ, مِن مُّكُرِمِ إِنَّ ٱللَّهَ يَفْعَلُ مَا يَشَآءُ ١٤ ﴿ اللَّهِ الْحَجْ 18]



ترجمہ: بہت سے انسانوں کے لئے عذاب لازم ہو گیاہے، اور جسے الللدر سواکر دے اسے کوئی عزت نہیں دے سکتاہے۔ بے شک اللہ جو چاہتاہے اسے کر گزر تاہے۔

دنیا کے اندر لوگوں کے جومعیار اور میز ان ہیں، ان کا کوئی اعتبار نہ ہوگا، جن کا ذکر اللہ پاک وبر ترنے اپنے اس فرمان میں کیا ہے: { فَأَمَّا ٱلْإِنسَانُ إِذَا مَا ٱبْنَكَ لُهُ رَبُّهُ، فَأَ كُرَمَهُ، وَنَعَمَهُ، فَيَقُولُ رَقِت ٱكْرَمَنِ ﴿ وَأَمَّا إِذَا مَا ٱبْنَكَ لُهُ رَبُّهُ، فَأَكُر مَنْ مُؤْمَدُ وَيَعَمَهُ، فَيَقُولُ رَقِت أَكْرَمَنِ ﴿ وَأَمَّا إِذَا مَا ٱبْنَكَ لُهُ فَقَدَرَ عَلَيْهِ رِزْ فَهُ، فَيَقُولُ رَبِّ آهَننِ ﴿ آ﴾ [سورة الفجر: 15-16]

ترجمہ: لیکن انسان کو جب اس کارب آزما تاہے، پس اسے عزت دیتاہے اور اسے نعمت سے نواز تاہے، تو کہتاہے کہ میرے رب نے میر ااکر ام کیا ہے۔ اور جب اس کو آزما تاہے پس اس کی روزی اس پر تنگ کر دیتاہے تو وہ کہتاہے کہ میرے رب نے مجھے ذلیل ور سواکر دیاہے۔

ابن الجوزی و این الجوزی و الجوزی و این الجوزی و الجوزی و این الجوزی الجوزی و این ا

### ○ پندونقیحت...

جس کادل قر آن سے وابستہ ہو،اس کے لیے دنیاوآخرت کی خوش خبری ہے،اللہ پاک وبرتر کا فرمان ہے:

{إِنَّهُ وَلَقُرُءَ أَنُّ كُرِيمٌ ﴿ ﴿ إِنَّهُ وَلَا اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ ال

ترجمہ: بے شک بیہ معزز قر آن ہے۔

یعنی: بہت خیر و بھلائی والا، بیش بہاعلم و معرفت سے پُر، اپنے حافظ کو عزت اور اپنے قاری کو عظمت سے نواز نے والا ہے۔

(الله) پاک وبرتر سخی و داتا دو بن والے کو نجات دیتا، گمشدہ کو واپس لوٹاتا، مصیبت زدہ کو عافیت سے نوازتا، مظلوم کو فتح و کامیابی عطاکرتا، گمراہ کو ہدایت دیتا، فقیر کو مالد اربناتا، بیار کو شفاعطاکرتا، پریشان حال کی پریشان حال کی پریشانی دور کرتا اور یہ پیند کرتا ہے کہ آپ اسے اس کے اسمائے گرامی سے پکاریں اور دعا کریں، نبی علیت مصیبت کے وقت یہ دعا پڑھاکرتے تھے: "لا إلة إلا الله العظیم، لا إله إلا الله ربُ العماواتِ وربُ الأرض، وربُ العرش الكریم" [بخاری ومسلم]

ترجمہ: اللہ کے سواکوئی معبود برحق نہیں جو صاحب عظمت اور بر دبار ہے، اللہ کے سواکوئی معبود برحق نہیں جو عظمت اور بر دبار ہے، اللہ کے سواکوئی معبود برحق نہیں جو آسان وزمین اور عرش کریم کامالک ہے۔

اللہ تعالی سخی وفیاض کو محبوب رکھتا ہے، ابن رجب محت فرماتے ہیں: "جو شخص اللہ کے بندوں کے ساتھ فیاضی کرے، اللہ اس پر اپنی نوازش اور احسان کی فیاضی کرے گا، (کیوں کہ عمل کا) بدلہ اس کے ہم مثل ہوا کرتا ہے۔"۔

وأرجوهُ رجاءً لا يخيب به بليت به نوائبه تُشِيب به القلوب إلى من تَطمئِنُ به القلوب ولا مولى سواهُ ولا حبيب جميل السِترِ للداعي مجيب فياني عنك أناتني الذنوب ولكن ليس غيرك لى طبيب ولكن ليس غيرك لى طبيب

أغيب وذو اللطائف لا يغيب وأسأله السلامة من زمانٍ فانقلبوا وأسأله السلامة من زمانٍ فانقلبوا وأنزِلُ حاجتي في كل حالٍ ومَن لي غيرُ بابِ اللهِ بابُ كريمٌ مُنعِمٌ بَرُّ لَطِيفٌ فيا مَلِكَ الملوكِ أقِل عِثاري وأمرَضَي الهوى لهوانِ حَظّى



ترجمہ: میں غائب ہو جاتا ہوں لیکن لطف واحسان والا (پالنہار) کبھی غائب نہیں ہوتا، میں اس سے ایسی امیدر کھتا ہوں جو کبھی نامر اد نہیں ہوتی۔ میں اس زمانے (کے شر سے) اس کی سلامتی چاہتا ہوں جس کا میں شکار ہوں ، اس کے مصائب (انسان کو) بوڑھا کر دیتے ہیں۔ میں ہر حال میں اپنی ضرور تیں اس کی خدمت میں پیش کر تاہو جس سے دلوں کواطمنان حاصل ہوتا ہے۔ در الہی کے سوامیر سے لیے کوئی در نہیں ، اور نہ اس کے علاوہ میر اکوئی آ قا اور حبیب ہے۔ وہ کریم و داتا، منعم و محن ، نواز نے والا اور مہر بان ہے ، خو بصورتی کے ساتھ (گناہوں اور عیوب پر) پر دہ ڈالنے والا ہے ، دعا گو کی دعا کو قبول کرتا ہے۔ تو اسے باد شاہوں کے شاہ! میر سے گناہوں کو در گزر کر دیے ، کیوں کہ گناہوں نے ججھے تجھ سے دور کر دیا ہے۔ میر می شومی بخت کہ خواہش نفس کناہوں کو در گزر کر دیا ہے ، لیکن تیر سے سوامیر اکوئی طبیب بھی نہیں ہے۔

انے ججھے بیار کر دیا ہے ، لیکن تیر سے سوامیر اکوئی طبیب بھی نہیں ہے۔

اے اللہ! اے کریم و داتا! ہم پر اپنی جنت ، مغفر ت اور رضا و خوشنودی کی نوازش فرما۔





نبی است است ہے کہ آپ نے فرمایا: "اللہ تعالی فرماتا ہے: اے آدم کے بیٹے! میری عبادت کے لیے فارغ ہوجا، میں تیر اسینہ استغناو بے نیازی سے بھر دول گا اور تیرا فقر دور کر دول گا، اور اگر تونے ایسانہ کیا تو میں تیرے سینے کو اشغال سے بھر دول گا اور تیرا فقر دور نہیں کرول گا" [ بید حدیث صحیح ہے اور اسے ترمذی نے روایت کیا ہے]۔

صیحے حدیث ہے کہ: "اللہ کا ہاتھ بھر اہواہے اسے رات دن کی بخشش بھی کم نہیں کرتی، آپ اللہ کا ہاتھ بھر اہواہے اسے رات دن کی بخشش بھی کم نہیں کرتی، آپ اللہ فرمایا کیا تہ ہمیں معلوم ہے کہ جب اس نے آسان وزمین پیدا کئے ہیں اس نے کتناخرج کیاہے؟ اس نے بھی اس میں کوئی کی نہیں پیدا کی جو اس کے ہاتھ میں ہے "[اسے بخاری نے روایت کیا ہے اور الفاظ انہی کے روایت کردہ ہے، نیز مسلم نے بھی اسے روایت کیا ہے]

آسان وزمین اسی پاک وبرتر سے قائم ہیں، دنیا وآخرت کے تمام امور اسی سے درست ہوتے ہیں، تمام خشک وتراس کے سامنے سرنگوں ہیں۔

بادشاہت کی تنجیاں اسی کے ہاتھ میں ہیں، تمام چیزوں کا اندازہ اسی کے پاس ہے، سارے امور کی تنجیاں (خزانے) اس کی ملکیت میں ہیں، تمام بندوں کو اس کی طرف لوٹ کر جانا ہے، اسی کے لیے ہر قسم کی عزت



وبادشاہت ہے، وہ جو نواز دے اسے کوئی روکنے والا نہیں اور وہ جس چیز سے محروم کر دے ،اس سے کوئی نوازنے والا نہیں۔

توکیا سخی و داتا، قوی و زبر دست، رحیم و مهربان اور (هرچیزپر) قدرت رکھنے والا (پر وردگار) اس بات سے عاجز ہے کہ آپ کے لئے روٹی، یاغذایا مشروبات فراہم کرسکے تاکہ آپ زندہ رہ سکیں؟

ہمارے گئے کتنی مسرت آمیز اور سعادت بخش بات ہے کہ ہم اللہ کے خوبصورت ناموں میں ایک نام (المقیت تارک و تعالی) کے ساتھ (غور و فکر کے چند لمحات) گزاریں۔

الله عزيز وبرتر فرما تا ب: { مَّن يَشْفَعْ شَفَاعَةً حَسَنَةً يَكُن لَهُ ونَصِيبٌ مِّنْهَا ۗ وَمَن يَشْفَعْ شَفَعَةً سَفَعَةً حَسَنَةً يَكُن لَهُ وَنَصِيبٌ مِّنْهَا ۗ وَمَن يَشْفَعْ شَفَعَةً سَيَّتَةً يَكُن لَهُ وَكِفْلُ مِّنْهَا وَكَانَ ٱللَّهُ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ مُّقِينًا ﴿ ﴿ ﴾ [سورة النساء: 85]

ترجمہ: جو شخص کسی نیکی یا بھلے کام کی سفارش کرہے ، اسے بھی اس کا کچھ حصہ ملے گا اور جو برائی اور بدی کی

سفارش کرے اس کے لئے بھی اس میں سے ایک حصہ ہے ، اور اللّٰہ تعالی ہر چیز پر قدرت رکھنے والا ہے۔

المقيت: كے معنی ہیں قدرت رکھنے والا، جس نے تمام غذاؤں كو پيدا كيا۔

المقیت: کے معنی ہیں حفاظت کرنے والا، جو ہر چیز کوبقدر ضرورت اپنی حفاظت فراہم کر تاہے۔

ہمارا پاک وبرتر پرورد گار وہ ہے جو ہر مخلوق کو اس کی روزی بہم پہنچا تا ہے، ان کا رزق ان تک پہنچا تا ہے، اپنی حکمت اور تعریف کی بناپر جیسے چاہتا ہے اسے تقسیم کر تاہے۔

چناں چہ ہر مخلوق کی ایک (منفر د)غذاہے، جسموں کی غذا: کھانے اور پینے کی چیزیں ہیں، روحوں کی غذا: علم ومعرفت ہے، فرشتوں کی غذا: تشبیح (اللہ کی پاکی بیان کرنا) ہے۔



الله عزیز وبرتر اپنے بندوں کا محافظ ہے ، جو ان کی حفاظت کرتا ، ان کے احوال پر نظر رکھتا اور ان (کے تمام امور) سے باخبر رہتا ہے۔

پاک وبرتر پرورد گار بندوں کے مفاد اور ان کی منفعت کو بحال رکھتا ہے، انہیں غذا اور رزق سے نواز تا ہے۔

سب سے افضل رزق: عقل ہے، جس کو عقل و بینش مل گئی اسے اللہ پاک وبرتر نے عزت وشرف سے نواز دیا!

وجودًا على كلِ الخليقةِ مُسبَلُ وتزيدُ مع الإنفاقِ لا بدَّ يَبخلُ ومِن أن تكُن نُعماكَ عنا تُحُوَّلُ إلهي لكَ الفَضلُ الذي عَمَّمَ الوَرَى وغيرُك لو يَملكُ الخزائنَ التي أعوذُ بكَ اللهم من سوء صُنعِنا

ترجمہ: اے میرے معبود! تیراہی نضل ہے جو تمام مخلو قات میں عام ہے، (تیری ہی) سخاوت ہے جو ہر مخلوق میں پھیلی ہوئی ہے۔ تیرے سواا گر کسی کو تیرے ان خزانوں پر ملکیت ہوتی جن میں خرج کرنے سے اضافہ ہی ہو تا ہے، تب بھی وہ ضرور بخیلی کر تا۔اے اللہ! میں اپنے عمل بدسے تیری پناہ چاہتا ہوں، اور اس بات سے بھی کہ تیری نعتیں ہم سے چھن جائیں۔

# ٥ مطمئن ربين!

اس چیز میں مشغول نہ رہیں جس کی ذمہ داری خود (اللّٰہ نے) لی ہے، اللّٰہ نے اپنے بارے میں فرمایا کہ وہ (المقیت /غذادینے اور حفاظت کرنے والا) ہے اور فرمایا کہ وہ (الرزاق /رزق رساں) ہے۔



المقیت: رزاق سے زیادہ خاص (معنوں کا حامل اسم گرامی ) ہے، قوت سے مراد: وہ غذاہے جس سے دُھانچہ قائم رہتا ہے، جب کہ رزق: ہر اس چیز کو کہتے ہیں جو بندہ کی ملکیت میں ہو،خواہ وہ کھانے والی چیز ہویانہ ہو۔

جب تک زندگی باقی ہے تب تک غذا اور رزق دونوں ملتے رہیں گے ، اگر اللہ اپنی حکمت سے کوئی راستہ آپ کے سامنے بند کر دیتا ہے تواپنی رحمت سے کوئی دوسر اراستہ کھول بھی دیتا ہے۔

جنین کی حالت پر ہی غور کر لیجے کہ: اس کی غذاخون ہے ، جو صرف ایک راستے سے اسے ملتی ہے اور وہ ہے ناف ، لیکن جب وہ رحم مادر سے باہر آتا ہے تو یہ راستہ بند ہو جاتا ہے ، اور اس کے لیے دوراستے کھل جاتے ہیں ، جن سے اسے پہلے کی نسبت زیادہ عمدہ اور لذیذ غذا ملتی ہے ، اور وہ ہے خالص دودھ جو (پینے میں )خوش گوار ہو تا ہے ، پھر جب شیر خواری کی مدت پوری ہو جاتی ہے تو اس کے لیے چار راستے کھل جاتے ہیں جن سے اسے دو قسم کے مشر و بات ملتے ہیں ، کھانے سے مراد حیوانات (کے گوشت) اور نباتات (کی سبزیاں) مراد ہیں، جب کہ مشر و ب سے مراد : پانی اور دودھ ہیں۔

نیز جب اس کی موت ہو جاتی ہے تو یہ چاروں دروازے بند ہو جاتے ہیں ، اور مومنوں کے لیے جنت کے آٹھ دروازے کھول دئے جاتے ہیں ، جس دروازے سے چاہتے ہیں وہ اس میں داخل ہو جاتے ہیں!

# آپ الله کے شکر گزار بن جائیں!

اللَّه پاک وبرتر کی نعمتیں شار سے زیادہ ہیں،ان کو گننااور ان کا حساب لگانا ممکن نہیں:

{ وَإِن تَعُـُدُواْ نِعْمَتَ ٱللَّهِ لَا تَحْصُوهَآ إِنَّ ٱلْإِنسَانَ لَظَـُلُومٌ كَفَارٌ ﴿ اللَّهِ } [سورة إبراهيم:34]



ترجمه:اگرتم الله کے احسان گنناچا ہو توانہیں پورے گن بھی نہیں سکتے۔ یقیناانسان بڑا ہی بے انصاف اور ناشکر ا

ہے۔

جلالتِ شان والا منعم و محن بغیر کسی ضرورت اور خوف وامید کے مخلوق کو ان نعمتوں سے نواز تاہے، بلکہ محض اپنے فضل و کرم،احسان وانعام اور سخاوت و فیاضی کی بناپر ان سے سر فراز کر تاہے:

{ وَمَا خَلَقْتُ ٱلِجُنَّ وَٱلْإِنسَ إِلَّا لِيَعَبُدُونِ ١٠٠ مَا أُرِيدُ مِنْهُم مِّن رِّزْقِ وَمَا أُرِيدُ أَن يُطْعِمُونِ ١٠٠ إِنَّا

ٱللَّهَ هُوَ ٱلرَّزَّاقُ ذُو ٱلْقُوَّةِ ٱلْمَتِينُ ﴿ ﴿ اللَّهِ اللَّهُ الدَّارِياتِ: 56-58]

ترجمہ: میں نے جنات اور انسانوں کو محض اسی لیے پیدا کیا ہے کہ وہ صرف میری عبادت کریں۔نہ میں ان سے روزی چاہتا ہوں،نہ میری بیہ چاہت ہے کہ بیہ مجھے کھلائیں۔اللہ تعالی خود ہی سب کاروزی رساں توانائی والا اور زور آور ۔

لیکن بہت ہے لوگ شکر ادانہیں کرتے:

{ يعَرِفُونَ نِعْمَتَ ٱللّهِ ثُمَّ يُنْ كِرُونَهَا وَأَحَى تُرُهُمُ ٱلْكَنْفِرُونِ ﴿ اللّهِ } [سورة النحل:83]

ترجمہ: یہ اللّه کی نعتیں جانتے پہچاہتے ہوئے بھی ان کے منکر ہورہے ہیں، بلکہ ان میں سے اکثر ناشکرے ہیں۔

اس نے آپ کو عطاکیا جب کہ اس کے پاس آپ کا کوئی حق نہ تھا، پھر بھی آپ اس کے حقوق کے منکر

رہے! اس نے آپ کو نوازا جب کہ اس کے پاس آپ کا کوئی احسان نہ تھا، پھر بھی آپ نے اس کے احسان کا انکار کیا!

{ قُنِلَ ٱلْإِنسَانُ مَآ ٱلْفَرَهُ, ﴿ ﴿ اللَّهُ } [سورة عبس:17]





# ترجمہ:اللہ کی مار انسان پر کیسانا شکر اہے۔

آپ پر اللہ پاک وبرتر کی نعمتیں پیہم جاری وساری ہیں، جب آپ اس سے مانگتے ہیں، وہ نواز تاہے، جب اس سے دعا کرتے ہیں، وہ قبول کرتاہے، جب اس سے مدد طلب کرتے ہیں، وہ مدد کرتاہے، اس کے بغیر آپ کی بے نیازی نہیں، اس لئے اگر آپ شکر ادا بھی کریں تواس کے بعد ایک اور نعمت کا شکر ادا کریں کہ اس نے آپ کواس کی توفیق دی:

{ وَإِذْ تَأَذَّكَ رَبُّكُمْ لَهِن شَكَرْتُمْ لَأَزِيدَنَّكُمْ } [سورة إبراهيم: 7]

ترجمہ: جب تمہارے پر درد گارنے تمہیں آگاہ کر دیا کہ تم شکر گزاری کروگے توبے شک میں تمہیں زیادہ دوں

### نبازی کے ارکان:

بنی آدم کے پاس اگر سونے کی ایک بھری وادی بھی ہو تو ان کی چاہت ہو گی کے ان کے پاس دو وادیاں ہوں۔

خوش بختی یہ نہیں کہ آپ د نیاحاصل کرلیں، بلکہ انسان کی سعادت یہ ہے کہ:اس کے پاس دن بھر کی غذا موجود ہو، وہ جسمانی طور پر تندرست ہواور اسے امن وسکون حاصل ہو۔ نبی علیہ کی صحیح حدیث ہے کہ آپ نے فرمایا: "تم میں سے جس نے بھی صبح کی اس حال میں کہ وہ اپنے گھریا قوم میں امن سے ہو اور جسمانی لحاظ سے بالکل تندرست ہو اور دن بھر کی روزی اس کے پاس موجو د ہو تو گویا اس کے لیے پوری د نیاسمیٹ دی گئی "۔ [پے بالکل تندرست ہو اور دن بھر کی روزی اس کے پاس موجو د ہو تو گویا اس کے لیے پوری د نیاسمیٹ دی گئی "۔ [پے حدیث حسن ہے،اسے ترمذی نے روایت کیاہے]۔

## نیکوکارول کاطرز عمل:

381

مومن کادل اطمنان سے لبریز ہوتا ہے، کیول کہ وہ جانتا ہے کہ اللہ ہی محافظ و نگہبان اور رزق بہم پہنچانے والا ہے، اس کی روزی لکھ دی گئی ہے، وہ اس وقت تک نہیں مرسکتا جب تک کہ اپنی روزی حاصل نہ کرلے، چنال چہو وہ کوشش تو کرتا ہے لیکن بھر وسہ اللہ پرر کھتا ہے اور اپنی طاقت و قوت سے برائت ظاہر کرتا ہے، اس کا دل اس اللہ عزوجل سے وابستہ رہتا ہے جو محافظ و نگہبان اور رزق رسال ہے، اس پاک وبر ترکے بغیر نہ تو اس کی اپنی کوئی بساط ہے، نہ توت اور نہ کوئی طاقت۔

حبیبا کہ صحیح مسلم میں آیا ہے کہ نبی علیہ اپنے عزیز وبرتر رب سے روایت کرتے ہیں ، اللہ فرما تا ہے: "
اے میرے بندو! تم سب بھوکے ہو سوائے اس کے جس کو میں کھلاؤں۔ تو مجھ سے کھانامانگو میں تم کو کھلاؤں گا"۔

ابن رجب عُرِثُ فَر ماتے ہیں: بعض اسلاف اپنی نماز میں ہر ایک ضرورت اللہ سے مانگا کرتے تھے ، یہاں تک کہ آٹے کے لیے نمک اور بکری کے لئے حیارا بھی مانگتے "۔

جو شخص اللہ کے اسم گرامی (المقیت / محافظ اور رزق رساں) کو ہمہ وفت ذہن نشیں رکھے، اللہ جو نگہبان اور رزق رساں) کو ہمہ وفت ذہن نشیں رکھے، اللہ جو نگہبان اور رزق دینے والا ہے، اس کی معیت کو ہر حال میں محسوس کرے، اللہ کے خزانے پریقین و بھر وسہ رکھے.. تو اسے ہمشگی کی سعادت حاصل ہوگی، اور وہ ہے: دنیاوآخرت میں (اللہ کی) خوشنو دی۔

رسول اللہ ﷺ نے ایسے شخص کو متنبہ فرمایا ہے جو اجر و تواب کی طلب و چاہت میں اہل خانہ کی روزی بھی صدقہ کر دیتا ہے، جس کی وجہ سے یہ نیکی گناہ میں بدل جاتی ہے، کیوں کہ وہ (اس عمل کے ذریعہ) اپنے اہل وعیال اور غلاموں کو ضائع (اور محروم) کر دیتا ہے جن کے اخراجات اس پر واجب ہیں اور جو اس کے زیر سر پر ستی ہیں، اس لئے کہ نفقہ اور اخراجات کا تعلق انسانوں کے حقوق سے ہے، اور انہیں (اس کے مال کی)



زیادہ حاجت ہے، اور ان کاحق زیادہ ضروری ہے، نبی علیہ سے ثابت ہے کہ آپ نے فرمایا: "آدمی کے گنہگار ہونے کے لئہگار ہونے کے لئہگار ہونے کے لئہگار ہونے کے لئہگار ہونے کے لئہ کا فی ہے کہ وہ ان لوگوں کو جن کے اخراجات کی ذمہ داری اس کے اوپر ہے ضائع کر دے" [یہ حدیث حسن ہے، اسے ابو داود نے روایت کیاہے]۔

نبی علی این اہل خانہ کے تیک اتنے فکر مند رہتے کہ ان کے لئے پورے ایک سال کی روزی ذخیرہ کر لیتے، صحیح بخاری میں آیا ہے کہ نبی علیہ " بنی نضیر کے باغ کی تھجوریں چھ کر اپنے گھر والوں کے لیے سال تھر کی روزی جمع کر دیا کرتے تھے "۔

یعنی جوان کی غذا کے لیے (اور زندہ رہنے کے لئے)کافی ہو، تاکہ فقر وفاقہ سے وہ نڈھال نہ ہوں اور نہ دست سوال دراز کرکے ذلیل ونامر اد ہوں، اسی طرح ان کے لئے دنیا (کی نعمتوں کے دروازے) نہ کھول دے جائیں کہ وہ ان پر بھر وسہ کرکے بیٹھ جائیں، کیوں کہ دنیازا کل ہونے والی اور آخرت ہی باقی رہنے والی ہے ، اس لیے باقی رہنے والے کو فناہو جانے والے پر ترجیح دو، میرے پر ورد گار ان پر،ان کے اہل وعیال اور قیامت تک ان کے نقش یا کی پیروی کرنے والوں پر اپنی رحمتیں نازل فرمائے۔

اے اللہ! ہم تجھ سے تیرے اسم گرامی (المقیت / محافظ اور رزق رسال) کے حوالے سے یہ دعا کرتے ہیں کہ تو ہمیں اپنے کشادہ فضل واحسان سے رزق عطا کر اور اپنی اطاعت، ذکر اور شکریر ہماری مدد فرما۔

#### 



جب مومنوں نے اللہ کے اسم گرامی (الواسع جل جلالہ ) کے بارے میں سناتوان کے دل اس کے ذکر سے وابستہ ہو گئے، ان کی روحیں اس کے دیدار کی مشاق ہو گئیں، ان کے دلوں کو صرف اس کے سامنے خم ہونے، اس کے گھر کا طواف کرنے، اس کے حضور قیام کرنے، اس کی خاطر نیندسے بیدار ہونے اور اس کی راہ میں جانیں قربان کرنے سے ہی سیر ابی (اور سکون) ماتا ہے۔

الله عزيز وبرتر كا فرمان ہے:

{وَرَحْمَتِي وَسِعَتْ كُلُّ شَيْءٍ } [سورة الأعراف: 156]

ترجمہ:میری رحت تمام اشاپر محیطہ۔

نیزیاک وبرتررب نے فرمایا:

{وَاللَّهُ يُؤْتِي مُلْكُ مُن يَشَاءُ وَاللَّهُ وَسِعٌ عَلِيمٌ اللَّهُ } [سورة البقرة: 247]

ترجمہ:اللہ جسے چاہے اپناملک (باد شاہت) دے،اللہ تعالی کشادگی والا اور علم والا ہے۔

ہمارارب وہ عزیز وبرترہے جو کشادگی والا اور بے نیازہے ، جس کی بے نیازی تمام بندوں کو شامل ہے ، اس کی کفایت، فضل واحسان، جو دوسخااور تدبیر تمام مخلو قات کو محیط ہیں۔



الله عزیز وبرتر مطلق کشادگی والا ہے، وہ اپنی ذات، اساوصفات، اعمال وافعال اور بادشاہت وسلطنت میں درجہ کمال پر فائز ہے، کوئی بھی اس کی تعریف کماحقہ نہیں کر سکتا، وہ ویسا ہی ہے جیسے اس نے خود آپ اپنی ذات کی تعریف کی ہے۔ اس کی توصیف کرنے والی مخلوق خواہ جس قدر بھی اس کی توصیف بیان کرلیں، اس کی گفیت وہ ہیت تک نہیں پہنچ سکتے، اور نہ اپنے علم سے اس کا احاطہ کر سکتے ہیں۔

ہمارے پرورد گار کاعلم ہر ایک چیز کوشامل ہے۔

{وَسِعَ رَبُّنَا كُلُّ شَيْءٍ عِلْمًا } [سورة الأعراف:89]

ترجمہ: ہمارے رب کاعلم ہر چیز کو محیط ہے۔

اس سے کوئی بھی چیز مخفی نہیں،اللہ پاک وہرتراند ھیری رات میں سخت چٹان پر (رینگنے والی) کالی چیونٹی کی رینگ کو بھی سنتا ہے، آسمان وزمین میں کوئی بھی چیز اس سے پوشیدہ نہیں۔

اس کاعلم دلوں کے بھید اور سینوں میں چھپے ہر قشم کے خیر وشر کو بھی شامل ہے:

{ يَعْلَمُ خَآبِنَةَ ٱلْأَعْيُنِ وَمَا تُخْفِي ٱلصُّدُورُ ﴿ اللَّهِ } [سورة غافر:19]

ترجمہ: وہ آنکھوں کی خیانت کو اور سینوں کی پوشیدہ باتوں کو خوب جانتاہے۔

{ وَاعْلَمُواْ أَنَّ اللَّهَ يَعْلَمُ مَا فِي ٓ أَنفُسِكُمْ فَأَخْذَرُوهُ ۚ وَأَعْلَمُواْ أَنَّ ٱللَّهَ غَفُورٌ حَلِيكُمُ اللَّهَ } [سورة

البقرة:235]

ترجمہ: جان رکھو کہ اللہ تعالی کو تمہارے دلوں کی باتوں کا بھی علم ہے ، تم اس سے خوف کھاتے رہا کر واور بیہ بھی جان رکھو کہ اللہ تعالی بخشش اور علم والا ہے۔ ہمارا پاک وبرتر پرورد گار کشادہ مغفرت والا ہے ، جو ہر توبہ وانابت کرنے والے کی بخشش فرما تا ہے ، خواہ اس کے گناہ اور خطائیں جس قدر بھی ہوں:

{إِنَّ رَبَّكَ وَسِعُ ٱلْمَغْفِرَةِ } [سورة النجم:32]

ترجمہ: بے شک تیرارب بہت کشادہ مغفرت والاہے۔

ہماراکشادگی والا پاک وبرتررب وہ ہے جو اپنے بندوں پر دین کے معاملے میں کشادگی کرتا ہے ، جو ان کی اسطاعت میں نہ ہو ، اس کا انہیں مکلف نہیں کرتا:

{ وَلِلَّهِ ٱلْمُشْرِقُ وَٱلْمُغْرِبُ فَأَيْنَمَا تُوَلُّواْ فَثُمَّ وَجْهُ ٱللَّهِ إِنَّ ٱللَّهَ وَاسِعُ عَلِيمٌ ١٠٠٠ } [سورة

البقرة:115]

ترجمہ: مشرق ومغرب کا مالک اللہ ہی ہے۔تم جد ھر بھی رخ کرواد ھر اللہ کا ہی چہرہ ہے، اللہ تعالی کشادگی اور وسعت والا اور بڑے علم والا ہے۔

كريمٌ رحيمٌ يُربَّعى و يُؤَمَلُ ويَرفعُ مكروه آلبَلا ويزولُ فيُغني ويُقني دائمًا ويُحوِّلُ فنُدو العرشِ أعلى في الجلالِ وأجملُ فذو العرشِ أعلى في الجلالِ وأجملُ

و أشهدُ أن الله لا رب غيرهُ إذا سئِلَ الخيراتِ أعطى جزيلَها يَسِحُّ من الخيراتِ سحًّا على الوَرى إذ ا أكثرَ المثنى عليه من الثنا

ترجمہ: میں یہ گواہی دیتا ہوں کہ اللہ کے سواکوئی پالنہار نہیں، وہ سخی و داتا اور رحیم ومہربان ہے، اسی سے ہر طرح کی امیدیں قائم رکھی جاتی ہیں۔



جب اس سے بھلائیاں طلب کی جاتی ہیں، تووہ بیش بہا بھلائیوں سے نواز تا اور ناپیندیدہ آفت وبلا کوٹال دیتا ہے۔

مخلوق پر اپنی نوازش کی بارش برساتا ہے ، ہمیشہ (اپنے فضل سے ) انہیں بے نیازی ومالداری اور خوشی ومسرت عطاکر تااور (ان کی حالت ) بہتر سے خوب تر کر دیتا ہے۔

اگر ثناخواں اس کی مدح سرائی میں کثرت سے کام لے تو عرش والا جلال وجمال میں سب سے اعلی وبالا

# o کشاد گی والا (پالنہار) آپ کے فکر وغم کے لئے کافی ہے!

جو شخص اللہ کے اسم گرامی (الواسع / کشادگی والا) سے واقف ہو جائے، اس کا خوف جاتار ہتا ہے، اس کے دل میں اطمنان اپنی جگہ بنالیتاہے اور اس کے لئے امید کے دروازے کھول دئے جاتے ہیں۔

چناں چہ یہ کسان جس کے فصل کی کٹائی میں تاخیر ہور ہی ہے، خشکی اور قحط کاشا کی ہے، کھل (اور فصل)
کی ضرورت بڑھتی جار ہی ہے، جب اسے یہ معلوم ہو کہ اللہ کشادگی والا اور بڑاعلم والا ہے، تووہ آسان کی طرف
نظر اٹھائے گا، اس کا دل اپنے رب سے وابستہ ہوگا، اور یہ ندا لگائے گا: اے کشادہ نوازش والے ..اے
اللہ...اے کشادہ رحمت والے،اے جود وسخاکے مالک! مجھے پر اپنی برکات و خیر ات کی بارش برسادے۔

وہ بانچھ جسے زمانے نے چور کر دیا ہے، تکلیف نے اسے نڈھال کر دیا ہے، اولاد کا اشتیاق فزوں تر ہو گیا ہے کہ اسے کھلائے اور اپنی زندگی میں رنگ بھرے، لیکن حمل تھہر نہ پار ہا ہو بلکہ انسان کے اس قول سے افسر دہ ہو گیا ہو کہ: وہ بانچھ ہے! دریں اثنا کہ یہ حالات و قوع پذیر ہورہے ہوتے ہیں، غم کابسیر اہو تاہے، اس کے اندر



سے ایک دوسری زندگی جنم لیتی ہے جب وہ یہ یاد کرتاہے کہ اللہ کشادگی والا، کریم وداتا اور سخی وفیاض ہے، وہ کسی بھی ایسے سائل کو محروم نہیں لوٹا تاجو یقین کے ساتھ اس سے سوال کرے، چناں چہوہ یہ ندالگا تاہے:

{رَبِّ هَبْ لِي مِن لَّدُنكَ ذُرِّيَّةً طَيِّبَةً } [سورة آل عمران:38]

ترجمہ:اےمیرے پرورد گار! مجھےاپنے پاسسے پاکیزہ اولاد عطافرہا۔

{ رَبِّ لَا تَذَرْفِ فَكُرْدًا وَأَنْتَ خَيْرُ ٱلْوَارِثِينَ ﴿ فَالْسَتَجَبِّنَا لَهُ، وَوَهَبِّنَا لَهُ، يَحْيَف وَأَصْلَحْنَ لَهُ، زَوْجَهُ وَ إِنَّهُمْ كَاثُوا يُسَرِعُونَ فِي ٱلْخَيْرَةِ وَيَدْعُونَا رَغَبًا وَرَهَبًا أَ وَكَانُواْ لَنَا خَدْشِعِينَ ﴿ ﴾ [سورة الأنبياء:89-90]

ترجمہ: اے میرے پرورد گار! مجھے تنہانہ چھوڑ، توسب سے بہتر وارث ہے۔ ہم نے اس کی دعا کو قبول فرما کر اسے یکی عطافرمایا اور ان کی بیوی کو ان کے لئے درست کر دیا۔ یہ بزرگ لوگ نیک کاموں کی طرف جلدی کرتے سے اور ہمیں لالچ طبع اور ڈرخوف سے ایکارتے تھے اور ہمارے سامنے عاجزی کرنے والے تھے۔

اسی طرح وہ مریض جس کی آہ وفغال کو اللہ سنتا ہے ، جس کے دکھ در دسے اللہ واقف ہو تاہے، جب وہ کشادہ نوازش والے (پالنہار کو) یاد کر تاہے اور بیریاد کر تاہے کہ وہی شافی اوراپنے بندوں کے لیے کافی ہے ، تووہ بیرندالگاتاہے:

> {أَنِّي مَسَّنِي ٱلطُّبُرُّ وَأَنْتَ أَرْحَكُمُ ٱلرَّحِينَ ﴿ اللَّهِ السَّرِةِ الأَسْمِاء:83] ترجمہ: مجھے یہ بیاری لگ گئ ہے اور تورحم کرنے والوں سے زیادہ رحم کرنے والاہے۔



چناں چپہ اللّٰہ پاک وبرتر اس کے دکھ اور غم کو دور کر دیتا اور اسے شفاسے نواز تاہے… یقیناً وہ اللّٰہ عزوجل کشادگی والاہے۔

قرض دار کے دل میں فکر وغم کا جوم ہوتا ہے، یہاں تک کہ وہ یہ سمجھ لیتا ہے کہ ان سے کوئی چھٹکارا اور نجات کی راہ نہیں، پھر دیکھتے ہی دیکھتے اللہ پاک وبرتر اس کے دل کا دروازہ کھول دیتا ہے، اسے اپنی پناہ میں لے لیتا ہے، چناں چپہ وہ کشادہ نوازش، سخاوت اور جو دو کرم والے (پالنہار) کی بارگاہ میں پناہ لیتا اور بیہ ندالگا تا ہے: اے ضرور تول کو یوری کرنے والے .. اے کشادہ نوازش والے!

أَمَّن يُجِيبُ ٱلْمُصْلَطَرَّ إِذَا دَعَاهُ وَيَكْشِفُ ٱلسُّوَءَ وَيَجْعَلُكُمْ خُلَفَآءَ ٱلْأَرْضِ أَعِلَهُ مَّعَ ٱللَّهِ قَلِيلًا مَّا تَذَكَّرُونَ ۚ [سورة النمل:62]

# ترجمہ: بے کس کی بیکار کو جب کہ وہ بیکارے ، کون قبول کرکے سختی کو دور کر دیتا ہے۔

دیکھتے ہی دیکھتے اللہ قرض کو ادا کر دیتا اور اسے ایسی جگہ سے رزق نواز تاہے جہاں سے اسے وہم و گمان بھی نہیں ہوتا، اس کے ہونٹوں پر مسکر اہٹ لہرانے لگتی ہے، دل کوسکون ملتا اور جان کو قرار نصیب ہوتا ہے:

{ قُلِ ٱللَّهُ يُنَجِّيكُم مِّنَّهَا وَمِن كُلِّ كَرْبٍ } [سورة الأنعام:64]

ترجمہ: آپ کہہ دیجئے کہ اللہ ہی تم کو ان سے نجات دیتا ہے اور ہر غم سے۔

عالم دین کے سامنے مشکل مسلہ پیش آتا ہے، درست جواب اس (کی دستر س سے) دور معلوم ہوتا ہے،
اس کے لئے جواب دینا مشکل ہوجاتا ہے، وہ زمین پر اپنی ناک رگڑتے ہوئے اللہ کو پکارتا اور مدد کی گوہار لگاتا
ہے: اے کشادہ نوازش والے .. اے کشادہ علم والے .. اے ابر ہیم کو علم دینے والے مجھے علم سے نواز .. اے
سلیمان کو فہم و فراست دینے والے مجھے بھی فہم و فراست سے نواز!



دیکھتے ہی دیکھتے توفیق الهی اس کے در پر دستک دینے لگتی ہے، اور کشادگی والے پاک وبرتر (پالنہار کے فضل و کرم سے ) تمام گرہیں کھلنے لگتی ہیں۔

میاں بیوی میں اختلاف ہو جاتا ہے، رشتے کا بند ھن ٹوٹ جاتا ہے، محبت کی لڑیاں ٹوٹ کر بکھر جاتی ہیں، طلاق کے بعد ان کی حالت بدتر اور ناگفتہ بہ ہو جاتی ہے، وہ دونوں ہی کشادگی والے اللہ کی پناہ لیتے ہیں۔ دیکھتے ہی دیکھتے ہی دیکھتے اللہ تعالی دونوں کو ایک کھوئی ہوئی بھلائی کے بدلے دوسری نوازش و نعمت سے سر فراز کر دیتا ہے:

{ وَإِن يَنْفَرَّ قَا يُغَينِ ٱللَّهُ كُلُّ مِن سَعَتِهِ ۚ وَكَانَ ٱللَّهُ وَسِعًا حَكِيمًا ﴿ اللهِ السَاء:130] ترجمہ: اگر میاں بیوی جدا ہو جائیں تو اللہ تعالی اپنی وسعت سے ہر ایک کو بے نیاز کر دے گا، اللہ تعالی وسعت والا عکمت والا ہے۔

#### تجارت كافائده...

انسان خرج کرنے سے کترا تا ہے کیوں کہ وہ فقیری سے ڈرتا ہے ،اس کی وجہ صرف یہ ہے کہ شیطان اس کے دل میں برائی اور فقر وفاقہ کاوسوسہ پیدا کرتا اور اسے بخیلی کی دعوت دیتا ہے:

{ ٱلشَّيْطَانُ يَعِدُكُمُ ٱلْفَقْرَ وَيَأْمُرُكُم بِٱلْفَحْشَكَآءِ ۖ وَٱللَّهُ يَعِدُكُم مَّغْ فِرَةً مِّنْهُ وَفَضْلاً ۗ وَٱللَّهُ وَاللَّهُ وَلَهُ وَاللَّهُ وَاللْمُ اللَّهُ وَاللَّهُ و



ترجمہ: شیطان تہہیں فقیری سے دھمکا تاہے اور بے حیائی کا تھم دیتاہے ، اور اللہ تعالی تم سے اپنی بخشش اور فضل کا وعدہ کرتا ہے۔ اللہ تعالی وسعت والا اور علم والا ہے۔

مومن کویہ یادر کھناچاہئے کہ اللہ کشادگی والا اور سخی ودا تاہے،اس پاک وبرترنے یہ وعدہ فرمایاہے:

{ مَّن ذَا ٱلَّذِي يُقْرِضُ ٱللَّهَ قَرْضًا حَسَنًا فَيُضَلِعِفَهُۥ لَهُۥ أَضْعَافًا كَثِيرَةً ۚ وَٱللَّهُ يَقْبِضُ وَيَبْضُطُ

وَ إِلَيْهِ تُرْجَعُونَ ﴿ إِنَّ } [سورة البقرة: 245]

ترجمہ: ایسا بھی کوئی ہے جو اللہ تعالی کو اچھا قرض دے پس اللہ تعالی اسے بہت بڑھا چڑھا کر عطا فرمائے۔اللہ ہی تنگی اور کشادگی کرتاہے اور تم سب اسی کی طرف لوٹائے جاؤگے۔

نیز مومن کوچاہئے کہ اللہ پاک وبرتر کے اس فرمان کو بھی یادر کھے:

{قُلُ إِنَّ ٱلْفَضَّ لَ بِيدِ ٱللَّهِ يُؤْتِيهِ مَن يَشَآهُ ۗ وَٱللَّهُ وَسِعُ عَلِيمٌ ﴿ اللَّهِ عَرال: 73]

ترجمہ: آپ کہہ دیجئے کہ فضل تو اللہ تعالی ہی کے ہاتھ میں ہے ، وہ جسے چاہے اسے دے ، اللہ وسعت والا اور جاننے والا ہے۔

چناں چہوہ اپنے رب کو قرض دیتے ہوئے اپنے مال کوخرج کرے اور یہ یقین رکھے کہ اللہ بزرگ وبرتر اسے دنیا وآخرت میں اس کا بہتر بدلہ عطافرمائے گا، (اگر ایسا کیا تو) دیکھتے ہی دیکھتے اس پر برکت ورحمت کی بر کھابر سنے لگے گی اور (اس پر)اللہ کے فضل واحسان مزید بڑھ جائیں گے جو کشادگی والا، سخی ودا تا اور فیاض ہے۔

## خوف کھانے والے (بندوں) کے آنسو..



اشک بار ہوجاتی ہیں، پھر وہ الله عزیز وبرتر کے اس فرمان کو یاد کر تاہے کہ: {وَرَحْمَةِ وَسِعَتُ كُلَّ شَيْءً }

[سورة الأعراف:156]

ترجمہ:میر کارحت ہرایک چیز کومحیط ہے۔

نیزاس فرمان باری تعالی کو بھی دہرا تاہے:

{إِنَّ رَبَّكَ وَسِعُ ٱلْمَغْفِرَةِ } [سورة النجم:32]

ترجمہ: بے شک تیر ارب بہت کشادہ مغفرت والاہے۔

بالآخر الله عزیز وبرتر کے حضور میں توبہ اور انابت کا اعلان کر تاہے، اور یہ امید کر تاہے کہ اللہ پاک وبرتر کے اس فرمان میں اس کو بھی شمولیت حاصل ہو جائے گی:

{ إِلَّا مَن تَابَ وَءَامَن وَعَمِلَ عَكَمَلًا صَالِحًا فَأُوْلَتِهِكَ يُبَدِّلُ ٱللَّهُ سَيِّعَاتِهِمْ حَسَنَتٍ وَكَانَ ٱللَّهُ

غَ فُورًا رَّحِيمًا سُ } [سورة الفرقان:70]

ترجمہ: سوائے ان لوگوں کے جو توبہ کریں اور ایمان لائیں اور نیک کام کریں۔ایسے لوگوں کے گناہوں کو اللہ تعالی نیکیوں سے بدل دیتا ہے۔ اللہ بخشنے والامہر بانی کرنے والا ہے۔

فرشتوں کی اس دعا کو بھی محسوس کررہاہو تاہے:

{رَبَّنَا وَسِعْتَ كُلَّ شَيْءٍ رَّحْمَةً وَعِلْمَا فَأُغْفِرْ لِلَّذِينَ تَابُواْ وَٱتَّبَعُواْ سَبِيلَكَ وَقِهِمُ عَذَابَ الْجَحِيمِ

(٧) [سورة غافر:7]





ترجمہ: اے ہمارے پرورد گار! تونے ہر چیز کو اپنی رحمت اور علم سے گھیر رکھا ہے۔ پس تو انہیں بخش دے جو تو ہہ کریں اور تیری راہ کی پیروی کریں اور تو انہیں دوزخ کے عذاب سے بھی بچالے۔

توبہ اس کے دل کی سوزش اور نفس کی تھبلس کو دھل دیتی ہے ، اور اللّٰہ پاک وبر تر اسے توبہ کرنے والوں اور پاکیزگی اختیار کرنے والوں میں شامل فرمادیتا ہے ، نیز اس پریہ بھی احسان کر تاہے کہ تادم حیات اسے راہ متنقیم پر گامز ن رکھتا ہے ، پھر انجام کار جنت کی نعمتوں سے بہرہ ور کر تاہے ، جہاں وہ یہ خوش خبری ساعت کر تاہے:

{ إِنَّ هَنَذَا لَرِزْقُنَا مَا لَهُ مِن نَّفَادٍ ١٠٠٠ } [سورة ص:54]

ترجمہ: بے شک روزی (خاص) ہماراعطیہ ہیں، جن کا تبھی خاتمہ ہی نہیں۔

#### ○ پيغامات...

ہمارایاک وبرتر پر ورد گار وہ ہے جس کی رحمت تمام مخلو قات کو محیط ہے:

{ ذُو رَحْمَةٍ وَسِعَةٍ } [سورة الأنعام: 147]

ترجمه: تمهارارب براي وسيع رحت والاب\_

اللہ نے دین کے معاملے میں اپنے بندوں پر کشادگی رکھی ہے، ان سے تنگی کو دور فرمادیا ہے، بیار، مسافر اور عمر دراز جیسے معذور لوگوں کے ساتھ آسانی روار کھی ہے، چناں چپہ انہیں پاک وبرتر پرورد گارنے الیی چیزوں کا مکلف نہیں کیا ہے جوان کی طاقت سے باہر ہو:

{لَا تُكَلَّفُ نَفْسُ إِلَّا وُسْعَهَا } [سورة البقرة: 233]

ترجمہ: ہر شخص اتنی ہی تکلیف دیاجا تاہے جتنی اس کی طاقت ہو۔

جس کے لیے روئے زمین تنگ پڑجائے تواللہ عزیز وبرترنے ایسے بندوں کے لیے زمین کو کشادہ کر دیاہے:



### { وَأَرْضُ ٱللَّهِ وَسِعَةً } [سورة الزمر:10]

### ترجمہ: اللہ تعالی کی زمین بہت کشادہ ہے۔

سب سے کشادہ نوازش جس سے اللہ پاک وبرتر اپنی مخلوق کو نواز تاہے وہ صبر ہے، نبی عظیمہ کی صحیح حدیث ہے کہ آپ نے فرمایا: "کسی کو بھی صبر سے بڑھ کر کشادہ اور بہتر نوازش نہیں دی گئی"[اسے بخاری نے روایت کیا ہے، مذکورہ الفاظ بخاری ہی کی روایت کردہ ہیں، اور مسلم نے بھی اسے روایت کیا ہے]۔

صبر تمام عباد توں میں داخل (اور مطلوب) ہے، چناں چہ اطاعت (کی بجا آوری) پر صبر ضروری ہے، گناہ ومعصیت سے بازر ہنے پر صبر ضروری ہے، اللہ پاک وبر ترکی تقدیروں پر صبر ضروری ہے، پوری زندگی ہی صبر سے عبارت ہے یہاں تک کہ ہم اللہ عزیز وبر ترسے جاملیں۔

حسن بھری عُرِیْتُ فرماتے ہیں: "صبر: خیر و بھلائی کے خزانوں میں سے ایک خزانہ ہے، جس سے اللہ اپنے اسی بندہ کو نواز تاہے جواس کے نزدیک معزز ہو"۔

يا من يُغيثُ الوَرى مِن بعدِ ما قَنَطُوا الحَم عبادًا أَكُفَ الفقرِ قد بَسَطُوا عَوَدَهَم بسطَ أرزاقِ بِلا سبب ميل رجاءٍ نحوَه انبَسطُوا

ترجمہ: اے وہ پرورد گار جومایوس کے بعد بھی مخلوق کی مدد کر تاہے، اپنے ان بندوں پررحم فرما جنہوں نے فقیری کے ہاتھ تیری طرف پھیلا دئے ہیں۔ تونے انہیں بغیر کسی سبب کے بھی رزق کی فراوانی کاخو گر بنادیاہے، سوائے اس کے کہ انہوں نے تجھ سے ہی بہتر امیدیں قائم رکھیں۔

اے اللہ... اے کشادہ نوازش والے (پالنہار!) ہم میں سے ہر ایک کواس کی مانگ سے بڑھ کر نواز، کیوں کہ تو ہر چیز پر قادر ہے۔

#### 







ابن الجوزی عین قرماتے ہیں: "جو اپنی خلوت و تنہائی درست کر لیتاہے، اس کی برتری اور خوبی کی خوشبو بھر نے لگتی ہے اور دل اس کی عطر بیزی کے شیفتہ و فریفتہ ہوجاتے ہیں، اس لئے تنہائیوں میں اللہ کاخوف لازم بھر نے لگتی ہے اور دل اس کی عطر بیزی کے شیفتہ و فریفتہ ہوجاتے ہیں، اس لئے تنہائیوں میں اللہ کاخوف لازم بھریں کھریں کہنچاسکتی "۔

ابو حفص نیسابوری مُحَدِّ الله و مقط و از ہیں: "جب لوگوں کے پاس ہیٹھو تواپنے دل اور اپنے نفس کو وعظ و نصحیت کرتے رہو، اس بات سے دھوکے میں نہ پڑو کہ وہ تمہارے پاس مجلس جمائے بیٹھے ہیں، کیوں کہ وہ تو محض تمہارے پاس مجلس جمائے بیٹھے ہیں، کیوں کہ وہ تو محض تمہارے پاش مرکود کھتے ہیں، اور الله تمہارے باطن پر بھی نگاہ رکھتاہے "۔

اللہ کے نزدیک ایک اعلی ترین مقام یہ بھی ہے کہ: مومن اپنے عزیز وبر ترپر ورد گار کی نگر انی و نگہبانی کو محسوس کر تارہے ، اور ہمہ وقت یہ یاد رکھے کہ اللہ اسے دیکھ رہاہے ، اللہ اپنی بلند وبر تر ذات کی تعریف کرتے ہوئے فرما تا

ے: {إِنَّ ٱللَّهَ كَانَ عَلَيْكُمْ رَقِيبًا ﴿ اللَّهِ كَانَ عَلَيْكُمْ رَقِيبًا ﴿ اللَّهِ السَّاء: 1]

# ترجمه: بيشك الله تعالى تم پر نگهبان ب\_

ہمارا پاک وبرتر پرورد گار نگہبان ہے،وہ سینوں کے بھید سے بھی واقف ہے،وہ ایسا محافظ ہے کہ کوئی بھی چیز اس کے دائرہ علم سے او حجل نہیں۔



ہمارا پرورد گار دلوں کی باتوں کو بھی جانتا ہے ، راز ہائے سربستہ اور آئکھوں کی جھیک کو بھی دیکھتا ہے ، ہر انسان کے تمام حرکات کی نگرانی کررہاہے۔

ہمارا یا کنہار بندوں کے اعمال اور ان کے افعال کی نگہبانی کر رہاہے۔

وہ نگران بھی ہے اور محافظ بھی، جس کاوہ محافظ ہے ،اس کا نگراں بھی ہے ،اس نے ساری مخلو قات کی حفاظت فرمائی، انہیں بہترین نظام کا تابع بنایا اور ان کی کامل ترین تدبیر کی۔

وهو الرقيبُ على الخواطرِ واللَّوا حظِ كيف بالأفعالِ والأركانِ

ترجمہ: وہ دلوں کے خیال اور آئکھوں کی جھیک کی بھی نگرانی کررہاہے، تو (ہمارے) افعال اور کر دار کا کیا یو چھنا

{ وَمَا يَعْ زُبُ عَن رَّبِكَ مِن مِّثْقَالِ ذَرَّةٍ فِ ٱلْأَرْضِ وَلَا فِي ٱلسَّمَآءِ وَلَآ أَصْغَرَ مِن ذَلِكَ وَلَآ أَكْبَرَ إِلَّا فِي

كِنَبِ مُّبِينٍ اللهُ } [سورة يونس: 61]

ترجمہ: آپ کے رب سے کوئی چیز ذرہ بر ابر بھی غائب نہیں نہ زمین میں اور نہ آسان میں ،اور نہ کوئی چیز اس سے حچوٹی اور نہ کوئی چیز بڑی مگریہ سب کتاب مبین ہے۔

اللّٰہ پاک وبرتر بندے کے احوال ، اس کے شب وروز کی حرکت ونشاط ، اس کے ظاہر وباطن اور سفر وحضر سے باخبرہے۔

یاک وہرتر نگہبان سنتا اور دیکھتاہے، بلکہ ہونٹ کے جنبش کرنے اور قلم کے تحریر کرنے سے قبل ہی سینوں کے بھید سے بھی واقف ہو جاتا ہے۔



اس کاعلم مطلق ہر ایک موجود چیز کو محیط ہے، اس کی کامل ترین وا قفیت ہر ایک مخلوق کو شامل ہے، اس کے علم ووا قفیت اور دائرہ آگہی سے کوئی بھی چیز خارج نہیں، نہ تو غائب انسان پاک وبرتر نگہبان (کی نظر) سے او جھل ہو سکتا ہے اور نہ پوشیدہ رہنے والے شخص کی پوشیدگی عظیم وبرتر (پر ورد گار کی نگاہ سے) اسے دور کر سکتی ہے، سرگوشی اس کے نزدیک ظاہر ہے، راز اس کے لئے راز نہیں اور پوشیدگی اس کے نزدیک اظہار ہے۔

# o کامیاب ہو گیا...

متدرک میں آیا ہے کہ ایک شخص رسول اللہ علیہ کی خدمت میں حاضر ہوا اور عرض کرنے لگا: اے اللہ کے رسول! مجھے کوئی جامع سورہ پڑھا دیجئے، رسول اللہ علیہ اللہ کے رسول! مجھے کوئی جامع سورہ پڑھا دیجئے، رسول اللہ علیہ است سورہ زلزلہ (إذا زلزت الأرض زلزالها)
پڑھانے گئے یہاں تک کہ پوری پڑھا دی، اس شخص نے کہا: قسم ہے اس ذات کی جس نے آپ کو حق کے ساتھ مبعوث کیا! میں اس سے زیادہ مجھی نہیں پڑھوں گا۔ پھر وہ شخص چلا گیا اور رسول اللہ علیہ نے فرمایا: "وہ شخص کامیاب ہو گیا" [اسے حاکم اور ذہبی نے صحیح کہا ہے]۔

مندامام احمد میں صعصعہ بن معاویہ سے مروی ہے کہ وہ نبی علیہ کی خدمت میں حاضر ہوئے تو آپ نے اسے یہ آیت پڑھ کر سنائی: { فَمَن یَعْمَلُ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ خَیْرًا یَسَرُهُ، ﴿ ﴿ وَمَن یَعْمَلُ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ شَیْرًا یَسَرُهُ، ﴿ ﴾ [سورة الزلزية: 7-8]

ترجمہ: جس نے ذرہ برابر نیکی کی ہو گی وہ اسے دیکھ لے گااور جس نے ذرہ برابر برائی کی ہو گی وہ اسے دیکھ لے گا۔

توانہوں نے عرض کیا: "بس کافی ہے! اگر میں ان (دو آیتوں) کے علاوہ دیگر آیتیں نہ بھی سنوں تو بھی مجھے کوئی پرواہ نہیں"[اس حدیث کوار ناؤوط نے حسن قرار دیاہے]۔





صرف ایک آیت بھی انسان کو فقہ وبصیرت سے لیس کرکے اپنے پرورد گارسے قریب کر سکتی ہے، (شرط یہ ہے کہ)وہ جب جب اس آیت کو پڑھے تواس پر عمل بھی کرے:

{إِنَّ ٱللَّهَ كَانَ عَلَيْكُمْ رَقِيبًا ﴿ } [سورة النساء: 1]

ترجمہ: بے شک اللہ تعالی تم پر نگہبان ہے۔

مومن یہ جانتاہے کہ اللہ پاک وبرتر اس کا نگہبان ہے، اس حال میں اسے دیکھر ہاہے، اس لئے وہ اپنی سانسوں پر بھی نگاہ رکھتااور اپنے عمل کو اپنے پرور د گار کے لئے خالص کر تاہے، وہ ہر عمل میں اللہ کو نگر ال سمجھتاہے ... اپنے رب کی نگہبانی کو محسوس کر تااور ہمہ وقت اسے یادر کھتاہے، جس کی وجہ سے وہ مقام احسان پر فائز ہو تاہے:

{ قُلْ إِنَّ صَلَاتِي وَنُسُكِي وَمُعْيَاى وَمَمَاقِ لِلَّهِ رَبِّ ٱلْعَالَمِينَ ﴿ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا الْعَامِ: 162] ترجمه: آپ فرماد یجئے کہ بالیقین میری نماز اور میری ساری عبادت اور میر اجینا اور میر امر نابیہ سب خالص اللہ ہی کا ہے جوسارے جہان کا مالک ہے۔

علماء فرماتے ہیں: یہ ایک افضل ترین عبادت ہے کہ: ہمیشہ اور ہمہ وقت اللّٰہ کو نگر اں ونگہباں تصور کیا جائے۔ الله كي معيت:

آپ اپنی زندگی میں جس قدر اللّٰہ پاک وبرتر کو نگر ال تسلیم کریں گے ،اسی قدر آپ کواللّٰہ کی معیت حاصل ہو گی۔

اس لئے اطاعت سے قبل ، اطاعت کے دوران اور مباح اعمال کے وقت اور گناہ کرتے ہوئے بھی اپنے آ قاکی نگہبانی یادر کھیں،اطاعت سے قبل (اس کاطریقہ یہ ہے کہ)ا پنی نیت کا جائزہ لیں اور اسے درست کریں، کیوں کہ آپ ماللہ کی حدیث ہے: "ہر انسان کے لئے وہی ہے جس کی وہ نیت کر تاہے "[بخاری]۔



اطاعت کے دوران: (اس کاطریقہ یہ ہے کہ)اللہ کی نگرانی –عبادت کے دوران – بھی باقی رہے ،اور خالص اس کی رضا کے لئے ہی عبادت انجام دی جائے۔

مباح کاموں کے وقت: (اس کا طریقہ بیہ ہے کہ)ان کی انجام دہی میں ادب کا پاس ولحاظ رکھا جائے اور نعمتوں پر شکر بجالا یا جائے۔

گناہ کے وقت: (اس کاطریقہ یہ ہے کہ) آپ اللہ کے خلاف جرات کا مظاہر ہنہ کریں اور اس کے حدود کو تجاوز نہ کریں، کیوں کہ مومن (کی صفت ہے کہ وہ) جلد ہی توبہ وانابت کے ذریعہ اور گناہوں سے باز آکر اپنے آ قاسے رجوع کریں، کیوں کہ مومن (کی صفت ہے کہ وہ) جلد ہی توبہ وانابت کے ذریعہ اور گناہوں سے باز آکر اپنے آ قاسے رجوع کریتا ہے:

{ ﴿ وَسَادِعُواْ إِلَىٰ مَعْفِرَةٍ مِّن رَّبِكُمْ } [سورة آل عمران:133] ترجمه: اين رب كى بخشش كى طرف دورو

اگر آپ ان تمام حالتوں میں اللہ پاک وبرتر کی نگہبانی کو یادر کھتے ہیں ، تواس کا نتیجہ یہ ہو تا ہے کہ آپ کو شرح صدر اور آئکھوں کی ٹھنڈک نصیب ہوتی ہے۔

# ○ سرگوشی...

جب عزيز وبرتر الله نے بيه فرمايا: {إِنَّ ٱللَّهَ كَانَ عَلَيْكُمْ رَقِيبًا ﴿ ﴾ [سورة النساء: 1]

ترجمہ: بے شک الله تعالی تم پر نگہبان ہے۔

اوريه كه: { وَكَانَ ٱللَّهُ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ رَّقِيبًا ١٠٥٠ } [سورة الأحزاب: 52]

ترجمہ: الله ہر چیز پر نگھبان ہے۔





تووہ اس کے ذریعہ ہمیں بطور خاص خطاب فرمار ہاہے اور ہم سے کہہ رہاہے:

اے میرے بندے! کیاتم یہ سمجھتے ہو کہ اگرتم اپنے گناہوں کولو گوں کی نگاہوں سے چھپانے میں کامیاب ہو گئے تو تم مجھ سے نجات پانے میں بھی کامیاب ہو جاؤ گے ؟!

اس خطاب کی عظمت اس زمانے میں اور بڑھ جاتی ہے جب کہ (ہر طرف) فتنوں کا دور دورہ ہے اور (فتنوں) میں واقع ہونانہایت آسان ہو گیاہے۔

کسی نے کہاہے کہ: شخصیت کی تعمیر کاسب سے بڑا عضریہ ہے کہ "اللہ کی نگہبانی کو یادر کھا جائے"،اور شخصیت کی تخریب کاسب سے بڑا عضریہ ہے کہ "لوگوں کی نگر انی کو یادر کھا جائے"۔

خلوتُ ولكن قُل عليَّ رقيبُ

إذا ما خلوتَ الدهرَ يومًا فلا تقُل

ولا أنَّ ما يَخفَى عليه يغيبُ

و لا تَحسَبنَّ اللهَ يَغفلُ ساعةً

ترجمہ:جب تم زمانے میں مبھی تنہار ہو تو یہ مت کہو کہ میں خلوت میں ہوں، بلکہ یہ کہو کہ میرے اوپر ایک نگرال مقرر ہے۔اللہ کو ایک پل کے لئے بھی غافل نہ سمجھو، اور نہ اس گمان میں رہو کہ جو چیز اس سے دور ہے وہ اس سے او جھل ہے۔

اے اللہ!ہم تجھ سے تیرے اسم گرامی (الرقیب / نگہبان) کے حوالے سے بیہ دعاکرتے ہیں کہ ہمیں اپنے اولیاء میں شامل فرما، ہم تجھ سے خلوت وجلوت ہر جگہ تیری خشیت کا، فقیری ومالد اری میں میانہ روی کا اور ناراضگی وخوش حالی میں عدل وانصاف کاسوال کرتے ہیں۔

### 







جعفر صادق وَيُواللهُ فرماتے ہیں: " مجھے اس شخص پر تعجب ہوتا ہے جو خاکف تو ہو لیکن اس آیت کا سہارانہ اے: {حَسَّ بُنَا اللهُ وَنِعْمَ اللَّوكِ فَى ہے اور الله الله کا فی ہے اور الله الله کا فی ہے اور الله الله کا فی ہے الله الله کا فی ہے اور الله الله الله الله الله تعالی اس کے فورا بعد فرماتا ہے: {فَانَقَلَبُوا بِنِعْمَةِ مِّنَ اللّهِ وَفَضْلٍ لَمْ اللهُ وَفَضْلٍ لَمْ يَمْسَمُهُمْ سُوّعُ } [سورة آل عمران:174] (ترجمہ: - نتیجہ یہ ہوا کہ -اللّه کی نعمت وفضل کے ساتھ یہ لوٹے اور انہیں کوئی برائی نہ بینی )"۔

مجھے تعجب ہو تاہے اس شخص پر جس کے ساتھ مکر و فریب کیا جاتا ہے کہ وہ باری تعالی کے اس فرمان کا سہارا نہیں لیتا: {وَأُفُوِّضُ أَمَّرِی إِلَى اللَّهِ ۚ إِنَّ اللَّهَ بَصِيدُ أُبِالْعِبَادِ اللَّهِ ﴾ [سورة غافر:44] (ترجمہ: میں اپنامعاملہ





الله کے سپر دکرتا ہوں ۔ یقینا الله تعالی بندوں کا نگراں ہے) کیوں کہ الله اس کے بعد فرماتا ہے: {فَوَقَلْهُ اللهُ سَيّاتِ مَا مَكَرُوا اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ الله

جب تمام حیلے ناکام ہو جائیں، راستے تنگ پڑ جائیں، امیدیں ختم ہو جائیں، اسباب بے سود ثابت ہوں، تو آپ یہ ندالگائیں: مجھے اللّٰہ کا فی ہے اور بہت اچھا کار سازہے!

جب زمین اپنی تمام تر کشادگی کے باوجود آپ پر تنگ پڑجائے اور آپ کا دَم گھٹے گئے، توبیہ پکار لگائیں: مجھے اللہ کافی ہے اور بہت اچھاکار ساز ہے! (پھر دیکھتے ہی دیکھتے ) اسی وقت آپ کورب تعالی کی مد داور نصرت حاصل ہوگی اور اس کی کشادگی فورا آپ کے در پر دستک دینے گئے گی:

{فَانَقَلَبُواْ بِنِعْمَةٍ مِّنَ ٱللَّهِ وَفَصْلُ لَمْ يَمْسَسَهُمْ سُوَءً } [سورة آل عمران:174] (ترجمه: - نتیجه بیه مواکه - الله کی نعمت وفضل کے ساتھ بیالوٹے اور انہیں کوئی برائی نه پینچی)۔

الله پاک وبرتر نے بندول کے سامنے اپنا تعارف یہ پیش کیا ہے کہ وہ: ان کا محاسب ہے، الله پاک وبرتر کا فرمان ہے: { وَكَفَىٰ بِاللَّهِ حَسِيبًا } [سورة النساء: 6]

ترجمہ: در اصل حساب لینے والا اللہ تعالی ہی کافی ہے۔

نيز فرمايا: { إِنَّ ٱللَّهَ كَانَ عَلَىٰ كُلِّ شَنَيْءٍ حَسِيبًا } [سورة النساء:86]

ترجمہ: بے شبہ اللہ تعالی ہر چیز کا حساب لینے والاہے۔

معلوم ہوا کہ اللہ عزیز دبرتر ہی: محاسب ہے۔





ہمارا پاک وبرتر پرورد گار اپنی مخلوق کے لئے تمام طرح کی ضروریات میں کافی ہے،خواہ ان کا تعلق حصولِ منفعت سے ہویاد فع مضرت سے۔

### الله كي كفايت:

ا - عمومی کفایت جو تمام مخلو قات کو شامل ہے: ان کو پیدا کرنا، انہیں رزق دینا، اور انہیں ہر وہ چیز فراہم کرناجس کے لئے ان کی تخلیق ہوئی ہے:

{ ٱلَّذِيِّ أَعْطَىٰ كُلَّ شَيْءٍ خَلْقَهُ ثُمَّ هَدَىٰ } [سورة طه: 50]

ترجمہ: جس نے ہر ایک کواس کی خاص صورت، شکل عنایت فرمائی، پھر راہ سمجھا دی۔

۲- خصوصی کفایت جو توحید پر ستول کے لئے ہے: ان کی نصرت ومد د کے ذریعہ اور ہر نا گوار چیز سے ان کا د فاع کر کے :

{لَّا لَيْهَا ٱلنَّبِيُّ حَسْبُكَ ٱللَّهُ وَمَنِ ٱتَّبَعَكَ مِنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ } [سورة الأنفال:64] ترجمه: النَّ بَي تَجْهِ اللَّهُ كَا فَي ہے اور ان مومنوں کوجو تیری پیروی کررہے ہیں۔

ہمارا پاک وہر ترپروردگار تمام مخلوقات سے ان کے اعمال کا حساب لے گا، اس دن جب وہ اس کے پاس لوٹائے جائیں گے ، پھر انہیں ان اعمال کا بدلہ دے گا، اس سے کوئی بھی چیز مخفی نہیں، اور نہ بی آسان وز مین میں رائی کے دانے کے برابر بھی کوئی چیز اس سے پوشیدہ ہے: { وَإِن كَانَ مِثْقَالَ حَبَّةٌ مِّنْ خَرْدَلٍ أَتَيْبَنَا بِهَا فَ وَكَفَىٰ بِنَا حَسِيبِنَ } [سورۃ الانبیاء: 47]

ترجمہ: اگر ایک رائی کے دانے کے برابر بھی عمل ہو گاہم اسے لا حاضر کریں گے اور ہم کافی ہیں حساب کرنے والے۔





جسے غیر اللہ کاخوف دلایا جائے لیکن وہ کہے: میرے لئے اللہ کافی ہے! تو اللہ اسے نجات عطا کرتا اور اپنی نصرت سے نواز تاہے۔

ابراہیم علیہ السلام کو آگ میں ڈالا گیا، تو انہوں نے کہا: ہمیں اللہ کافی ہے اور وہ بہت اچھا کار ساز ہے! تو اللہ نے اس آگ کو ان کے لئے ٹھنڈ اور سلامتی کی چیز بنادیا۔

جمارے رسول عَيْنَ اور آپ كے صحابہ كوجب كافروں كے لشكر اور بت پرستوں كى فوج كى دصمكى دى گئ تو انہوں نے كہا: { حَسْئُنَا ٱللَّهُ وَنِعْمَ ٱلْوَكِيلُ فَٱنْقَلَبُواْ بِنِعْمَةً مِّنَ ٱللَّهِ وَفَصْلُ لَّمْ يَمْسَسَهُمْ سُوّةً وَاتَّبَعُواْ رِضُونَ ٱللَّهِ وَاللَّهُ ذُو فَصْلُ عَظِيمٍ } [سورة آل عمران: 173-174]

ترجمہ: ہمیں اللہ کافی ہے اور وہ بہت اچھا کار ساز ہے۔ - نتیجہ یہ ہوا کہ - اللہ کی نعمت وفضل کے ساتھ یہ لوٹے اور انہیں کوئی برائی نہ پہنچی۔

حساب لینے والا اللہ وہ ہے: جس کی طرف سحر کے وقت (دعاکے ساتھ) ہاتھ اٹھتے ہیں، اسی سے حاجتیں طلب کی جاتی ہیں، مصائب کے وقت اسی سے سوال کیا جاتا ہے۔

تمام تر مضبوط و توانا اور کمزور ولاغر لوگ اسی کے ماتحت ہیں، آپ کی تندر ستی ، آپ کی بیوی ، آپ کے ماتحت ہیں، آپ ک ماتحت لوگ اور آپ کی روزی سب اسی کے ہاتھ میں ہیں، اسی کے ماتحت تمام باد شاہ ، ظالم اور آپ کے دشمن بھی ہیں۔

آپ کی ذمہ داری صرف ہیہ ہے کہ اس کی پناہ لیں اور اسے بکاریں: ہمیں اللہ کافی ہے اور وہ بہت اچھا کارسازیے!



### آپ کا ظاہر وباطن (اور اوڑ ھنا بچھونا)..

(يَهُ كُلَمَهُ مُونَا عِلِبِ عُكَهُ:)" مَمِيلِ اللهُ كَا فَى بِهِ اور وه بَهِت اچِهَاكارساز بِ!"، يه كُلمه كشاد گَل كَي كَنجَى، اور سعادت وخوش بختى كادروازه ب: { فَانْقَلْبُو الْ بِنِعْمَةُ مِّنَ ٱللهِ وَفَصْلُ لَمْ يَمْسَسَهُمْ سُوّةً وَ ٱنَّبَعُو الْ سعادت وخوش بختى كادروازه ب: { فَانْقَلْبُو الْ بِنِعْمَةُ مِّنَ ٱللّهِ وَفَصْلُ لَمْ يَمْسَسَهُمْ سُوّةً وَ ٱنَّبَعُو الْ رَحْلُونَ ٱللّهِ وَاللّهُ وَ ٱللّهُ ذُو فَصْلًا عَظِيمٍ } [سورة آل عران: 174]

ترجمہ: - نتیجہ بیہ ہوا کہ - اللہ کی نعمت وفضل کے ساتھ بیہ لوٹے اور انہیں کوئی برائی نہ پینچی۔انہوں نے اللہ تعالی کی رضامندی کی پیروی کی ،اللہ بہت بڑے فضل والا ہے۔

جب آپ کو بیاری کا یا تجارت میں خسارے کا، یا فقر و فاقہ کا، یا اولا د کے تنیک (کسی نقصان) کا، یا کسی ظالم یادشمن (کے ظلم وستم) کاخوف لا حق ہو تو آپ ہے کلمہ دہر ائیں: "مجھے اللہ ہی کافی ہے اور وہ بہت اچھاکار سازہے "۔

جب عورت کوولادت کے وقت تنگی و پریشانی محسوس ہو، یا اپنے جا یا پی جان کاخطرہ لاحق ہوتو اسے اس کلمہ کاورد کرناچاہئے کہ: "مجھے اللہ کافی ہے اور وہ بہت اچھاکار ساز ہے "۔ ابن السنی کے نزدیک مر فوعاً اور ابو داود کے نزدیک مو قوفاً یہ روایت آئی ہے اور شیعب ارناؤوط نے اس کی سند کو صحیح کہا ہے: "جو شخص صح ک داود کے نزدیک مو قوفاً یہ روایت آئی ہے اور شیعب ارناؤوط نے اس کی سند کو صحیح کہا ہے: "جو شخص صح ک وقت سات مرتبہ" حسبی الله لا إله إلا هو علیه توکلت وهو رب العرش العظیم ارب (یعنی: اللہ مجھے کافی ہے، صرف وہی معبود ہر حق ہے، اسی پر میں نے بھر وسہ کیا ہے، وہی عرش عظیم کارب ہے) کہے تواللہ اس کی دنیاوی اور اخروی پریشانیوں کے لئے کافی ہوگا"۔

آپ کے شعار کا کیا معنی: اے میرے پرورد گار! میں نے تیری پناہ لی، میں تیری حفاظت میں آیا،
 جس چیز سے میں خا نف ہوں اس پر تجھ سے مد د طلب کی، تجھ پر ہی بھر وسہ کیا، تو ہی میرے لئے کافی ہے، تو ہی میری اذخیر ہ اور میری پناہ ہے!



{أَمَّن يُجِيبُ ٱلْمُضْلَطَرَّ إِذَا دَعَاهُ وَيَكْشِفُ ٱلسُّوءَ } [سورة النمل: 62]

ترجمہ: یا وہ ذات بہتر ہے جسے پریشان حال جب یکارتا ہے تو وہ اس کی یکار کا جواب دیتا ہے، اور اس کی تکلیف دور کر دیتاہے۔

جب آپ کو یہ یقین ہو جائے گا کہ اللہ ہی کافی اور وہی حبیب ہے تو آپ اس کے سواکسی اور کے سامنے اپنی ضرور تیں نہیں پیش کریں گے۔

والحسبُ كافي العبدَ كلَّ أوانِ

وهو الحسيث كفاية وحماية

ترجمہ: وہی (اللہ) کافی ہے کفایت کے لئے بھی اور حفاظت کے لئے بھی۔ کفایت کا مطلب میہ ہے کہ بندہ کواس کی (حفاظت اور) کفایت ہمہ وقت حاصل رہتی ہے۔

### تاکه راسته سلامت رہے:

جب مومن یہ جان لیتاہے کہ اللہ کل (قیامت کے دن) ہر چھوٹے بڑے عمل پر اس کا محاسبہ کرے گا، ادنی سے ادنی شی کا بھی اس سے حساب لے گا، اس سے کوئی بھی چیز مخفی نہیں، مخلوق کا محاسبہ کرنے میں پیدا کرنے والے اور محاسبہ کرنے والے (اللہ) پر کوئی مشقت نہیں، (جب اسے ان باتوں کایقین ہو جاتا ہے) تو وہ ہمیشہ تیاری میں رہتاہے، ہر حال میں الله عزیز وبرتر کو نگراں اور نگہبان تصور کر تاہے: {ثُمَّ رُدُّواْ إِلَى ٱللَّهِ مَوْلَلْهُمُ ٱلْحَقِّ أَلَا لَهُ ٱلْحُكْمُ وَهُوَ أَسْرَعُ ٱلْحُسِبِينَ ٦٢ } [سورة الأنعام: 62]

ترجمہ: پھر انہیں اللہ کے پاس جھیجا جاتا ہے جو ان کا مولائے حقیقی ہے ، یقینا فیصلہ صرف اسی کے اختیار میں ہے اور وہ سب سے جلد حساب لینے والا ہے۔





مندامام احمد میں عائشہ رضی اللہ عنہا سے مروی ہے، وہ کہتی ہیں: میں نے رسول اللہ علیہ کوکسی نماز میں ہے دعا پڑھتے ہوئے سنا: "اللهُمَّ حاسِبنی حِسابًا یسیرًا" (یعنی: اے اللہ! میر احساب و کتاب آسان کرنا) تو میں نے عرض کیا: اللہ کے نبی! آسان حساب کتاب سے کیا مراد ہے؟ آپ نے فرمایا: "یہ کہ اللہ اس کے نامہ اعمال کو دیکھے اور اسے در گزر کر دے، کیوں کہ اس دن – اے عائشہ! – جس کا محاسبہ کیا جائے گاوہ ہلاک ہو کر رہے گا" [یہ حدیث صحیح ہے]۔

عمر بن الخطاب ر الخطاب الخطاب الخطاب عن من وى ہے ، وہ فرماتے ہیں: "اس سے پہلے كہ تم سے حساب لياجائے، تم اپنا محاسبہ خود كرلو، اس سے قبل كہ تمہارے اعمال وزن كئے جائيں، تم خود انہيں وزن كرلو، بڑے حساب و كتاب كے لئے بہتر تيارى كرو، اس دن تم پیش كئے جاؤگے ، اور تم سے كوئى بھى چيز پوشيدہ نہيں ر كھى جائے گى "۔

قرطبی رقم طراز ہیں: "کسی نیک انسان کا قول ہے: یہ ایک الیسی کتاب ہے کہ تمہاری زبان اس کا قلم ہے ، تمہار العاب اس کی روشنائی ہے، تمہارے اعضاء وجو ارح اس کا قرطاس ہے، اور اپنے کا تبوں اور محافظوں کو تم نے ہی املاء کر ایا اور لکھوایا، اس میں کسی طرح کی کمی بیشی نہیں کی گئی، اگر تم اس میں سے کسی چیز کا انکار کروگ توخود تمہارا جسم تمہارے خلاف گواہی دے گا:

{ ٱقْرَأً كِتَٰبَكَ كَفَىٰ بِنَفْسِكَ ٱلْيَوْمَ عَلَيْكَ حَسِيبًا } [سورة الإسراء:14]

ترجمہ: (اس سے کہاجائے گا کہ) اپنانامہ اعمال پڑھو، آج تم خود بحیثیت محاسب اپنے لئے کافی ہوگے۔

پیندونھیجت. آخرت میں ایک الیی عدالت قائم ہوگی جہاں سارے حقوق لوٹائے جائیں گے، وہاں در ہم
 ودینار تو نہیں ہوں گے، لیکن نیکیوں اور اعمال کے ذریعہ حساب چکایا جائے گا، اس وقت آپ کو سب سے زیادہ جس
 چیز کی ضرورت ہوگی وہ نیکی ہے۔

جس قدر سودے کی قیمت ہوتی ہے ، اس کے حساب سے اس کا وزن کیا جاتا ہے! چناں چہ لوہے کا وزن ... ٹن کے حساب سے ہوتا ہے، میوے کا وزن ... کیلو کے حساب سے ، سونے کا وزن ... گرام کے حساب سے ، ہیرے کا وزن ... گرام کے حساب سے ہوتا ہے ، لیکن آخرت کے اعمال ... ذرات کے حساب سے تولے جائیں گے: {فَمَن یَعْمَلُ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ شَرَّ ایرَهُ } [سورة

الزلزية:7-8]

ترجمہ: جو شخص ایک چیوٹی چیوٹی کے برابر بھلائی کئے ہو گاوہ اسے دیکھ لے گا، اور جو شخص ایک چیوٹی چیو نٹی کے برابر برائی کئے ہو گا،وہ اسے دیکھ لے گا۔

دوسرے کے حقوق سلب کرنے سے بچو! کیوں کہ وہ (تمہارے لئے) حلال نہیں ہیں، اگرچہ نبی اللّٰیہ بھی اس کا فیصلہ کیوں نہ کر دیں اس شخص کے حق میں جو اپنی دلیل زیادہ بہتر طریقے سے پیش کرنے پر قادر ہو، کیوں کہ نبی مقدمات کو میرے پاس لاتے ہو، ہو سکتا ہے کہ تم میں بچھ لوگ دوسرے کے مقابلہ میں اپنی دلیل زیادہ بہتر طریقے سے پیش کرنے والے ہوں، تو میں انہیں کہ تم میں بچھ لوگ دوسرے کے مقابلہ میں اپنی دلیل زیادہ بہتر طریقے سے پیش کرنے والے ہوں، تو میں انہیں کے حق میں فیصلہ کر دوں جیسا کہ میں نے ان سے سنا ہو، تو جس شخص کے لئے میں اس کے بھائی کے کسی حق کا فیصلہ کر دوں تو وہ اس میں سے ہر گر بچھ نہ لے کیوں کہ میں اس کے لئے آگ کا ایک گلز اکاٹ رہا ہوں "[ بخاری و مسلم] اے اللہ! تو ہی جارا محاسب ہے ، اور اتنا کافی ہے ... تو ہمارے حق میں فیصلہ کر ، ہمارے خلاف نہیں، مارے دالدین اور تمام مسلمانوں کے گنا ہوں کو معاف فرمادے۔







الله پاک وبرتر نے اپنی بالا وبرتر ذات کی تعریف اپنے اسم گرامی الشہید کے ذریعہ سے کی ہے، جیسا کہ فرمان الہی ہے: { إِنَّ ٱللَّهَ عَلَىٰ كُلِّ شَمْحِيةٌ } [سورۃ الحج: 17]

ترجمہ: حقیقتاً اللہ تعالی ہی ہر چیز پر گواہ ہے۔

الله کااسم گرامی (الشهید / گواه)الله کی کتاب عزیز میں اٹھارہ مرتبہ وار د ہواہے۔

ہمارا پاک وبرتر پرورد گاروہ ہے جس سے کوئی بھی چیز غائب نہیں، وہ ہر چیز کا محافظ و نگراں ہے، اس کا علم تمام چیزوں کو محیط ہے۔

ہمارا پاک وبرتر پرورد گار حق کی گواہی دیتا ہے، مظلوم کے ساتھ انصاف کرتا ہے، ظالم سے بدلہ لیتا ہے، وہ تمام ظاہر و مخفی آوازوں کو سنتااور ہر حچوٹی بڑی مخلوق کو دیکھتا ہے، اس کاعلم ہر ایک شک کو محیط ہے۔

ہمارا پاک وہر ترپر ورد گاروہ ہے جو اپنے بندوں کے تمام اچھے برے اعمال کا گواہ ہے، اس کی گواہی تمام تر گواہیوں کی بنیاد، منبع وسرچشمہ اور ان میں سب سے بڑھ کرہے، کیوں کہ اللہ پاک وہر ترسے چیزیں مخفی نہیں، اس لئے وہ ان تمام چیزوں پر گواہ ہے، لینی: ان کے حقائق سے باخبر اور ان پر نگر ال ہے، اس لئے کہ کوئی بھی شی اس عزیز وہر تر ذات سے مخفی نہیں۔



ياك وبرتر ذات كى جلالت شان ہے كه: اس نے اپن ذات كى وحدانيت كى گوا،ى دى اور يہ گوا،ى دى كه وه انساف كو قائم ركھتا ہے: {شَهِدَ ٱللَّهُ أَنَّهُ لَآ إِلَٰهَ إِلَّا هُوَ وَٱلْمَلَٰئِكَةُ وَأُوْلُواْ ٱلْعِلْمِ قَائِمًا بِٱلْقِسْلَظَ } [سورة آل عمران: 18]

ترجمہ: اللہ تعالی، فرشتے اور اہل علم اس بات کی گواہی دیتے ہیں کہ اللہ کے سواکوئی معبود (برحق) نہیں اور وہ عدل کو قائم رکھنے والا ہے۔

اللہ پاک وبرتز کی گواہی مومن بندوں کی صدافت کے لئے ہوتی ہے جبوہ توحید پر قائم رہتے ہیں، اسی طرح اس کے رسولوں اور فرشتوں کے لئے ہوتی ہے:

{وَأَرْسَلْنَكَ لِلنَّاسِ رَسُولًا وَكَفَى بِٱللَّهِ شَهِيدًا} [سورة النماء: 79]

ترجمہ: ہم نے تجھے تمام لو گوں کو پیغام پہنچانے والا بنا کر بھیجاہے اور اللہ تعالی گواہ کا فی ہے۔

الله پاک وبرترکی گواہی ظالم وستم پرور کے خلاف اس مظلوم کے حق میں ہوتی ہے جس کانہ کوئی گواہ ہو تا ہے اور نہ مدد گار، اس گواہی میں نصرت اور مدد شامل ہوتی ہیں، فرمان باری تعالی ہے:

{ إِنَّ ٱللَّهَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ شَهِيدٌ } [سورة الحج: 17]

ترجمہ: یقینااللہ تعالی ہر چیز پر گواہ ہے۔

بندے اس کی وحد انیت کی گواہی دیتے اور اس کے لئے بندگی کا اقر ار کرتے ہیں:

{وَإِذْ أَخَذَ رَبُّكَ مِنْ بَنِيَ ءَادَمَ مِن ظُهُورِ هِمْ ذُرِّ يَّتَهُمْ وَأَشْهَدَهُمْ عَلَى أَنفُسِهِمْ أَلَسْتُ بِرَبِّكُمُ قَالُواْ بَلَىٰ شَهِدْنَأ } [سورة الأعراف: 172]





ترجمہ: جب آپ کے رب نے اولاد آدم کی پشت سے ان کی اولاد کو نکالا اور ان سے ان ہی کے متعلق اقرار لیا کہ کیامیں تمہارارب نہیں ہوں،سب نے جواب دیا: کیوں نہیں،ہم سب گواہ بنتے ہیں۔

### ٥ حقيقت:

بندوں کی گواہی اور ان کی نگرانی محدود وقت کے لئے ہوتی ہیں، جن میں تھہراؤ آنا ضروری ہوتا ہے، کیوں کہ بندہ سوتا ہے، اسے غفلت و کمزوی اور موت لاحق ہوتی ہیں، لیکن اللہ بلند وبرتر کی نگر انی کامل اور ہمیشہ کے لئے ہے، وہ زندہ و جاوید ہے، اسے موت نہیں آتی:

{وَكُنتُ عَلَيْهِمْ شَهِيدًا مَّا دُمْتُ فِيهِمُ فَلَمَّا تَوَفَّيْتَنِي كُنتَ أَنتَ ٱلرَّقِيبَ عَلَيْهِمْ وَأَنتَ عَلَيْهِمْ وَمَا يَعْمُ وَالْمَاكِمَةِ وَأَنتَ عَلَيْهِمْ فَيَعْمِدُ وَالْمَاكِمَةُ وَأَنتَ عَلَيْهِمْ فَيْ فَيْ مِنْ مَا يُعْمِدُ وَمِنْ فَيْ عَلَيْهِمْ فَيْ عَلَيْهِمْ فَيْ فَيْ عَلَيْهِمْ فَيْ فَيْ عَلَيْهِمْ فَيْ عَلَيْهِمْ فَيْ فَيْ عَلَيْهِمْ فَيْ عَلَيْهِمْ فَيْ فَيْ عَلَيْهِمْ فَيْ عَلَيْهُمْ فَيْ عَلَيْهِمْ فَيْ عَلَيْهِمْ فَيْعَالِكُونُ فَيْتُنْ فَيْ فَيْ عَلَيْكُولُكُ فَيْ عَلَيْهُمْ فَيْ عَلَيْهِمْ فَيْتُولِيْكُمْ فَيْ فَيْ عَلَيْهِمْ فَيْ عَلَيْكُمْ فَيْعِلَالُكُمْ فَيْكُمْ عَلَيْكُمْ فَيْعِلْكُمْ عَلَيْكُمْ فَيْعِلْمُ عَلَيْكُمْ فَي عَلَيْكُمْ فَيْكُمْ فَيْكُمْ فَيْكُمْ فَيْعِلْمُ فَيْكُمْ فَيْعِلْمُ فَيْعِلْمُ فَيْكُمْ فَيْكُمْ فَيْكُمْ فَيْعِلْمُ فَيْعِلْمُ فَيْعِلَالِكُمْ فَيْكُمْ فَيْكُولُكُمْ فَيْعِلْمُ فَيْكُمْ فَيْكُمْ فَيْكُمْ فَيْعِلْمُ فَيْعِيْمُ فَيْكُمْ فَيْكُمْ فَيْكُمْ فَيْعِلْمُ فَيْكُمْ فَيْكُمْ فَيْكُمْ فَيْعِلْمُ فَيْكُمْ فَيْكُمْ فَيْكُمْ فَيْمُ فَيْكُمْ فَيْكُمْ فَيْكُمْ فَيْكُمْ فَيْكُمْ فَيْكُمْ فَيْكُمْ فَيْكُمْ فَيْكُولُكُمْ فَيْكُمْ فَيْكُمْ فَيْكُمْ فَيْكُمْ فَيْكُمْ فَيْكُمْ فَالْمُعْلِمُ فَيْكُمْ فَيْكُمْ فَيْكُمْ فَيْكُمْ فَالْمُعْلِمُ فَالْمُعْلِمُ فَيْكُمْ فَالْمُعُلِمُ فَيْكُمْ فَلْمُ فَالْمُعُلِمُ فَالْمُعُلِمُ فَلْمُعُلْمُ فَالْمُعْلِمُ فَالْمُلْعُلُمُ فَالْمُ

ترجمہ: میں ان پر گواہ رہاجب تک ان میں رہا۔ پھر جب تونے مجھ کو اٹھالیا تو، توہی ان پر مطلع رہااور توہر چیز کی پوری خبر رکھتاہے۔

اللہ پاک وبرتر کی گواہی سب سے بڑی گواہی ہے،اس کی گواہی کامطلب میہ ہے کہ وہ (ہر چیز کی) نگرانی کر تااور اسے دیکھتا ہے،اس سے حقیت کا کوئی پہلو مخفی نہیں رہتا، جیسا کہ انسان کے ساتھ ہو تا ہے، چنال چہ اللہ تعالی جس کے حق میں گواہی دے دے تووہ اس کے لئے کافی ہے، پھر اسے کسی اور کی گواہی کی چندال ضرورت نہیں رہتی:

{قُلْ أَيُّ شَيْءٍ أَكْبَرُ شَهَٰدَةً قُلِ ٱللَّهُ شَهِيدُ بَيْنِي وَبَيْنَكُمْ وَأُوحِيَ إِلَيَّ هَٰذَا ٱلْقُرْءَانُ لِأَنْذِرَكُم بِهِ وَمَنْ بَلَغَ أَئِنَكُمْ لَتَسْهَدُونَ أَنَّ مَعَ ٱللَّهِ ءَالِهَةً أُخْرَىٰٓ قُل لاَّ أَسْهَذُ قُلْ إِنَّمَا هُوَ لِأَنْذِرَكُم بِهِ وَمَنْ بَلَغَ أَئِنَكُمْ لَتَسْهَدُونَ أَنَّ مَعَ ٱللهِ ءَالِهَةً أُخْرَىٰٓ قُل لاَ أَسْهَذُ قُلْ إِنَّمَا هُوَ الْأَنْذِرَكُم بِهِ وَمَنْ بَلَغَ أَئِنَكُمْ لَتَسْهَدُونَ أَنَ مَعَ ٱللهِ ءَالِهَةً وَحِدٌ وَإِنَّنِي بَرِيٓء مِّمَّا تُشْرِكُونَ } [سورة الأنعام: 19]

ترجمہ: آپ کہنے کہ سب سے بڑی چیز گواہی دینے کے لئے کون ہے ، آپ کہنے کہ میرے اور تمہارے در میان اللہ گواہ ہے اور میرے پاس میہ قر آن بطور وحی کے بھیجا گیا ہے ، تاکہ میں اس قر آن کے ذریعے سے تم

کواور جس جس کویہ قر آن پہنچ ان سب کو ڈراؤں۔ کیاتم سے کچ یہی گواہی دوگے کہ اللہ تعالی کے ساتھ کچھ اور محبود ہیں، آپ کہہ دیجئے کہ میں تو گواہی نہیں دیتا۔ آپ فرمادیجئے کہ بس وہ توایک معبود ہے اور بے شک

> میں تمہارے شرک سے بیزار ہوں۔ بیہ گواہی وہ عظیم ترین ہتھیارہے جس کے ذریعہ ہم دشمنوں کا مقابلہ کرسکتے ہیں:

{وَيَقُولُ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ لَسْتَ مُرْسَلًا قُلْ كَفَىٰ بِٱسَّهِ شَهِيدًا بَيْنِي وَبَيْنَكُمْ وَمَنْ عِندَهُ عِلْمُ ٱلْكِتَٰبِ} [سورة الرعد: 43]

ترجمہ: یہ کافر کہتے ہیں کہ آپ اللہ کے رسول نہیں، آپ جواب دیجئے کہ مجھ میں اور تم میں اللہ گواہی دینے والا کافی ہے اور وہ جس کے پاس کتاب کاعلم ہے۔

o جس دن (اعمال) پیش کئے جائیں گے..

جب بندے اللہ پاک وبرتر کے پاس قیامت کے روز حاضر ہوں گے، تواللہ تعالی ان کا اس طرح کا محاسبہ کرے گاجس طرح ان کے احوال سے واقف، ان کے رازوں سے آگاہ، اور ان کے اقوال واعمال کا شار رکھنے والا (اللہ) ان کا حساب کر سکتا ہے:

{ إِنَّ ٱللَّهَ عَلَىٰ كُلِّ شَنَيْء شَهِيدٌ } [سورة الحج:17] {وَكَفَىٰ بِٱللَّهِ شَهِيدًا} [سورة النماء:79]

ترجمہ: یقیناً اللہ تعالی ہر چیز پر گواہ ہے۔

مومن يه جانتا (اور يقين ركه تا ب ) كه اس كاعمل الله كه نزديك ضائع نهيل هو گا: {قُلْ مَا سَأَلْتُكُم مِّنْ أَجْرِ فَهُوَ عَلَى الله فَهُوَ الله فَهُوَ الْكُمُّ إِنْ أَجْرِيَ إِلَّا عَلَى اللَّه فَهُوَ عَلَى كُلِّ شَيْء شَهِيدً } [سورة ساً: 47]





ترجمہ: کہہ دیجئے کہ جو بدلہ میں تم سے مانگوں وہ تمہارے لئے ہے میر ابدلہ تو اللہ تعالی ہی کے ذھے ہے۔ وہ ہر چیزسے باخبر (اور مطلع)ہے۔

ربى بات كافركى، تواس كابھى كوئى عمل ضائع نہيں جائے گا، اگروہ بھول بھى گيا ہو تواللہ نے اسے شار كرر كھا ہے: {أَحْصَلَهُ اللَّهُ وَنَسُوهُ وَ اللَّهُ عَلَىٰ كُلِّ شَيَحٍ، شَهِيدٌ } [سورة المجاورة: 6]

ترجمہ: جسے اللہ نے شارر کھاہے اور جسے یہ بھول گئے تھے اور اللہ تعالی ہر چیز سے واقف ہے۔

### ○ آپ کی شان...

جو شخص بہ جان لے کہ اس کا پاک وبر تر پالنہار اس کے ظاہر وباطن پر گواہ ہے، وہ اس بات سے شرم محسوس کرے گا کہ اللہ اسے گناہ کی حالت میں دیکھے، ایسے عمل میں ملوث دیکھے جو اسے ناپیند ہے، جسے یہ یقین ہو جائے کہ اللہ اسے دیکھ رہا ہے وہ اپنا عمل اور عبادت بہترین انداز سے اخلاص کے ساتھ اداکر نے لگے گا، یہاں تک کہ وہ مقام احسان تک پہنچ جائے گا،جو کہ اطاعت کا سب سے اعلی مقام ہے، جس کے بارے میں نبی عیالیہ کی حدیث ہے: "(وہ یہ احسان تک پہنچ جائے گا،جو کہ اطاعت کا سب سے اعلی مقام ہے، جس کے بارے میں نبی عیالیہ کی عبادت اس طرح کرو گویا تم اسے دیکھ رہے ہو اور اگر تم اسے نہیں دیکھ رہے ہو تو وہ تہہیں دیکھ رہا ہے۔ "۔

حلوتُ ولكن قُل عليَّ رقيبُ ولا أنَّ ما يَخفى عليه يَغيبُ

إذا ما خلوت الدهرَ يومًا فلا تقُل

و لا تحسبَنَ اللهَ يَغفلُ ساعةً

ترجمہ: جب تم زمانے میں مجھی تنہار ہو تو ہے مت کہو کہ میں خلوت میں ہوں، بلکہ ہے کہو کہ میرے اوپر ایک نگرال ہے۔ ہے۔اللہ کو ایک بلی کے لئے بھی غافل نہ سمجھو، اور نہ اس گمان میں رہو کہ جو چیز اس سے دور ہے وہ اس سے او جھل ہے۔ مومنوں کی شان و پہچان ہے کہ: وہ ہمہ وقت سے یا در کھتے ہیں کہ اللہ پاک وبر تران کے ہر چھوٹے اور بڑے عمل کو دیکھ رہاہے،اللہ عزیز وبر ترکا فرمان ہے:

ترجمہ: آپ کے رب سے کوئی چیز ذرہ برابر بھی غائب نہیں ، نہ زمین میں اور نہ آسان میں ، اور نہ کوئی چیز اس سے چھوٹی اور نہ کوئی چیز بڑی مگریہ سب کتاب مبین میں ہے۔

نبی علی اللہ کے رسول! مجھے کچھ وصیت بی طرف بھیجنا (چاہا) تو انہوں نے عرض کیا: اے اللہ کے رسول! مجھے کچھ وصیت کی طرف بھیجنا (چاہا) تو انہوں نے عرض کیا: اے اللہ عزیز وبرتر کا ہی نام لینا.." کیجے ! آپ نے فرمایا: جب تک استطاعت ہو اللہ کے تقوی کو لازم پکڑنا اور تمام ترشجر و حجر کے پاس اللہ عزیز وبرتر کا ہی نام لینا.." [حدیث صحیح ہے، اسے امام احمد نے روایت کیا ہے]

ابن القیم ﷺ فرماتے ہیں: "راہ چلتے ہوئے، گھر کے اندر، سفر وحضر میں ، اور تمام جگہوں پر ہمیشہ اللہ کے ذکر کو لازم کیڑنے سے قیامت کے دن بندے کے حق میں گواہی دینے والوں کی تعداد میں بڑھوتری ہوتی ہے":

{ يَوْمَئِذٍ تُحَدِّثُ أَخْبَارَ هَا } [سورة الزلزية: 4] ترجمہ: اس دن زمین اپنی تمام خریں بیان کردے گ۔ { وَكَفَىٰ بِاللَّهِ شَمَهِيدًا } [سورة النساء: 79] ترجمہ: الله تعالی بطور گواه كافی ہے۔

کسی نے کہاہے کہ: جو شخص اپنے خیالات میں اللّٰہ کو نگر ان تصور کر تاہے ، اللّٰہ اعضاء وجوارح کے حرکات واعمال میں اس کی حفاظت فرما تاہے۔

اگر آپ ان سات لوگوں کے احوال پر غور کریں گے جنہیں اللہ تعالی قیامت کے دن سامیہ نصیب فرمائے گا، تو آپ دیکھیں گے کہ جو چیز ان کے در میان مشترک ہے وہ یہ کہ:وہ تمام لوگ اس بات پر ایمان رکھتے ہیں کہ اللہ ان پر گواہ اور نگر ال ہے، اور ان کے احوال کو دیکھ رہا ہے، جس کے نتیجے میں وہ اس طرح اللہ کی عبادت کرتے ہیں گویا وہ انہیں دیکھ رہا ہو، اسی وجہ سے انہیں یہ مقام حاصل ہوا۔

اے اللہ! اے گواہ! ہم تجھ سے یہ دعا کرتے ہیں کہ ہماری مغفرت فرما، ہم پر رحم کر اور اے تمام رحم کرنے والوں سے بڑے مہر بان! ہمارے گناہوں کو در گزر کر دے۔

#### 





اللہ نے غور و فکر کرنے والوں کے لئے اپنی نشانیاں واضح کردیں، بصارت والوں کے لئے اپنے گواہوں کو ظاہر کردیا، سارے جہان والوں کے سامنے اپنی نشانیاں روشن کردیں، سرکشوں کے لئے عذر کا دروازہ بند کردیا ، منکروں کے دلائل کو بے اثر کردیا، چناں چہ ربوبیت کی نشانیاں روشن ہو گئیں، الوہیت کے دلائل واضح ہوگئے، شک کے بادل حیے گئے اور اس کی تاریکیاں دور ہو گئیں:

[فَذَلِكُمُ اللهُ رَبُّكُمُ الحُقُ ] (يونس: ٣٢)

ترجمه: سويه ہے الله تعالى جو تمهار ارب حقیقی ہے۔
{فَتَعَلَى اللهُ الْمَلِكُ الْحَقُّ } [سورة طه: 114]

ترجمه: پس الله عالى شان والا سچا ور حقیقی بادشاہ ہے۔
﴿ثُمَّ رُدُّواْ إِلَى اللهِ مَوْلَدَهُمُ الْحَقُ } [سورة الا نعام: 62]

ترجمه: پھرسب این مالک حقیقی کے پاس لائے جائیں گے۔

ترجمہ: پھرسب این مالک حقیقی کے پاس لائے جائیں گے۔

ہمارا پاک وہرتر پر ورد گار وہ ہے جو اپنی ذات میں ، اپنے اساء وصفات اور اپنے افعال میں برحق ہے ، اس میں کو ئی شک وشبہ نہیں ، وہی معبود برحق ہے ، اس کے سوا کوئی معبود حقیقی نہیں۔

وہی عزیز وبرتر حق ہے،اور حق کے سواجو کچھ ہے وہ باطل اور گمر اہی ہے، جس نے اللہ پاک وبرتر کے علاوہ کسی اور معبود کا دعوی کیا تواس نے باطل، جھوٹ اور بہتان کا دعوی کیا:

# 

{ذَٰلِكَ بِأَنَّ ٱللَّهَ هُوَ ٱلْحَقُّ وَأَنَّ مَا يَدْعُونَ مِن دُونِةٍ هُوَ ٱلْبَطِلُ وَأَنَّ ٱللَّهَ هُوَ ٱلْعَلِيُّ ٱلْكَبِيرُ } [سورة الْحَالَى عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ عَل

ترجمہ: بیسب اس لئے کہ اللہ ہی حق ہے اور اس کے سواجسے بھی بید پکارتے ہیں وہ باطل ہے اور بے شک اللہ ہی بلندی والا کبریائی والا ہے۔

ہمارا پاک وبرتر پرورد گار حق ہے، اس کا قول حق ہے، اس کا فعل حق ہے، اس کی ملا قات برحق ہے، اس کے ممارا پاک وبرتر پرورد گار حق ہے، اس کے ممار سول اور کتابیں حق ہیں، اس کا دین حق ہے، اور ہر وہ چیز جو حق کے ساتھ اس کی طرف منسوب کی جاتی ہے، وہ برحق ہے:

{فَتَعْلَى اللَّهُ ٱلْمَلِكُ ٱلْحَقُّ } [سورةطه:114]

ترجمہ: پس الله عالی شان والا سچا اور حقیقی باد شاہ ہے۔

صحیحین میں عبر اللہ بن عباس رضی اللہ عنہماسے مروی ہے کہ نبی عباس جب نماز کے لئے کھڑے ہوتے تو دعامیں یہ کلمات پڑھتے: "اللهم أنتَ الحقُ ووَعدُكَ الحقَ ولقاؤُك حقٌ وقولُك حقٌ والحنةُ حقٌ والحنادُ حقٌ والساعةُ حقٌ "

(ترجمہ: تو پچ ہے اور تیر اوعدہ سچاہے، تیری ملاقات سچی ہے، تیر اقول سچاہے، جنت پچ ہے، دوزخ پچ ہے ، سارے انبیاء سچ ہیں اور قیامت سچ ہے)۔

### • کشکش..

حق وباطل کے در میان بیر کشکش ہمیشہ سے ہے،جواللہ کے ساتھ ہو تا ہے، وہ واضح حق پر ہو تا ہے اور اسی کے لئے دنیااور آخرت میں فتح ونصرت ہے:



{هُوَ ٱلَّذِيَ أَرْسَلَ رَسُولَهُ بِٱلْهُدَىٰ وَدِينِ ٱلْحَقِّ لِيُظْهِرَهُ عَلَى ٱلدِّينِ كُلِّهَ وَلَوْ كَرِهَ ٱلْمُشْرِكُونَ} [سورة التوية: 33]

ترجمہ: اسی نے اپنے رسول کو ہدایت اور سے دین کے ساتھ بھیجا ہے کہ اسے اور تمام مذہبوں پر غالب کر دے، اگر چہ مشرک برامانیں۔

ایمان والے حق وراستی کی پیروی کرتے ہیں:

{ذَٰلِكَ بِأَنَّ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ ٱتَّبَعُواْ ٱلبَّطِلَ وَأَنَّ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ ٱتَّبَعُواْ ٱلْحَقَّ مِن رَّبِهِمُّ كَذَٰلِكَ يَضْرُبُ ٱللَّهُ لِلنَّاسِ أَمْثُلَهُمْ} [سورة محمد: 3]

ترجمہ: یہ اس لئے کہ کافروں نے باطل کی پیروی کی اور مومنوں نے اس دین حق کی اتباع کی جوان کے اللہ کی طرف سے ہے۔اللہ تعالی لوگوں کوان کے احوال اسی طرح بتا تاہے۔

ایمان والے آپس میں (ایک دوسرے کو) حق وراستی پر قائم رہنے کی وصیت کرتے ہیں:

{وَٱلْعَصِدْ لِ اللَّهِ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّاللَّ الللَّاللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

ترجمہ: زمانے کی قشم ۔ بے شک انسان گھاٹے میں ہے۔ سوائے ان لوگوں کے جو ایمان لائے اورانہوں نے نیک کام کئے اور آپس میں حق کی وصیت کی اور ایک دوسرے کو صبر کی نصیحت کی۔

جو شخص حق واضح ہونے کے بعد بھی اس کا انکار کر دے ، تووہ: متکبر اور اپنے اوپر ظلم کرنے والا ہے ، کیوں کہ نبی علیق کی صحیح حدیث ہے کہ آپ نے فرمایا: " تکبر ، حق کو قبول نہ کرنااور لو گوں کو حقیر جاننا ہے "[مسلم]۔

### ٥ راسته کہال ہے؟

اب تک بہت سے لوگ حق کی راہ یابی کے لئے حقیقت کی تلاش میں لگے ہیں:



کچھ لوگ اینے دلوں کے اندر سے نکلنے والی فطرت کی آواز پر اعتماد کرتے ہیں:

{ فِطْرَتَ ٱللَّهِ ٱلَّتِي فَطَرَ ٱلنَّاسَ عَلَيْهَا } [سورة الروم: 30]

ترجمہ: اللہ تعالی کی وہ فطرت ہے جس پر اس نے لو گوں کو پیدا کیا ہے۔

جب کہ کچھ لوگ فلسفہ سببیت کو دلیل بناتے ہیں جو یہ ثابت کر تاہے کہ ہر کاریگری کے لئے ایک کاریگر کا ہونا

ضروری ہے، ہر حادثہ کا کوئی نہ کوئی موجد ہو تاہے، اور ہر نظام کے پیچھے کسی منتظم کا ہونالاز می ہے۔

کچھ لوگ اسے حساب و کتاب کامسکلہ سمجھتے ہیں، یہ شک کرنے والے لوگ ہیں، وہ اس نتیج پر پہنچے ہیں کہ ان کی

زندگی اور زندگی کے بعد (کی کامیابی کی )سب سے زیادہ جو چیز ضانت دیتی ہے وہ ہے: اللہ پر، یوم آخرت پر، دوبارہ

اٹھائے جانے پر اور جزاءو سز اپر ایمان لانا، حبیبا کہ ان کاشاعر کہتاہے:

لا تُبعثُ الأمواتُ قلتُ: إليكما

قال المنجِّمُ و الطبيبُ كلاهما

إن جاءَ قولُكما فلستُ بخاسر أو جاءَ قَولِي فالخسارُ عليكما

ترجمہ: نجومی اور ڈاکٹر کہتے ہیں کہ مردے دوبارہ زندہ نہیں کئے جائیں گے ، میں ان سے کہتا ہوں: سن لواگر تمہاری

بات سچ ہوئی تومجھے اس کا کوئی خسارہ نہیں ہو گا،اور اگر میری بات سچ ہوئی تو تم دونوں کو نقصان اٹھانا پڑے گا۔

شک کے ساتھ (ایمان لانے سے) نجات نہیں مل سکتی، اللہ یاک وبرتر کا فرمان ہے:

{أَفِي ٱللَّهِ شَكَّ فَاطِرِ ٱلسَّمَٰوٰتِ وَٱلْأَرْضِ } [سورة إبراهيم:10]

ترجمہ: کیاحق تعالی کے بارے میں تمہیں شک ہے جو آسان اور زمین کا بنانے والاہے۔

کچھ لوگ ایسے ہیں جو اب بھی حیر ان ومششدر ہیں اور شرک کا ار تکاب کئے جارہے ہیں۔ ہم اللہ کی پناہ جاہتے ہیں نفع کے بعد نقصان سے ،اور ہدایت کے بعد گمر اہی ہے-:



{۞ أَفَمَن يَعْلَمُ أَنَّمَا أُنْزِلَ إِلَيْكَ مِن رَّبِكَ ٱلْحَقُّ كَمَنْ هُوَ أَعْمَىٰ ۚ إِنَّمَا يَتَذَكَّرُ أُوْلُواْ ٱلْأَلْبُبِ } [سورة الرعد:19]

ترجمہ: کیاوہ شخص جو بیہ علم رکھتا ہو کہ آپ کی طرف آپ کے رب کی جانب سے جو اتارا گیاہے وہ حق ہے ،اس شخص حبیبا ہو سکتا ہے جو اند ھا ہو ، نصیحت تو وہی قبول کرتے ہیں جو عقلمند ہوں۔

حقیقت ہے ہے کہ: ہر وہ چیز جس کے بارے میں دلیل سے یہ ثابت ہو کہ وہ آپ کو اللہ پاک وبرتر سے قریب کردے گاتووہ: حق ہے، اور ہر وہ چیز جو اس سے دور کر دے وہ: باطل ہے:

{قُلْ إِن كُنتُمْ تُحِبُّونَ ٱللَّهَ فَٱتَّبِعُونِي يُحْبِبْكُمُ ٱللَّهُ } [سورة آل عمران:31]

ترجمہ: کہہ دیجئے کہ اگرتم اللہ تعالی سے محبت رکھتے ہو تومیری تابعد اری کرو۔خود اللہ تعالی تم سے محبت کرے گا۔

ابن تیمیه و محف حق کی معرفت رکھتاہو، انسان کی صالحیت و نیک بختی صرف یہ نہیں کہ وہ محف حق کی معرفت رکھتاہو، لیکن اسے نہ تو محبوب رکھتاہو، نہ اس کی چاہت رکھتاہو اور نہ اس کی پیروی کرتاہو"۔

مصیبت بیہ نہیں کہ: انسان کو جان وہال اور اولا د کا نقصان ہو، بلکہ بڑی مصیبت اور نا قابل تلا فی خسارہ بیہ ہے کہ انسان کو دین کا نقصان ہو! چنال چپہ یقین کی جگہ شک واقع ہو جائے، جس کے نتیجے میں وہ حق کو باطل اور باطل کو حق گر داننے لگے، نیکی کو بدی اور بدی کو نیکی سمجھنے لگے۔

### نجات کی وادی میں اتر جاؤ!

وہ کونسابڑامعاملہ، سخت تکلیف اور عظیم مصیبت ہے جسے (دور کرنا) اللّدرب العزت کے لئے مشکل ہے؟ اللّٰہ ہی حق ہے، اس کا کلام سچا اور اس کا وعدہ برحق ہے۔



[سورة غافر:60]

اس لئے بندہ پر بھی یہ حق بنتاہے کہ وہ اپنے پالنہار کے تئیں بہتر گمان رکھے،اسی پر بھر وسہ کرے،اس کے فضل واحسان کا منتظر رہے ، اپنے مولائے کریم سے لطف ومہر بانی کی امید رکھے ، اور اس کے وعد ول سے چیٹار ہے ، کیوں کہ صرف وہی ہے جو خیر و بھلائی سے نواز تا اور نقصان ومضرت کو دور کر تاہے، ہر سانس میں اس کی مہربانی داخل ہے، ہر حرکت میں کوئی نہ کوئی حکمت پوشیدہ ہے، ہر لمحہ وہ کوئی نہ کوئی کشادگی سے نواز تاہے، وہی ہے جورات کے بعد صبح اور قحط سالی کے بعد بارش لا تاہے۔ الله سيح مومن كي دعا كورد نہيں كرتا، كيوں كه الله عزيز وبرتر حق ہے ، اس كا وعدہ سچاہے ، الله ياك وبرتر فرماتا ہے: {وَقَالَ رَبُّكُمُ ٱدْعُونِيٓ أَسْتَجِبْ لَكُمْ إِنَّ ٱلَّذِينَ يَسْتَكْبِرُونَ عَنْ عِبَادَتِي سَيَدْخُلُونَ جَهَنَّمَ دَاخِرِينَ }

ترجمہ: تمہارے رب کا فرمان (سرزد ہو چکا) ہے کہ مجھ سے دعا کرومیں تمہاری دعا کو قبول کروں گا، یقین مانو کہ جولوگ میری عبادت سے خود سری کرتے ہیں وہ ابھی ابھی ذلیل ہو کر جہنم میں پہنچ جائیں گے۔

معلوم ہوا کہ آپ کی تمام پریشانیاں حل ہونے والی ہیں، آپ کے تمام د کھ درد، راحت وعافیت میں بدلنے والے ہیں، آپ کے تمام خواب سچ ہونے والے ہیں، اور آپ کے آنسو مسکر اہٹ میں تبدیل ہونے والے ہیں... آپ مطمئن رہیں! کیوں کہ فقیری کے بعد مالد اری، پیاس کے بعد سیر ابی، جدائی کے بعد ملا قات، فراق کے بعد وصال اور بے تعلقی کے بعد تعلق داری کاوا قع ہونایقینی ہے،اللہ یاک وبرتر فرما تاہے:

{فَتَوَكَّلْ عَلَى ٱللَّهِ إِنَّكَ عَلَى ٱلْحَقِّ ٱلْمُبِينِ } [سورة النمل:79]

ترجمه: پس آپ یقییناالله، ی پر بھر وسه رکھیے، یقینا آپ سیچ اور کھلے دین پر ہیں۔

اے اللہ! حق وراستی کو ہماری نگاہ میں حق بناکر پیش کر اور ہمیں اس کی پیروی کرنے کی توفیق دے ، باطل کو ہماری نظر میں باطل بناکر پیش کراور ہمیں اس سے بیچنے کی توفیق عطافرہا۔







اپنے مولائے مُبین (ظاہر کرنے والے)کے در کولازم پکڑو، قادر اور بڑے علم والے آقاسے شرف وافتخار حاصل کرو،اطاعت و بندگی کے ذریعہ اس کی قربت حاصل کرو،وہ تمہیں اپنی نعتوں سے نوازے گا۔

اگرتم اس کی اطاعت کروگے تووہ تمہیں عزت واکر ام سے نوازے گا اور تمہیں فوقیت وبرتری عطاکرے گا،اگرتم اس کی فرمانبر داری سے روگر دانی کروگے تو تم پر رحم کھاتے ہوئے تمہیں مہلت دے گا، پھر اگر توبہ وانابت کروگے تو تمہاری توبہ قبول کرے گا،اگر نافر مانی اور بداعمالی کروگے تو تمہارے گناہوں پریر دہ ڈال دے گا۔

اس کی طرف متوجہ ہونے سے ہی دلوں کو زندگی ملتی ہے ،اس کے فراق کے خوف یااس کے وصال کی امید میں ہی آنسو چھلکتے ہیں۔

کہنے والے نے پیچ کہاہے کہ:"اللہ کی قسم! جسے اللہ امن وامان نہ دے اس کے لئے راستہ بہت پر خطر اور خو فناک ہو تاہے،اور جس کو اللہ کی رہنمائی حاصل نہ ہو اس کے لئے راستہ بڑا گمر اہ کن ہو تاہے"۔

ہمیں اس راستے کی کس قدر ضرورت ہے جو ظاہر کرنے والے اللّٰہ کے در تک پہنچادے، تا کہ اس تک چہنچنے کاراستہ واضح ہوسکے۔

آیئے ہم اللہ عزیز وبرتر کے اسم گرامی (المبین سحانہ وتعالی / واضح کرنے والے ) کے انوارسے قریب ہوتے (اور اس سے اپنے دلوں کوروشن کرتے ہیں )۔ الله پاكوبرترنا بى تعريف كرتے هوئ فرمايا: { يَوْمَئِذٍ يُوَفِيهِمُ ٱللَّهُ دِينَهُمُ ٱلْحَقَّ وَيَعْلَمُونَ أَنَّ ٱللَّهُ هُوَ ٱلْحَقُّ ٱلْمُبِينُ } [سورة النور:25]

ترجمہ: اس دن اللہ تعالی انہیں پورا پورا بدلہ حق وانصاف کے ساتھ دے گا اور وہ جان لیں گے کہ اللہ تعالی ہی حق ہے (اور وہی) ظاہر کرنے والا ہے۔

(کسی) چیز کوبیان کرنے کا مطلب ہو تاہے: اسے واضح کرنا۔

ہمارابلند وبر ترپر ورد گارتمام جہان والوں کے لئے (حق کو) ظاہر کرنے والاہے، اس کے وجود اور وحدانیت کی بات (اور دلیل)واضح ہے، اور یہ بھی واضح ہے کہ ربوبیت والوہیت اور اساءوصفات میں اس کا کوئی شریک نہیں۔

ہمارا پاک وبرتر پرورد گار وہ ہے جس نے اپنے بندوں کے لئے رشد وہدایت کاراستہ واضح کر دیا، ان کے سامنے وہ اعمال واضح کر دیئے جن کو کرنے پر وہ ثواب کے مستحق ہوں گے اور ان اعمال کو بھی واضح کر دیا جن کو کرنے پر وہ عذاب کے مستحق ہوں کے دن عذاب کے مستحق ہوں گے ، اللہ کے وعدوں کے تعلق سے منافقوں کو دنیا کے اندر جوشک وشبہ ہے، وہ قیامت کے دن دور ہوجائے گا۔

واضح کرنے کی صفت: الله بلند وبرتر کی عظیم ترین صفات میں سے ہے۔ اللہ نے دو طریقوں سے واضح فرمایا:

پہلا طریقہ:ان کتابوں کے ذریعہ جنہیں اللہ عزوجل نے اپنے رسولوں پر نازل کیااور اس وحی کے ذریعہ جو اس نے انبیاءورسل کی طرف فرمائی:

{ قَدْ جَاءَكُم مِّنَ ٱللَّهِ نُورٌ وَكِتَٰبٌ مُّبِينً } [سورة الماكرة: 15]

ترجمہ: تمہارے پاس اللہ کی طرف سے نور اور واضح کتاب آچکی ہے۔



دوسر اطریقہ: ان نشانیوں کے ذریعہ جنہیں اللہ نے اپنی ذات پر دلالت کرنے کے لئے پیدا فرمایا: {إِنَّ فِي خَلْقِ ٱلسَّمَٰ وَ ٱلْأَرْضِ وَ ٱخْتِلَٰفِ ٱلْآلِلِ وَ ٱلنَّهَارِ لَأَيْتٍ لِّأُوْلِي ٱلْأَلْبَبِ} [سورة آل عمران: 190]

ترجمہ: آسانوں اور زمینوں کی پیدائش میں اور رات دن کے ہیر پھیر میں یقینا عقامندوں کے لئے نشانیاں ہیں۔ وفی کل شیء له آیة " تدلُ علی أنه واحدٌ

ترجمہ: ہر چیز کے اندراس کی نشانی موجود ہے جواس بات پر دلالت کرتی ہے کہ وہ اکیلاو منفر دہے۔

جس طرح قر آن واضح کرنے والی کتاب ہے ، اسی طرح اللہ کے تمام رسول بھی واضح کرنے والے (پیغامبر) تھے، اللہ عزیز وبر ترنے حضرت نوح علیہ السلام کی زبانی فرمایا:

{إِنْ أَنَا إِلَّا نَذِيرٌ مُّبِينٌ } [سورة الشعراء: 115]

ترجمه: میں توصاف طور پر ڈرادینے والا ہوں۔

نيزالله تعالى نے اپنے نبی علیہ کو یہ حکم دیا کہ آپ کہیں:

{إِن يُوحَىٰ إِلَيَّ إِلَّا أَنَّمَا أَنَا نَذِيرٌ مُّبِينٌ} [سورة ص:70]

ترجمہ: میری طرف فقط یہی وحی کی جاتی ہے کہ میں توصاف صاف آگاہ کر دینے والا ہوں۔

الله پاک وبرترنے اپنی کتابوں کے اندر اور اپنے رسولوں کی زبانی دنیا میں بندوں کو یہ بتادیا کہ جس کے بارے میں وہ دنیا کے اندر اختلاف کرتے ہیں، قیامت کے دن اسے اللہ ان کے سامنے کھول کربیان کر دے گا، فرمان باری تعالی ہے:

{ وَلَيْبَيِّنَنَّ لَكُمْ يَوْمَ ٱلْقِيلِمَةِ مَا كُنتُمْ فِيهِ تَخْتَلِفُونَ } [سورة النحل:92]



ترجمہ: قیامت کے دن ہراس چیز کو کھول کربیان کر دے گا جس میں تم اختلاف کر رہے تھے۔

جس کے سامنے حق واضح ہو جائے ، پھر بھی وہ اس سے (لو گوں کو )رو کے ، تواس کے لئے در د ناک عذاب ہے ، الله پاک وبرتر کا فرمان ہے:

{فَإِن زَلَلْتُم مِّنْ بَعْدِ مَا جَآءَتْكُمُ ٱلْبَيِّئْتُ فَٱعْلَمُوۤاْ أَنَّ ٱللَّهَ عَزِيزٌ حَكِيمٌ } [سورة البقرة: 209] ترجمہ: اگرتم باوجود تمہارے پاس دلیلیں آجانے کے بھی ٹیسل جاؤتو جان لو کہ اللہ تعالی غلبہ والا اور حکمت والا

اسی طرح جو شخص حق کو چھیا تاہے، وہ بھی خو د کولعنت کا مستحق تھہر اتاہے، فرمان باری تعالی ہے: {إِنَّ ٱلَّذِينَ يَكْتُمُونَ مَا أَنزَلْنَا مِنَ ٱلْبَيِّنٰتِ وَٱلْهُدَىٰ مِن بَعْدِ مَا بَيَّنُّهُ لِلنَّاسِ فِي ٱلْكِتَٰبِ أُوْلَٰئِكَ يَلْعَنْهُمُ ٱللَّهُ وَيَلْعَنَّهُمُ ٱللَّهِنُونَ} [سورة البقرة: 159]

ترجمہ:جولوگ ہماری اتاری ہوئی دلیلوں اور ہدایت کو چھپاتے ہیں باوجو دیہ کہ ہم اسے اپنی کتاب میں لو گوں کے لئے بیان کر چکے ہیں،ان لو گوں پر اللہ کی اور تمام لعنت کرنے والوں کی لعنت ہے۔

○ عقل مندلوگ: واضح کرنے والے الله پاک وبرترنے غور وفکر کرنے والوں¹ کے لئے اپنی دلیلوں کو واضح اور نگاہ وبصارت رکھنے والوں کے سامنے اپنے گواہوں کو ظاہر کر دیا، تمام جہان والوں کے سامنے اس کی جو نشانیاں موجو دہیں

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> كتاب"الله أهل الثناء والجدد" كے مصنف لكھتے ہيں: "مومن كوييه ضرورت نہيں ہوتى كه كوئى اس كے سامنے وجو دبارى تعالى كى مزید دلیل پیش کرے' یااسے ایمان کی ضرورت کی تفصیل بتائے' پھر بھی میں یہاں سائنسد انوں' مفکروں اور فلاسفہ کے چند جملے' عبار تیں' گواہیاں اور اعترافی بیان پیش کررہاہوں:



اور سر کشوں کے عذر کو (جن نشانیوں کے ذریعہ اس نے) کا فور کر دیاہے ، (ان میں) اللہ پاک وہر تر کا یہ فرمان بھی سر:

{أَمَّن جَعَلَ ٱلْأَرْضَ قَرَارًا وَجَعَلَ خِلْلَهَاۤ أَنْهُرًا وَجَعَلَ لَهَا رَوَٰسِيَ وَجَعَلَ بَيْنَ ٱلْبَحْرَيْنِ حَاجِزًا ۖ أَعِلُهُ مَّعَ ٱللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللللَّهُ مَا اللَّهُ مَا الللَّهُ مَا اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ الللللَّهُ مَا اللَّهُ مِنْ مَا الللللْمُولَا مِنْ اللللْمُعَلِمُ مَا الللللِّهُ مِنْ اللللْمُعَلِمُ مَا اللللللِّهُ مِنْ اللللْمُعِلَّمُ مِنْ اللللْمُعِلَّمُ اللللْمُعِلَّمُ مِنْ مَا اللَّهُ مَا اللللْمُعَلِمُ مَا مَا الللللْمُ الللْمُولُولُولُولُولُولُولُولُولُولُولُولُ

امریکہ کامشہور نفسیاتی ڈاکٹر (ہنری لنک)جو دین کامئکر' ایمان کادشمن اور وجو دالہی کامئکر تھا' لیکن لمبے اور ایک منفر دسفر کے بعد اس نے اپنی رائے سے رجوع کیا اور کہا: "دین ہیہ ہے کہ:الیبی قوت کے وجو دیر ایمان لایا جائے جو زندگی کاسر چشمہ ہے' یہ قوت:اللہ کی قوت ہے' جو کائنات کا مدبر اور آسانوں کا خالق ہے "۔

استاد (ہوش) کا کہناہے: "علم وآگی کادائرہ جس قدر وسیع ہو تاجائے گااس قدر بے حدولا متناہی قوتوں والے خالق کے وجو دکی مضبوط اور بے توڑ دلیلیں بھی بڑھتی جائیں گی' علم ارضیات' علم ریاضیات' علم فلکیات اور علم طبیعیات کے ماہرین نے سائنس کی عمارت کی تعمیر میں باہمی تعاون سے کام لیا' جو کہ دراصل: ایک اللہ کی عظمت کا بیان ہے "۔

(ہربرٹ سپنسر) اپنی کتاب (التربیة) میں اس کی تفصیل لکھتے ہوئے کہتا ہے: "سائنس' بے بنیاد عقائد سے تناقض رکھتا ہے' لیکن فی ذاتہ دین سے اس کا کوئی تضاد نہیں ہے "۔ پھر وہ اس کی مثالیں پیش کرتے ہوئے لکھتا ہے: "وہ سائنسداں جوپانی کا قطرہ دیکھتا ہے اور جانتا ہے کہ وہ او کسیجن اور ہائڈرو جن کی خاص مقد ارسے وجو دمیں آتا ہے' بایں طور کہ اس مقد ارکا نصف حصہ بھی سلب کر لیاجائے تووہ پانی کے علاوہ کچھ اور بن جائے گا' یہ سائنسداں خالق کی عظمت وقدرت اور اس کی حکمت کاعقیدہ اس شخص سے زیادہ رکھتا ہے جو علم طبیعیات کا ماہر نہ ہو' جو (یانی کے ) اس نظام میں صرف یہ دیکھتا ہے کہ: وہ صرف یانی کا ایک قطرہ ہے "۔

علم طبیعیات کاماہر (سیر آرتھر طومسون)جواسکاٹلنڈ کامشہور مؤلف ہے' اپنے مجموعہ کتب "العلم والدین" میں رقم طراز ہے:"ہم غور وفکر کے بعد اس نیتجے پر پہنچتے ہیں کہ:سائنس نے جوسب سے بڑی خدمت انجام دی ہے وہ یہ کہ:اس نے انسان کواللہ کے بارے میں سوچنے پر آمادہ کیا ہے' جو کہ نہایت اعلی واشر ف اور بلند وبر ترہے "۔

معروف ماہر نفسیات (ولیم جیمس) کہتا ہے کہ:"ہمارے اور اللہ کے در میان ایک ایسار شتہ ہے جوٹوٹ نہیں سکتا'اگر ہم اپنے آپ کو اس کی نگر انی کے تابع کرلیں' تو ہماری ساری آرز واور تمنائیں پوری ہو جائیں گی"۔ وَيَجْعَلُكُمْ خُلَفَاءَ ٱلْأَرْضِ أَعِلُهُ مَّعَ ٱللَّهِ قَلِيلًا مَّا تَذَكَّرُونَ أَمَّن يَهْدِيكُمْ فِي ظُلُمُتِ ٱلْبَرِّ وَٱلْبَحْرِ وَمَن يُرْسِلُ ٱلرِّيَٰحَ بُشْرَا بَيْنَ يَدَي رَحْمَتِ اللَّهِ أَعِلُهُ مَّعَ ٱللَّهِ تَعْلَى ٱللَّهُ عَمَّا يُشْرِكُونَ أَمَّن يَبْدَؤُ اللَّهَ اللَّهُ عَمَّا يُشْرِكُونَ أَمَّن يَبْدَؤُ اللَّهَ اللَّهَ عَمَّا يُشْرِكُونَ أَمَّن يَبْدَؤُ اللَّهَ اللَّهَ اللَّهُ عَمَّا يُشْرِكُونَ أَمَّن يَبْدَؤُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللللَّهُ اللَّهُ الللللَّهُ الللللْمُ اللَّهُ اللْمُلَالِكُولُ اللَّهُ اللللللْمُ اللللللْمُ الللللْمُ اللللْمُ الللللْمُ اللللْمُ اللَّهُ الللللْمُ الللللْمُ اللللْمُ اللْمُ اللْمُ اللللْمُ الللْمُ اللَّهُ اللللْمُ الللْمُ اللللْمُ الللللْمُ اللللْمُ الللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ الللْمُ اللللْمُ الللْمُ الللْمُ اللللْمُ اللللْمُ الللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ الللللْمُ الللْمُ اللللْمُ الللْمُ الللْمُ الللْمُ اللْمُ الللْمُ الللْمُ الللْمُ الللْمُ الللْمُ الللْمُ الللْمُ اللْمُ اللللْمُ الللْمُ الللْمُ الللْمُ اللَّهُ اللْمُ اللْمُ الللْمُ اللللْمُ الللْمُ الللْمُ اللللْمُ الللْمُ الللْمُ الللْمُ اللل

ترجمہ: کیا جس نے زمین کو قرار گاہ بنایا اور اس کے در میان نہریں جاری کر دیں اور اس کے لئے پہاڑ بنائے اور دو
سمندروں کے در میان روک بنادی، کیا اللہ کے ساتھ اور کوئی معبود بھی ہے؟ بلکہ ان میں سے اکثر پچھ جانتے ہی نہیں

۔ بے کس کی پکار کو جب کہ وہ پکارے ، کون قبول کر کے سختی کو دور کر دیتا ہے؟ اور وہ تمہیں زمین کا خلیفہ بناتا ہے ، کیا
اللہ تعالی کے ساتھ اور کوئی معبود بھی ہے؟ تم بہت کم نصیحت و عبرت حاصل کرتے ہو۔ کیا وہ جو تمہیں خشکی اور تری

گی تاریکیوں میں راہ دکھا تا ہے اور جو اپنی رحمت سے پہلے ہی خوش خبریاں دینے والی ہوائیں چلا تا ہے ، کیا اللہ کے
ساتھ کوئی اور معبود بھی ہے جنہیں یہ شریک کرتے ہیں؟ ان سب سے اللہ بلند وبالاتر ہے۔ کیا وہ جو مخلوق کی اول دفعہ
پیدائش کرتا ہے پھر اسے لوٹائے گا اور جو تمہیں آسان اور زمین سے روزیاں دے رہا ہے ، کیا اللہ کے ساتھ کوئی اور
پیدائش کرتا ہے پھر اسے لوٹائے گا اور جو تمہیں آسان اور زمین سے روزیاں دے رہا ہے ، کیا اللہ کے ساتھ کوئی اور

پاک ہے وہ ذات جس کی عظمت نے معرفت وآگہی رکھنے والوں کی عقلوں کو حیران کر دیا، پاک ہے وہ ذات جس کے انوار و تجلیات نے (راہ حق کے )راہیوں کی نگاہیں خیر ہ کر دیں!

إلى آثارِ ما صنَع المليكُ بأحداقٍ هي الذهبُ السبيكُ بأن الله سريكُ ليس له شريكُ

تأمَّل في نباتِ الأرضِ وانظُر عيونٌ من لجُينٍ شاخصاتٌ على قَضَبَ الزَبرَجَدِ شاهداتٌ



ترجمہ: زمین میں اگنے والے پو دوں پر غور کر واور باد شاہ کی تخلیق کے آثار میں تامل سے کام لو۔ چاندی (سی سفید) آنکھیں اپنی (سیاہ) پُتلیوں کے ساتھ ایسے عملی لگا کر دیکھتی ہیں جیسے وہ قیتی پتھر کے تراشے پر سونے کی ڈھلی ہوں، یہ سب اس بات پر گواہ ہیں کہ اللہ کا کوئی شریک وساجھی نہیں۔

ترجمہ: تم میں سے کسی کام کرنے والے کے کام کوخواہ وہ مر دہویا عورت میں ہر گز ضائع نہیں کرتا، تم آپس میں ایک دوسرے کے ہم جنس ہو،اس لئے وہ جنہوں نے ہجرت کی اور اپنے گھر وں سے نکال دیئے گئے اور جنہیں میر کی راہ میں ایذادی گئی اور جنہوں نے جہاد کیا اور شہید کئے گئے، میں ضر ور ضر ور ان کی برائیاں ان سے دور کر دول گا اور بالیقین انہیں ان جنتوں میں لے جاؤں گا جن کے بنچ نہریں بہہ رہی ہیں، یہ ہے تواب اللہ تعالی کی طرف سے اور اللہ تعالی ہی کے پاس بہترین تواب ہے۔

اے اللہ! ہم تیرے اسم گرامی (المبین / واضح کرنے والے) کے وسلے سے بیہ دعا کرتے ہیں کہ ہمیں اپنی نعمتوں والی جنت میں داخل فرمااور اے دونوں جہان کے پالنہار! ہمیں جہنم سے نجات عطا کر۔







ابن حجر رضی فرماتے ہیں: "جو شخص الله، اس کے اساء وصفات اور افعال واحکام سے زیادہ باخبر ہو گا، اس کے اندر خشیت اور تقوی بھی نہی آئے گی۔ خشیت اور تقوی بھی نہی آئے گی۔ خشیت اور تقوی بھی نہی آئے گی۔ بندہ کوجب یہ یقین ہوجائے کہ الله ہی (ہر چیز کو) محیط ہے، تو اس کا دل مطمئن ہوجائے گا، اس کا غم دور ہوجائے گا۔ اور اس کا دل اپنے محیط پر ورد گار سے وابستہ ہوجائے گا"۔

الله نے اپنے بندوں کو یہ خبر دی ہے کہ وہ (ہر چیز کو) محیط ہے، فرمان باری تعالی ہے:

{وَ سِلَّهِ مَا فِي ٱلسَّمَٰوَٰتِ وَمَا فِي ٱلْأَرْضِ وَكَانَ ٱللَّهُ بِكُلِّ شَيْءٍ مُّحِيطًا} [سورة النساء:126] ترجمه: آسانوں اور زمین میں جو پچھ ہے سب اللہ ہی کا ہے اور الله تعالى ہر چیز کو گھیر نے والا ہے۔

ہمارابلند وبرتر پر ورد گار وہ ہے جس کے علم سے نہ کوئی چیوٹی چیز غائب ہے اور نہ کوئی بڑی چیز ، نہ کوئی ظاہر شی پوشیدہ ہے اور نہ کوئی باطن شی ، اس کی شان بالکل ولیی ہی ہے جیسا اس نے بیان کیا ہے: { اَلَاۤ إِنَّهُ بِكُلِّ شَيْءٍ مُحْدِيطُ } [سورۃ فصلت: 54]

ترجمہ: یادر کھو کہ اللہ تعالی ہرچیز کااحاطہ کئے ہوئے ہے۔

اس کے احاطہ میں: تمام احوال کی واقفیت اور ان کاعلم ،اسی طرح قدرت اور شمولیت ، نیز باد شاہت اور حکومت سب شامل ہیں۔





"شرح الطحاويه" ميں آيا ہے: "رہى بات الله كاہر چيز كو محيط ہونے كى تواس بارے ميں الله پاك وبرتر فرماتا ہے: {وَ اللّهَ مِن وَرَ آئِهِم مُّحِيطُ } [سورة البروج: 20]

ترجمہ: الله تعالی انہیں ہر طرف سے گھیرے ہوئے ہے۔

{ أَلَا إِنَّهُ بِكُلِّ شَيْء مُّحِيطٌ } [سورة فصلت:54]

ترجمہ: یادر کھو کہ اللہ تعالی ہر چیز کا احاطہ کئے ہوئے ہے۔

اس کا مخلوق کواپنے احاطہ میں لینے کا مطلب میہ نہیں کہ: وہ آسان کی طرح ہے اور مخلو قات اس کی ذات اقد س کے اندر ہیں – اللہ تعالی اس سے بہت زیادہ بلند وبر ترہے –۔

بلکہ اس سے مرادیہ ہے کہ:وہ اپنی عظمت، علم کی وسعت اور قدرت کے ذریعہ انہیں اپنے احاطہ میں لئے ہواہے،
اور وہ تمام (مخلوقات) اس کی عظمت کے سامنے رائی کے دانے کی طرح ہیں، جیسا کہ ابن عباس رضی اللہ عنہماسے مروی ہے، آپ فرماتے ہیں: ساتوں آسان اور ساتوں زمین اور ان کے اندر اور ان کے در میان جو پچھ بھی ہے، وہ سب رحمن کے ہاتھ میں رائی کا دانا "۔

# یقیناوه محیطہ:

الله پاک وبرترابین مخلوق کو محیط ہے: یعنی پوری طرح انہیں اپنے احاطے میں لئے ہوا ہے، اس سے کوئی بھی شخص بھاگ نہیں سکتا، اور نہ کوئی اس سے دور جا سکتا ہے، اس کی قدرت اور علم انہیں اپنے گھیرے میں لئے ہوئے ہے، وہ ان کی ذات، اقوال اور اعمال کو اپنے احاطے میں لئے ہوا ہے، جیسا کہ الله پاک وبرتر کا فرمان ہے: { وَ أَنَّ ٱللَّهَ قَدْ أَحَاطَ بِكُلِّ شَنَيْءٍ عِلْمًا } [سورة الطلاق: 1]

ترجمہ:یقینااللہ تعالی نے ہر چیز کو باعتبار علم گھیر ر کھاہے۔



یہ عمومی احاطہ آسمان اور زمین والوں کے لئے ہے ،جور حمت کے ساتھ انہیں احاطہ میں لینے کے معنی میں ہے۔ ر ہی بات خصوصی احاطہ کی ، تواس سے مراد قہر و جبر کے ساتھ انہیں اپنے احاطہ میں لینا ہے ، اس میں نافرمانوں اور سر کشوں کو دھمکی دینا بھی شامل ہے۔

ا کثر و بیشتریه اسم گرامی ان مقامات پر آیا ہے جہاں کا فروں اور منافقوں کو دھمکی اور وعید دی گئی ہے،وہ پاک وبرتر اللہ ان کی سازش و فریب اور دروغ گوئی سے خوب اقف ہے ، وہ پاک وبر تر اللہ انہیں ہر جانب سے اپنے گھیرے میں لئے ہواہے،وہ ان کی گھات میں ہے،انہیں اس کی طرف ہی لوٹناہے، ان کاراستہ اس کی طرف جاتاہے،وہ اللہ عزیز وبرتر کی دستر س سے دور نہیں جاسکتے، وہ آخر بھاگ کر اور لوٹ کر جائیں گے کہاں؟

الله یاک وبرتر کا فرول کے بارے میں فرما تاہے:

{ وَ ٱللَّهُ مُحِيطُ بِٱلْكُفِرِينَ } [سورة البقرة: 19]

ترجمہ: اللہ تعالی کا فروں کو گھیرنے والاہے۔

اسی طرح الله عزوجل ریاکاروں اور متکبروں کے بارے میں ارشاد فرما تاہے:

{وَلَا تَكُونُواْ كَالَّذِينَ خَرَجُواْ مِن دِيْرِ هِم بَطَرًا وَرِئَآءَ ٱلنَّاسِ وَيَصُـدُونَ عَن سَـبِيلِ ٱللَّهِ وَ ٱللَّهُ بِمَا يَعْمَلُونَ مُحِيطً } [سورة الأنفال:47]

ترجمہ: ان لو گول جیسے نہ بنو جو اتراتے ہوئے اور لو گوں میں خود نمائی کرتے ہوئے اپنے گھروں سے چلے اور الله کی راہ سے روکتے تھے، جو کچھ وہ کر رہے ہیں اللہ اسے گھیر لینے والاہے۔

اللہ نے (مسلمانوں کی مصیبت پر) خوش ہونے والے اور (ان کے خلاف) سازش کرنے والے کا فروں اور منافقوں كے بارے ميں ارشاد فرمايا: { إِن تَمْسَسَكُمْ حَسَنَةٌ تَسُؤُهُمْ وَ إِن تُصِبْكُمْ سَيِّئَةٌ يَفْرَحُواْ بِهَآ



وَإِن تَصْبِرُواْ وَتَتَّقُواْ لَا يَضُرُّكُمْ كَيْدُهُمْ شَيْلًا إِنَّ ٱللَّهَ بِمَا يَعْمَلُونَ مُحِيطً } [سورة آل عمران:120]

ترجمہ: تمہیں اگر بھلائی ملے توبہ ناخوش ہوتے ہیں۔ہاں اگر برائی پہنچے توخوش ہوتے ہیں ،تم اگر صبر کرواور پر ہیز گاری کروتوان کامکر تمہیں کچھ نقصان نہ دے گا۔اللہ تعالی نے ان کے اعمال کااحاطہ کرر کھاہے۔

الله عزوجل كاعذاب جبكس قوم پر نازل ہو تا ہے تو (ہر طرف سے) انہيں اپنے گھرے میں لے ليتا ہے: {وَ إِنِّيَ أَخَافُ عَلَيْكُمْ عَذَابَ يَوْمٍ مُّحِيطٍ} [سورة هود:84]

ترجمہ: مجھے تم پر گھیرنے والے دن کے عذاب کاخوف (مجلی) ہے۔

قیامت کے دن جہنم کی آگ انہیں اپنے گھیرے میں لے لیگی:

{ إِنَّا أَعْتَدْنَا لِلظُّلِمِينَ نَارًا أَحَاطَ بِهِمْ سُرَادِقُهَأً } [سورة الكهف: 29]

ترجمہ: ظالموں کے لئے ہم نے وہ آگ تیار کرر تھی ہے جس کی قنا تیں انہیں گھیر لیں گ۔

# ■ آپ مطمئن رہیں!

مومن کوجب بید یقین ہوجا تاہے کہ اللہ عزیز وبر تروہ ہے: (جو ہر چیز کو) اپنے گھیر ہے میں لئے ہواہے، تواس کا دل اطبینان محسوس کر تاہے، وہ اللہ کی مدد کو دور نہیں سمجھتا، نہ اس کی رحمت سے مایوس ہو تاہے، اور نہ ہی فراخی و کشادگی کی امید ختم کر تاہے، کیوں کہ فراخی تولا محالہ آکر رہتی ہے۔ وہ جانتاہے کہ (سورہ کہف میں وار دموسی علیہ السلام کے واقعہ میں) کشتی کے اندر سوراخ کرنا: احسان و بھلائی کی انتہا تھی، نیچ کو قتل کرنار حمت و شفقت کا بام عروج تھا، پتیموں کے خزانے کو محبوس رکھنا: اعلی ترین وفاداری تھی: {وَکَیْفَ تَصَدِیرُ عَلَیٰ مَا لَمْ تُحِطَّ بِهِ خُبْرًا } [سورۃ اکھف: 68]

# ترجمہ: جس چیز کو آپ نے اپنے علم میں نہ لیا ہو ،اس پر صبر بھی کیسے کر سکتے ہیں ؟

لیکن تمام امور کے او قات متعین ہیں اور ہر مقدر کر دہ چیز کی ایک خاص عمر ہے ، منز ل تک پہنچنے کے لئے اس وقت اور عمر کو گزار ناضر وری ہے ،اللہ کے نزدیک ہر چیز کا ایک وقت مقرر ہے:

{ وَإِن تَصِيْرُواْ وَتَتَّقُواْ لَا يَضُرُكُمْ كَيْدُهُمْ شَيْلًا إِنَّ ٱللَّهَ بِمَا يَعْمَلُونَ مُحِيطً} [سورة آل عمران:120]

ترجمہ: تم اگر صبر کرواور پر ہیز گاری کرو توان کامکر تمہیں کچھ نقصان نہ دے گا۔اللہ تعالی نے ان کے اعمال کا احاطہ کرر کھاہے۔

اللہ عزیز وبرتر نے ہر ایک چیز کی ایک مقدار مقرر کرر کھی ہے ، اس کا ایک متعینہ وقت اور مدت ہے جس سے وہ آگے نہیں بڑھ سکتی، جب متعینہ وقت آ جا تا ہے تووہ اس سے ایک پل کے لئے بھی آگے پیچھے نہیں ہو سکتی۔

مصیبت ایک متعینہ وقت کے لئے آتی ہے، پھر وہ دور ہوجاتی ہے، اس کی ایک مدت ہوتی ہے جس کے بعد وہ زائل ہوجاتی ہے، اس کی ایک مدت ہوتی ہے جس کے بعد وہ زائل ہوجاتی ہے، اس لئے مرغوب شی کے حصول اور ناپیندیدہ شی کے ازالہ کے لئے جلدی نہیں کرنی چاہئے، کیوں کہ معاملہ انسان کے ہاتھ میں نہیں ہوتا، بلکہ بندہ کا کام صرف یہ ہے کہ وہ اسباب اختیار کرے اور صبر کا دامن تھا ہے رہے، اس لئے کہ اللہ عزیز وبرترکی مدد اور اس کی فراخی کے طلب گار کو ناکامی نہیں ملتی، خواہ وہ جس جگہ بھی ہو۔

ابراہیم علیہ السلام کا محاصرہ کر لیا جاتا ہے ، انہیں آگ میں ڈال دیا جاتا ہے ، پھروہ آگ ان کے لئے ٹھنڈک اور سلامتی بن جاتی ہے۔

یوسف علیہ السلام اپنے بھائیوں کے نرغے میں ہوتے ہیں، وہ آپ کو تاریک کنویں میں ڈال دیتے ہیں، (وہاں سے نکلتے ہیں تو) دوبارہ عزیز کی بیوی اور اس کی ہمنواؤں کے حصار میں آجاتے ہیں، اس کے بعد جیل میں ڈال دیئے جاتے ہیں، اس کے بعد جیل میں ڈال دیئے جاتے ہیں، اس کے بعد جیل میں ڈال دیئے جاتے ہیں۔



ہیں، لیکن پاک وہر تر اللہ جو (ہر چیز کو)محیط ہے ، دشمنوں کے مکر و فریب کو ناکام کر دیتا ہے ، چناں چہران کا حصار یوسف علیہ السلام کے لئے نصرت و فتح کا سبب بنتا ہے ، اور آپ زمین کے خزانوں کے وزیر مقرر ہوتے ہیں۔

موسی علیہ السلام کی والدہ کا گھر حصار میں لے لیاجاتا ہے، پھر موسی کو سمند رمیں ڈال دیا جاتا ہے، ان کا یہ حصار موسی علیہ السلام اوران کی والدہ کے حق میں فراخی ثابت ہو تا ہے، چنال چہوہ اینی والدہ کے پاس لوٹ آتے ہیں اور ان کی والدہ مطمئن رہتی ہیں۔

فرعون موسی علیہ السلام اوران کے ہمنواؤں کو گھیر لیتا ہے، اس حصار کا نتیجہ یہ ہو تا ہے کہ فرعون ہلاک ہو تا ہے اور موسی علیہ السلام کو نصرت و فتح ملتی ہے۔

کافرر سول اللہ علیہ کے گھر کا محاصرہ کر لیتے ہیں، او گوں کی نظر سے حجیب کر حزن وافسر دگی کی حالت میں آپ مکہ سے نکلتے ہیں، پھر اللہ دشمنوں کو اپنے احاطہ میں لے لیتا ہے، چناں چہ آپ علیہ فتح و نصرت کے ساتھ مکہ واپس لوٹتے ہیں، پھر اللہ دشمنوں کو اپنے احاطہ میں لے لیتا ہے، چناں چہ آپ علیہ میں۔

مومن جب بھی اللہ عزیز وبرتر کے احاطہ وحصار کو محسوس کر تاہے، اس کے ایمان میں اضافہ ہو تاہے، وہ اپنے رب سے خوش ہو تاہے، وہ اپنے پرورد گار کی عظمت کے سامنے سرخم کئے ہوئے، اس کے حکم کے سامنے خود سپر دگی کرتے ہوئے اس فرمان الہی پر عمل پیراہوتے ہوئے اس کی طرف رجوع کرتا اور دوڑ بھا گتاہے:

{فَفِرُّ وَالْإِلَى ٱللَّهِ إِنِّي لَكُم مِّنْهُ نَذِيرٌ مُّبِينً } [سورة الذاريات: 50]

ترجمہ: تم اللہ کی طرف دوڑ بھا گو (یعنی رجوع کرو)، یقیناً میں تمہیں اس کی طرف سے صاف صاف تنبیہ کرنے والا

ہوں۔

بِكَ أَستَحيرُ وَمن يُجيرُ سِواكا فَأَجِر ضعيفا يَحتمِي بِحِماكا

433



إِنِي أُويتُ لِكُل مَأْوى فِي الحَيَاةِ فَما رأيتُ أَعزَّ مِن مَأُواكا فَأَقبِل دُعائى واستجِب لرَجاوَتي ما خابَ يوماً مَن دعا وَرَجاكا

ترجمہ: میں تیری ہی پناہ چاہتا ہوں اور تیرے سواکون ہے جو پناہ دے سکتا ہے۔ چناں چہ تواس کمزور وناتواں کو اپنی پناہ عطاکر جو تیری پناہ گاہ میں اپنی حفاظت طلب کر تاہے۔ میں نے زندگی میں ہر پناہ گاہ کی طرف جاکر دیکھا، مجھے تیری پناہ گاہ سے زیادہ معزز کوئی جگہ نہیں نظر آئی۔ تومیری دعا کو قبول فرمااور میری امید کو پورا کر دے۔ جو تجھ سے دعا کرے اور تجھ سے ہی امیدیں رکھے، وہ مجھی خائب و خاسر نہیں ہو سکتا۔

اے اللہ! ہم تجھ سے تیرے اسم گرامی (المحیط / گیر نے والے ) کے حوالے سے یہ دعا کرتے ہیں کہ: ہمارے دشمنوں کواپنے عذاب سے گیر لے، ہمارے لئے ہر غم اور ہر تنگی سے نکلنے کاراستہ پیدا کر دے۔







الله نے اپنی بلند وبرتر ذات کی تعریف کرتے ہوئے فرمایا:

{هُوَ ٱلْأَوَّلُ وَٱلْأَخِرُ وَٱلطُّهِرُ وَٱلْبَاطِنُ وَهُوَ بِكُلِّ شَنَيْءٍ عَلِيمٌ } [سورة الحديد: 3] ترجمه: وبي اول سے اور آخر ہے، اور ظاہر ہے اور باطن ہے اور وہ ہر چيز کو بخو بی جاننے والا ہے۔

ني عَلَيْكُ عَابِت مَ كَه آپِ فرمايا كرت تح: (اللهم! ربَّ السَّماواتِ وَربَّ الأرضِ وربَّ العَرشِ العَطيم، ربَّنا وَرَبَّ كُلِّ شَيءٍ، فَالِقَ الحَبِّ وَالنَّوَى، وَمُنزِلَ التَّوراةِ وَالإِنجيلِ والفُرقَانِ، أَعُوذُ بِكَ مِن شَرِّ العظيم، ربَّنا وَرَبَّ كُلِّ شَيءٍ، فَالِقَ الحَبِّ وَالنَّوَى، وَمُنزِلَ التَّوراةِ وَالإِنجيلِ والفُرقَانِ، أَعُوذُ بِكَ مِن شَرِّ كُلِّ شَيءٍ أَنتَ آخِذٌ بِناصِيتِهِ، اللهُمَّ أَنتَ الأَوَّلُ فليسَ قَبلَكَ شيءٌ، وَأَنتَ الآخِرُ فليسَ بَعدَكَ شيءٌ، وَأَنتَ الظَّاهِرُ فليسَ فَوقَكَ شَيءٌ، وَأَنتَ الباطِنُ فليسَ دُونَكَ شيءٌ، اقضِ عَنَّا الدَّينَ، وَأَغنِنا مِن الفَقر) [مسلم]

یعن: "اے اللہ! اے آسانوں کے رب اور زمین کے رب اور عرش عظیم کے رب، اے ہمارے رب اور ہر چیز کے رب، دانے اور گھلیوں کو چیر (کر پودے اور درخت اگا) دینے والے! تورات، انجیل اور فرقان کو نازل کرنے والے! میں ہر اس چیز کے شرسے تیری پناہ میں آتا ہوں جس کی پیشانی تیرے قبضے میں ہے، اے اللہ! تو ہی اول ہے، تجھ سے پہلے کوئی شی نہیں، اے اللہ! تو ہی آخر ہے، تیرے بعد کوئی شی نہیں، تو ہی ظاہر ہے، تیرے اوپر کوئی شی نہیں ہے، تو ہی طاہر ہے میں فقیری سے بیازی عطا قوبی باطن ہے، تجھے کوئی شی نہیں ہے، ہماری طرف سے (ہمارا) قرض اداکر اور ہمیں فقیری سے بے نیازی عطا فرما"۔



معلوم ہوا کہ وہ اول ہے، جس سے پہلے کوئی شیٰ نہیں۔

وہ آخرہے، جس کے بعد کوئی شی نہیں۔

وہ ظاہر ہے، جس کے اوپر کوئی شی نہیں۔

وہ باطن ہے،جس کے بیچھے کوئی شئ نہیں۔

ان تمام اسائے گرامی کا دار ومدار پاک وہرتر پرورد گار کا اپنی مخلوق کا احاطہ کرنے پرہے، زمانے کے اعتبار سے بھی اور جگہ کے اعتبار سے بھی:

زمانے کے اعتبار سے اللہ کا احاطہ اس کے اسائے گرامی الاول اورالآخر میں شامل ہے: (کوئی بھی پہلی چیز ایسی نہیں ج جس سے پہلے اللہ نہ ہو)، تمام چیزیں اس کے بعد ہی وجو دمیں آئیں، اور وہ تمام اشیاء سے پہلے ہے۔

(کوئی بھی آخری چیز ایسی نہیں جس کے بعد اللہ نہ ہو)، وہ عزیز وبرتر تمام مخلوق کے فناہونے کے بعد بھی باقی رہنے والاہے، خواہ وہ بے زبان مخلوق ہویا بازبان۔

جگہ کے اعتبار سے اللہ کا احاطہ اس کے اسائے گرامی: الظاھر اور الباطن میں شامل ہے، وہ ہر چیز کے اوپر ہے، کوئی کھی چیز اس سے بلند نہیں، (کوئی ظاہر شی نہیں مگر اللہ اس سے اوپر ہے)، وہ عرش پر بلند ہے، عرش تمام مخلو قات سے اعلی وبالا ہے، وہ ذات اور صفات اور قہر و جبر وت کے اعتبار سے بلند ہے۔

(کوئی بھی باطن شی نہیں مگر اللہ اس کے پیچھے ہے)،اللہ پاک وبرتز کے باطن ہونے کامطلب میہ ہے کہ وہ ہر چیز کو محیط ہے، بایں طور کہ وہ اس کی ذات سے بھی زیادہ اس سے قریب ہے،اس کے راز ہائے سربستہ اور پوشیدہ ضمیر وں سے بھی واقف ہے۔



وہ پاک وبرتر اپنی بلندی وبرتری، عرش اور آسانوں کے اوپر ہونے کے باوجود بھی اپنے بندوں سے قریب ہے، ان کے باطن سے بھی واقف اور ان کے ظاہر سے بھی آگاہ ہے:

{وَلَقَدْ خَلَقْنَا ٱلْإِنسَٰنَ وَنَعْلَمُ مَا تُوسَوسُ بِهَ نَفْسُلُهُ وَنَحْنُ أَقْرَبُ إِلَيْهِ مِنْ حَبْلِ ٱلْوَرِيدِ } [سورة ق:16]

ترجمہ: ہم نے انسان کو پیدا کیا ہے اور اس کے دل میں جو خیالات اٹھتے ہیں ان سے ہم واقف ہیں، اور ہم اس کی رگ جان سے بھی زیادہ اس سے قریب ہیں۔

{قُلْ إِن تُخْفُواْ مَا فِي صُدُورِكُمْ أَقْ تُبْدُوهُ يَعْلَمْهُ ٱللَّهِ ﴿ [سورة آل عمران:29] ترجمه: كهه ديجئ كه خواه تم اليخ سينول كى باتيل چهاو خواه ظاهر كروالله تعالى (بهرحال) جانتا ہے۔

# o وہ آپسے قریب ہے..

وہ آپ کی باتوں کوسنتاہے، آپ کے کاموں کو دیکھتاہے،اس سے کوئی بھی چیز مخفی نہیں۔

نبی علیہ نے اپنے صحابہ کوبلند آوازہ دعاکرتے ہوئے سناتو فرمایا: "اے لوگو! اپنی جانوں پررحم کھاؤ، کیوں کہ تم کسی بہرے یا غائب اللہ کو نہیں پکار رہے ہو، جسے تم پکار رہے ہو وہ سب سے زیادہ سننے والا اور تمہارے بہت نزدیک ہے"[بخاری ومسلم]۔

اپنے سجدوں میں یہ سرگوشی کیا کریں: "سبحان رہی الأعلی" (یعنی:میر اپرورد گارپاک اور بلندہے) پھر آسان کے سارے دروازے آپ کی دعاکے لئے کھول دئے جائیں گے اور مولائے کریم آپ کی دعا کو سنے گا، آپ یہ مت سوچیں کہ وہ آپ سے دورہے، یا آپ کی کوئی مخفی شک بھی اس سے پوشیدہ ہے۔

وہ تاریک رات میں سخت چٹان پر رینگنے والی سیاہ چیو نٹی کی رینگ کو بھی سنتاہے:



# {وَمَا تَسْتُقُطُ مِن وَرَقَةٍ إِلَّا يَعْلَمُهَا } [سورة الأنعام: 59]

# ترجمہ: کوئی پیتہ نہیں گر تا مگر وہ اس کو بھی جانتا ہے۔

اس کی حکمت اور نعمت ہے کہ: وہ آپ کو یہ یاد دہانی کر اتا ہے کہ اس نے ساری مخلو قات کو وجود بخشا، اس پر ان مخلو قات کی بندگی ختم ہوتی ہے، چنال چہ جس طرح وہ آپ کو وجو د بخشنے میں تنہا ہے، اسی طرح آپ اپنی عبادت میں بھی اسے یکنا تھہر ائیں، جس طرح آپ کے وجود اور خلقت کی ابتدااس ذات نے کی ، اسی طرح آپ بھی اسے اپنی محبت ، ارادت اور عبادت کی انتہا تھہر ائیں۔

### اس کے سامنے کھڑے ہونے سے نہ اکتائیں!

جب سارے حیلے ناکام ہو جائیں، مختلف قسم کاخوف وہراس آپ کو اپنے گھیرے میں لے لے، تو آپ یاد کریں کہ اللہ ہی اول اور آخرہے، وہ آپ سے قریب ہے، وہ ہر چیز پر قادر ہے، وہ اپنے بندوں پر غالب و قاہر ہے، وہ آسان سے للہ ہی اول اور آخرہے، وہ آپ سے قریب ہے، وہ ہر چیز پر قادر ہے، وہ اپنے بندوں پر غالب و قاہر ہے، وہ آسان سے لے کر زمین تک ہر کام کی تدبیر کرتا ہے، پھر وہ کام اس کی طرف چڑھ جاتا ہے۔ وہ آپ کے راز ہائے سربستہ اور دل کے خیالات سے بھی واقف ہے۔

اگر آپ یہ یاد کریں گے تو آپ کو اپنے دل کا ایک پالنہار نظر آئے گا جس کا وہ قصد کرے، اس کا ایک معبود ہو گا جس کی وہ عبادت کرے، اس کا ایک معبود ہو گا جس کی وہ عبادت کرے، ایک بے نیاز (پالنہار) ہو گا جس کی طرف وہ اپنی تمام ضروریات میں متوجہ ہو، وہ ماوی و ملجا ہو گا کہ آپ کا دل جس کی پناہ لے ، جب یہ احساس آپ کے اندر جاگزیں ہو جائے گا تو آپ کے دل کو سعادت و فرحت اور آپ کے نفس کو سکون واطمینان حاصل ہو گا، آپ کا ضمیر راحت محسوس کرے گا، فراخی آپ کے قریب نظر آئے گی، اور آپ کو یقین ہو جائے گا کہ وہی (اللہ) اول وآخر اور ظاہر و باطن ہے اور وہ ہر چیز پر قادر ہے۔



آگ ابراہیم خلیل کو جلانہیں سکی، کیوں کہ ربانی عنایت ونگہبانی نے ایک ایسی کھڑ کی کھول دی (جس نے آگ کو ٹھنڈی کر دیا):

{قُلْنَا يُنَارُ كُونِي بَرْدًا وَسَلَّمًا عَلَى إِبْرُ هِيمَ} [سورة الأنبياء:69]

ترجمہ: ہم نے فرمادیا!اے آگ!تو ٹھنڈی پڑجااورابراہیم کے لئے سلامتی (اور آرام کی چیز) بن جا۔

سمندر (موسى) كليم الله كوغرق آب نه كرسكا، كيول كه الله كى جلالت شان پر ايمان ركھنے والى مضبوط آواز نے بيه ندا لگائى: {قَالَ كَالَّا ۚ إِنَّ مَعِيَ رَبِّي سَلَيَهْدِينِ } [سورة الشعراء: 62]

ترجمہ: (موسی نے) کہا: ہر گزنہیں، یقین مانو، میر ارب میرے ساتھ ہے جو ضر ور مجھے راہ د کھائے گا۔

یونس علیہ السلام سمندر کے اندر مچھلی کے پیٹ سے یہ ندالگاتے ہیں:

{ لَّا إِلَّهَ إِلَّا أَنتَ سُبْحَنَكَ إِنِّي كُنتُ مِنَ ٱلظُّلِمِينَ} [سورة الأنبياء:87]

ترجمہ:الهی تیرے سواکوئی معبود نہیں، توپاک ہے، بے شک میں ظالموں میں ہو گیا۔

یہ کمزور وناتواں سی آواز تین تاریکیوں سے اٹھتی ہے:رات کی تاریکی، سمندر کی تاریکی، مجھلی کے پیٹ کی تاریکی، ان تینوں تاریکیوں کو چیرتی ہوئی آسان کی بلندی پر پہنچ جاتی ہے اور دیکھتے ہی دیکھتے فراخی قدم رنجاں ہوتی ہے۔ وفی الغیبِ للعبدِ الضعیفِ لطائف کھا جفّتِ الأقلامُ وانطوتِ الصُحُفُ

ترجمہ: غیب کے پر دے سے کمزور وناتواں بندے کے لئے ایسی مہر بانیاں رونماہوتی ہیں، جن (کو ککھنے کے بعد) قلم خشک ہو گئے اور صحیفے لپیٹ دیئے گئے۔

#### نقطه انقلاب..

انسان اکیلے نہ تو حوادث زمانہ کا مقابلہ کر سکتاہے، نہ آفتوں سے نبر د آزما ہو سکتاہے، اور نہ پریشانیوں کا مقابلہ کر سکتاہے، کیوں کہ وہ کمزور اور عاجز پیدا ہواہے، ہاں اگر وہ اپنے رب پر بھروسہ کرے (توبیہ سارے کام انجام دے سکتاہے)، کیوں کہ اسے یقین ہو گا کہ اللہ کی اولیت کو ہر شی پر سبقت حاصل ہے، وہ اپنی آخریت کے ساتھ ہر چیز کے بعد باقی رہنے والا ہے، اپنی رفعت وبلندی کے ساتھ ہر شی پر غالب وبلند ہے، اور اپنے احاطہ وحصار کے ذریعہ ہر چیز سے قریب ہے۔

کوئی آسان کسی دوسرے آسان کواس سے پوشیدہ نہیں رکھتا اور نہ زمین کا کوئی طبق دوسر سے طبق کواس سے مخفی رکھتا ہے اور نہ کوئی ظاہر شکی اس سے کسی باطن شک کو پر دہ کرتی ہے، غیب اس کے نزدیک حاضر ہے، دور اس سے قریب ہے، اور راز اس کے لئے ظاہر وعلانیہ ہے۔

کتناخوش بخت ہے وہ جو اللہ سے وابستہ ہو گیا، اس کے اسائے گرامی سے آشناہوا، اپنے باطن کی اصلاح کی ، اپنے عمل میں اخلاص پیدا کیا، اپنی نیت کو درست کیا، صبر کاڈھال اختیار کیا، اپنے آقا پر بھروسہ قائم رکھا! یہی ہے خالص اور پاکیزہ محبت کے ساتھ اللہ کی عمادت کرنا۔

مِن الغيبِ ما يهفُو إليه رجائيًا

ونازعَنِي شوقٌ إليكَ وهزَّنِي

ترجمہ: تیرے(دیدار) کی تڑپ نے مجھے بے کل کر دیا، غیب سے کسی نے مجھے ایسے جھنجھوڑا کہ میرے اندراس کی امید فزوں ترہوگئی۔

ابن القیم ﷺ فرماتے ہیں: "ان چار اسمائے گر امی: اول وآخر اور ظاہر وباطن کی معرفت حاصل کرناعلم وآگہی کار کن ہے، اس لئے بندہ کو چاہئے کہ ان کی معرفت حاصل کرنے میں پوری قوت وطافت اور فنہم و فراست لگادے "۔

هو باطنٌ هي أربعٌ بِوَزَانِ

هو أولٌ هو آخرٌ هو ظاهرٌ

شيءٌ تعالى اللهُ ذو السلطانِ

ما قبلَه شيُّ كذا ما بعدَه

ترجمہ: وہی اول ہے، وہی آخر ہے، وہی ظاہر اور وہی باطن ہے، ایک ہی وزن پریہ چار اساء ہیں، نہ اس سے پہلے کوئی چیز تھی اور نہ اس کے بعد کوئی شی ہوگی، اللہ سلطنت وباد شاہت کا مالک بلند وہر ترہے۔

وساوس کو دور کرنے میں ان چاروں اسائے گر امی اور ان کے معانی کی معرفت کابڑااثر ہو تاہے۔



ایک شخص – جس کانام ابوز میل بتایا جاتا ہے – امت کے عظیم عالم دین عبد اللہ بن عباس رضی اللہ عنہما کے پاس آیا اور دریافت کیا: کہا: اے ابن عباس! میں اپنے دل میں کچھ محسوس کر تاہوں۔

آپ نے فرمایا: کون سی چیز؟

اس نے کہا: الله کی قشم! میں نہیں بول سکتا!

اس کابیان ہے کہ: ابن عباس نے مجھ سے کہا: کیاکسی چیز کا شک ہے؟

اس پروه شخص بننے لگا، آپ نے فرمایا: اس سے کوئی شخص محفوظ نہیں، فرمایا: یہاں تک کہ اللہ تعالی نے (اپنے نبی کی شان میں) یہ آیت نازل فرمائی: (فَإِنْ کُنْتَ فِي شَكٍّ مِمَّا أَنْزَلْنَا إِلَيْكَ فَاسْأَلِ الَّذِينَ يَقْرَءُونَ الْكِتَابَ مِنْ قَبْلِكَ لَقَدْ جَاءَكَ الْحُقُّ مِنْ رَبِّكَ فَلَا تَكُونَنَّ مِنَ الْمُمْتَرِينَ) (سورة یونس: 94)

ترجمہ: اگر آپ اس کی طرف سے شک میں ہوں جس کو ہم نے آپ کے پاس بھیجاہے تو آپ ان لو گوں سے پوچھ دیکھیے جو آپ سے پہلی کتابوں کو پڑھتے ہیں۔ بے شک آپ کے رب کی طرف سے سچی کتاب آئی ہے۔ آپ ہر گزشک کرنے والوں میں سے نہ ہوں۔

پهر آپ نے مجھ سے (اس شخص سے) فرمایا: اگر تمہیں دل میں کوئی شک محسوس ہو تو یہ آیت پڑھ لیا کرو: {هُوَ ٱلْأَوَّ لُ وَٱلْأَخِرُ وَٱلظُّهِرُ وَٱلْبَاطِنُ ۖ وَهُوَ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ } [سورة الحدید: 3]

ترجمہ: وہی اول وآخر ہے اور وہی ظاہر و باطن ہے ، اور وہ ہرچیز کو بخو بی جاننے والا ہے۔

اے اللہ!اے وہ جو اول بھی ہے آخر بھی، ظاہر بھی ہے اور باطن بھی!ہمارے باطن کی اصلاح فرمادے، تمام معاملات میں ہمیں حسن خاتمہ سے نواز، اور ہمیں دنیاوآخرت کی رسوائی سے نجات عطافرما۔







ہم نے اللہ عزیز وبرتر کے اس فرمان پر غور کیا اور تھہر کر اس پر تامل کیا:

{وَتَوَكَّلُ عَلَى ٱلْحَيِّ ٱلَّذِي لَا يَمُوتُ وَسَبِّحْ بِحَمْدِةً وَكَفَىٰ بِهَ بِذُنُوبِ عِبَادِةِ خَبِيرًا} [سورة الفرقان:58]

ترجمہ: آپ ہمیشہ زندہ رہنے والے پر بھر وسہ سیجئے جو تبھی نہیں مرے گا اور اس کی پاکی اور حمد و ثنابیان کرتے رہے ، اور وہ اپنے بندوں کے گناہوں سے پوری طرح باخبر ہے۔

بادشاہِ جبّار کی طرف سے ندائے عام ہے.. ہر مومن اور مومنہ کے لئے ... ہر بیار ، غمز دہ اور قرض دار کے لئے ... ہر اس شخص کے لئے جوخوف وہر اس اور تر دد کا شکار ہو...

الله جمیں یہ خبر دے رہاہے کہ وہ عزیز وبرتر (پروردگار) الو کیل (ہر چیز کا کارساز اور نگراں) ہے ، وہ ہر چیز پر قدرت رکھتاہے ، وہ ہی تمہاری تمام پریشانیوں کا حل پیدا کر تاہے ، تمہارے دکھ درد کو عافیت اور راحت میں بدل دیتا ہے ، تمہاری آرزوؤں کو حقیقت میں ، تمہارے خوف کو امن وسکون میں اور تمہارے آنسوؤں کو مسکراہٹ میں تبدیل کر دیتا ہے۔

وإني إلى مولايَ في غايةِ الفقرِ

تبرأتُ من حَولي وطَولي وقُوَّتي

ترجمہ: میں اپنی ساری طاقت و قوت سے ہری ہوں، میں اپنے آ قا کا بے حد محتاج ہوں۔



اپنے نفس کواس کی کمزوری، بے چینی اور بے کلی سے (نکال کر)راحت بہم پہنچا ہے ! اسے ان سطور کے ذریعہ کارساز (اللہ) کے سائے میں ٹھنڈک لینے دیجئے ، آیئے ہمارے ساتھ اللہ کے اسم گرامی (الوکیل عزوجل کارساز اور تگراں) کے انوار و تجلیات سے (دل کی دنیا)روشن کیجئے۔

الله پاک وبرتر فرماتاہے:

{ وَهُوَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ وَكِيلٌ } [سورة الأنعام: 102]

ترجمہ: وہ ہر چیز کا نگرال ہے۔

علاء کہتے ہیں: و کیل وہ ہے: جو اپنے علم ومعرفت ، کمالِ قدرت اور عمومِ حکمت کے ذریعہ اپنی مخلوق کی تدبیر رتاہے۔

جس نے بندوں کی روز یوں، ان کے مفادات اور مصلحتوں، ان کے معاملات کی تدبیر، اور دنیاوآخرت کی منفعت ومصرت کی نشاندہی کی ذمہ داری لے رکھی ہے۔

یہی وہ حفاظت و نگر انی ہے جو تمام مخلوق کوشامل ہے:

{ٱللَّهُ خَٰلِقُ كُلِّ شَيْءٌ ۗ وَهُوَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ وَكِيلً } [سورة الزم: 62]

ترجمہ: اللہ ہی ہر چیز کا پیدا کرنے والا ہے اور وہی ہر چیز کا محافظ و نگراں ہے۔

لیکن خصوصی حفاظت و نگرانی ہی ہے جس سے اللہ پاک وبرتر خصوصی طور پر اپنے ولیوں ، اطاعت گزاروں اور اس سے محبت کرنے والوں کو نواز تاہے ، چناں چہ ان کے لئے آسانی کی راہ ہموار کر دیتا ہے ، تنگی و سختی سے انہیں محفوظ رکھتا ہے اور ان کے تمام معاملات کی ذمہ داری اپنے سرلیتا ہے ...



اس لئے اللہ نے اپنے نبی عَلَیْ کو اور پوری امت کو یہ حکم دیا کہ وہ اس پر ہی بھر وسہ کریں، فرمان باری تعالی ہے: {وَ نَوَكَالُ عَلَى ٱلْهَدِي لَا يَمُوتُ } [سورۃ الفرقان: 58]

ترجمہ: آپ ہمیشہ زندہ رہنے والے پر بھر وسہ کیجئے جو کبھی نہیں مرے گا۔

انہیں خصوصی طور پر اپنی محبت سے سر فراز کر تاہے، فرمان باری تعالی ہے:

{ إِنَّ ٱللَّهَ يُحِبُّ ٱلْمُتَوَكِّلِينَ} [سورة آل عمران:159]

ترجمہ: الله تعالی توکل کرنے والوں سے محبت رکھتاہے۔

توکل: مومن کی نشانی، موحد کی پہچان اور تقوی کی علامت ہے، اللہ کے خوبصورت ناموں سے وابستہ رہنے کاوہ ایک عظیم ترین مقام ہے۔

### • سيح اور راست باز مومنول كے لئے...

ابن القیم عنی فرماتے ہیں: "توکل: آدھادین ہے ، اور آدھادین: انابت الی اللہ ہے ، کیوں کہ دین: مدد طلب کرنے اور عبادت کرنے کاہی نام ہے۔

چناں چہ توکل: مدد طلب کرنے کانام ہے، اور انابت:عبادت کانام ہے"۔

جب ایمان میں کمی بیشی آتی ہے تو تو کل بھی گھٹتا بڑھتار ہتا ہے، جس کے اندر تو کل نہ ہواس کے اندر ایمان بھی

نهين موسكا: { وَعَلَى ٱللَّهِ فَنُوَكَّلُوۤاْ إِن كُنتُم مُّوۡمِنِينَ} [سورة المائدة: 23]

ترجمه:اگرتم مومن ہوتو صرف اللَّد پر بھر وسه ر كھو۔

آپ کواللّٰد عزیز وبرتر کی حفاظت و نگرانی اسی وقت ملے گی جب آپ اس پر بھروسہ کریں گے:

{ وَمَن يَتَوَكَّلْ عَلَى ٱللَّهِ فَهُوَ حَسْبُهُ } [سورة الطلاق: 3]



#### ترجمہ:جواللہ پر بھروسہ کرتاہے تووہ اس کو کافی ہوتاہے۔

آپ اپنے توکل میں سچے رہیں، آپ کی (ساری) مرادیں بر آئیں گی،خواہ وہ بڑی ہی کیوں نہ ہوں، سنن تر مذی میں نبی علیق کی میے میں نبی علیق کی میے میں نبی علیق کی میے حدیث مروی ہے، آپ فرماتے ہیں: "اگر تم اللّٰہ پر توکل (بھر وسہ) کر وجیسا کہ اس پر توکل کرنے کا حق ہے تو تمہیں اسی طرح رزق ملے گا جیسا کہ پر ندوں کو ملتا ہے کہ صبح کو بھو کے نکلتے ہیں اور شام کو آسودہ واپس آتے ہیں" [یہ حدیث صبح ہے]۔

ہر شخص کی یہ آرزوہوتی ہے کہ دنیاوآخرت میں اللہ پاک وبرتر کے نزدیک اسے بلند مقام حاصل ہو، اور یہ چیزان کو ہی حاصل ہو سکتی ہے جو اپنے توکل میں سپچ ہوں، ان سپچ لوگوں کے دل اللہ عزیز وبر تر پر ہی بھر وسہ کرتے ہیں اور مصائب ومشکلات کے وقت ان کی زبانیں صرف یہی کلمات دہر اتی ہیں: { حَسَدُ بُذَا ٱللَّهُ وَنِعْمَ ٱلْوَكِيلُ} [سورة آل عمران: 173]

ترجمہ: الله ہمارے لئے كافى ہے اور وہ بہترين كار سازہے۔

چناں چہ عظمت الہی کا ظہور ہو تا ہے، معجز ہ رو نما ہو تا، اور اللہ عزیز وبرتر کے ولیوں کے لئے اس کی حفاظت کے سونتے پھوٹ پڑتے ہیں۔

{ حَسْبُنَا ٱللَّهُ وَنِعْمَ ٱلْوَكِيلُ } [سورة آل عمران: 173]

ترجمہ: اللہ ہمارے لئے کافی ہے اور وہ بہترین کار سازہے۔

اسے ابراہیم علیہ السلام نے اس وقت پڑھاجب ان کو آگ میں ڈالا گیا، اس کا متیجہ کیا ہوا؟

{قُلْنَا يُنَارُ كُونِي بَرْدًا وَسَلُّمًا عَلَى ٓ إِبْرَ هِيمَ} [سورة الأنبياء: 69]

ترجمہ: ہم نے کہا: اے آگ تو ابر اہیم کے لئے ٹھنڈی اور سلامت بن جا۔

اسے ہمارے نبی محمد علی اور آپ کے صحابہ نے اس وقت دہر ایاجب ان سے کہا گیا کہ:

{ إِنَّ ٱلنَّاسَ قَدْ جَمَعُواْ لَكُمْ فَالْخَشْرَوْهُمْ فَزَادَهُمْ إِيمَٰنَا وَقَالُواْ حَسْرَبُنَا ٱللَّهُ وَنِعْمَ ٱلْوَكِيلُ} [سورة آل عمران:173]

ترجمہ: کفارتم سے جنگ کے لئے جمع ہو گئے ہیں، تم ان سے ڈر کر رہو، تواس خبر نے ان کا ایمان بڑھا دیااور انہوں نے کہا کہ اللہ ہمارے لئے کافی ہے اور وہ بہترین کارسازہے۔

اس كانتيجه كياظاهر هوا؟

{فَانْقَلَبُواْ بِنِعْمَةٍ مِّنَ ٱللَّهِ وَفَصْلًا لَّمْ يَمْسَسْهُمْ سُوَّءً } [سورة آل عمران:174]

ترجمہ: اللہ کی نعمت وفضل کے ساتھ بیالوٹے، انہیں کوئی برائی نہ پہنچی۔

اگر آپ اس مقام تک پہنچ جائیں گے تواللہ پاک وبرتر کی محبت پانے میں کامیاب ہو جائیں گے:

{ فَإِذَا عَزَمْتَ فَتَوَكَّلْ عَلَى ٱللَّهِ إِنَّ ٱللَّهَ يُحِبُّ ٱلْمُتَوكِّلِينَ } [سورة آل عمران:159]

ترجمہ: جب آپ پختہ ارادہ کر لیجئے تواللہ پر بھر وسہ کیجئے ،اللہ تعالی تو کل کرنے والوں سے محبت رکھتا ہے۔

الله تعالى ابنی محبت کے علاوہ آپ کو اجر عظیم سے بھی نوازے گا:

{فَمَا أُوتِيتُم مِّن شَـيْء فَمَتُعُ ٱلْحَيَوٰةِ ٱلدُّنْيَأَ وَمَا عِندَ ٱللَّهِ خَيْرٌ وَأَبْقَىٰ لِلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَلَىٰ رَبِّهِمْ يَتَوَكَّلُونَ} [سورة الشورى:36]

ترجمہ: تمہیں جو کچھ دیا گیاہے وہ زند گانی دنیا کا کچھ یو نہی سااسباب ہے ، اور اللہ کے پاس جو ہے وہ اس سے بدر جہا بہتر اور پائیدار ہے ، وہ ان کے لئے ہے جو ایمان لائے اور صرف اپنے رب ہی پر بھر وسہ رکھتے ہیں۔

o توکل کرنے والوں کے لئے...





# آپ اپنے تو کل میں سیچر ہیں، اللہ آپ کو شیطان سے محفوظ رکھے گا:

{إِنَّهُ لَيْسَ لَهُ سُلْطُنٌ عَلَى ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَلَىٰ رَبِّهِمْ يَتَوَكَّلُونَ} [سورة النحل:99]

ترجمه: ایمان والوں اور اپنے پر ور دگار پر بھر وسه رکھنے والوں پر اس کازور مطلقانہیں چپتا۔

# اگردشمن مکروفریب کے بچندے ڈالیں، تو آپ ان کے (مقابلے کے) لئے توکل کی دیوار قائم کر دیں:

(وَاتْلُ عَلَيْهِمْ نَبَأَ نُوحٍ إِذْ قَالَ لِقَوْمِهِ يَا قَوْمِ إِنْ كَانَ كَبُرَ عَلَيْكُمْ مَقَامِي وَتَذْكِيرِي بِآيَاتِ اللَّهِ فَعَلَى اللَّهِ تَوَكَّلْتُ فَأَجْعُوا أَمْرُكُمْ وَشُرَكَاءَكُمْ ثُمَّ لَا يَكُنْ أَمْرُكُمْ عَلَيْكُمْ غُمَّةً ثُمَّ اقْضُوا إِلَيَّ وَلَا تُنْظِرُونِ)

ترجمہ: آپ ان کو نوح علیہ السلام کا قصہ پڑھ کر سناہئے جب کہ انہوں نے اپنی قوم سے فرمایا کہ اے میری قوم!
اگر تم کو میر ار ہنااور احکام الہی کی نصیحت کر نابھاری معلوم ہو تاہے قومیر اتواللہ ہی پر بھر وسہ ہے۔ تم اپنی تدبیر مع اپنے شرکاء کے پختہ کر لو، پھر تمہاری تدبیر تمہاری گھٹن کا باعث نہ ہونی چاہئے ، پھر میر بے ساتھ کر گزرواور مجھ کو مہلت نہ دو۔

جو شخص د شمنوں پر فتح اور مصیبت سے چھ کاراحاصل کرناچاہتا ہو، تواسے چاہئے کہ اللہ پر بھروسہ کرے: {إِن يَنصنُرْكُمُ ٱللّهُ فَلَا غَالِبَ لَكُمْ اللّهِ فَلَيْتَوَكَّلِ يَنصنُرْكُمُ ٱللّهُ فَلَا غَالِبَ لَكُمْ وَإِن يَخْذُلْكُمْ فَمَن ذَا ٱلَّذِي يَنصنُرُكُم مِّنْ بَعْدِهِ وَعَلَى ٱللّهِ فَلْيَتَوَكَّلِ ٱلْمُؤْمِنُونَ} [سورة آل عمران:160]

ترجمہ:اگر اللہ تمہاری مدد کرے تو تم پر کوئی غالب نہیں آ سکتا اور اگر وہ تمہیں چھوڑ دے تو اس کے بعد کون ہے جو تمہاری مدد کرے؟ایمان والوں کو اللہ تعالی ہی پر بھر وسہ ر کھنا چاہئے۔

اگر مخلوق آپ سے منہ پھیر لیں تو آپ اللہ پر اپناتو کل اور بھر وسہ قائم رکھیں:

{فَإِن تَوَلَّوْا فَقُلْ حَسْبِيَ ٱللَّهُ لَا إِلَٰهَ إِلَّا هُوَّ عَلَيْهِ تَوَكَّلْتُ وَهُوَ رَبُّ ٱلْعَرْشِ ٱلْعَظِيمِ} [سورة

التوبة:[129



ترجمہ: اگر وہ روگر دانی کریں تو آپ کہہ دیجئے کہ میرے لیے اللہ کافی ہے ، اس کے سواکوئی معبود نہیں ، میں نے اسی پر بھروسہ کیااور وہ بڑے عرش کامالک ہے۔

اگر آپ کو صلح وصفائی اور اصلاح و بہتری کی طلب ہو تو اس (کو حاصل کرنے) کے لئے بھی تو کل کے دروازے سے بی داخل ہوں: { ﴿ وَ وَ إِن جَنَحُو اللَّهِ اللَّهُ اللَّلْمُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللللّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللللّهُ اللللّهُ

ترجمه:اگروه صلح کی طرف حجکیں تو تو بھی صلح کی طرف حجھک جااور اللہ پر بھروسه رکھ، یقیناوه بہت سننے جاننے والا

-4

اگر آپ کے دل میں ایمان جاگزیں ہو جائے اور آپ کو یقین ہو جائے کہ آپ کاسارا معاملہ اس پاک وبرتر کے سپر دہے، تو آپ اس کے سواکسی اور پر بھر وسہ نہیں کریں گے:

{ قُلْ هُوَ رَبِّي لَا إِلَٰهَ إِلَّا هُوَ عَلَيْهِ تَوَكَّلْتُ وَإِلَيْهِ مَتَابٍ} [سورة الرعد:30]

ترجمہ: آپ کہہ دیجئے کہ میر اپالنے والا تو وہی ہے اس کے سوا در حقیقت کوئی بھی لا نُق عبادت نہیں ، اسی کے اوپر میر ابھر وسہ ہے اور اسی کی جانب میر ارجوع ہے۔

جس نے ہر حال میں تو کل کولازم پکڑا،اللہ بزرگ وبرتراس کے لئے کافی ہو تاہے:

{وَتَوَكَّلُ عَلَى ٱللَّهِ وَكَفَى بِٱللَّهِ وَكِيلًا} [سورة الأحزاب: 3]

ترجمہ: اللّٰدير بھروسه رڪھيں،اللّٰد تعالى کا في کار سازہے۔

نكلغے ہے:





جو شخص اپنے گھر سے اللہ پر تو کل کرتے ہوئے نکاتا ہے تو اللہ عزیز وبر تر اس کا محافظ و نگہبان ہو تا ہے، نبی علیہ و صحیح حدیث ہے، آپ فرماتے ہیں: "جو آدمی اپنے گھر سے نکلے پھر کہے" بیسے اللہ توکلت علَی اللہ، لَا حَولَ وَلاَ فَوَةَ إِلا بِاللہِ" (یعنی: اللہ کے نام سے نکل رہا ہوں، میر اپوراتو کل اللہ ہی پر ہے، تمام طاقت و قوت اللہ ہی کی طرف سے کفایت سے ہے)، تو آپ نے فرمایا: اس وقت کہا جاتا ہے (یعنی فرشتے کہتے ہیں): تجھے ہدایت دی گئی، تیری طرف سے کفایت کردی گئی، اور تو بحالیا گیا، (یہ س کر) شیطان اس سے جدا ہو جاتا ہے، تو اس سے دو سر اشیطان کہتا ہے: تیرے ہاتھ سے آدمی کیسے نکل گیا کہ اسے ہدایت دے دی گئی، اس کی جانب سے کفایت کردی گئی اور وہ (تیری گرفت اور تیرے چنگل) سے بحالیا گیا" [یہ حدیث صحیح ہے، اسے ابود اور نے روایت کیا ہے]۔

اس وقت رسول الله عليه عليه على على على الله عليه السرون بريه بات سخت گزرى جب انهول فيرسول الله عليه كورسول الله عليه كورسول الله على بير فرمات هوئ سنا: "مين كيس آرام كرول جب كه صور والے اسرافيل عليه السلام صور كومنه مين ليے ہوئ اس حكم پر كان لگائے ہوئے ہيں كه كب پھو نكنے كا حكم صادر ہو اور اس مين پھونك مارى جائے! "جب رسول الله عليه في فيراكه على الله يورسول الله على ال

#### o پندونفیحت!

بہت سے لوگوں کے اندر سے توکل کا معنی ومفہوم ناپید ہو چکاہے! انہوں نے اللہ کو فراموش کر دیا تو اللہ نے بھی ان کو فراموش کر دیا، انہوں نے اللہ پر بھروسہ کرناترک کر دیا تو اللہ نے بھی انہیں ان کی ذات کے سپر د کر دیا. .



مریض بیار پڑتاہے تواپنے دل کو ڈاکٹر سے معلّق رکھتاہے، وہ دوا اور ڈاکٹر سے وابستہ رہتاہے، جو کہ محض اسباب ہیں، زمین وآسان کے پالنہار اور اس پرورد گار کووہ یکسر بھول بیٹھتا ہے جس کے ہاتھ میں شفاو تندر ستی ہے!!

کچھ لو گوں پر آزمائشیں نازل ہوتی ہیں، انہیں سخت قسم کے فتنوں کا سامنا ہو تاہے، معاملات تنگ پڑ جاتے ہیں، وہ غم وحزن کا بوجھ اٹھائے پھرتے ہیں، اور دوستوں اور ساتھیوں کے در کی خاک چھاننے لگتے ہیں، اور اس عزیز وبرتر (اللہ) کو فراموش کر دیے ہیں جو زبر دست نوازنے والاہے۔

دشمن اس پر نظر ٹکائے رہتے ، اس کے خلاف ساز شیں رچتے اور اس کا حصار کئے رہتے ہیں ، جس کی وجہ سے وہ سخت حزن وغم اور شدید کرب میں مبتلار ہتاہے، لیکن اس پاک وبرتر (اللہ)سے غافل رہتاہے جو اس کی رگ جان سے بھی زیادہ اس سے قریب ہے۔

ابن الجوزي ﷺ فرماتے ہیں: "متقی وپر ہیز گار شخص کو یہ یقین رکھنا چاہئے کہ اللہ عزیز وبرتر اس کو کافی ہے، اس لئے اسے اپنے دل کو اسباب سے معلق نہیں رکھنا چاہئے ، اللہ پاک وہر تر کا فرمان ہے:

{ وَمَن يَتَوَكَّلْ عَلَى ٱللَّهِ فَهُوَ حَسْبُهٌ } [سورة الطالق: 3]

ترجمہ: جو شخص اللہ پر تو کل کرے گا اللہ اسے کا فی ہو گا۔

کچھ لوگ توکل کا مطلب یہ سمجھتے ہیں کہ اسباب بھی اختیار نہ کئے جائیں، جبیبا کہ یمن کی ایک جماعت (کے بارے میں ذکر کیاجاتا ہے کہ) وہ حج کے لئے نکلی، لیکن اپنے ساتھ زاد راہ نہیں لی اور کہنے لگی کہ: "ہم توکل کرنے والے لوگ ہیں"۔(اس کا نتیجہ یہ ہوا کہ)راستے میں کھانے کے لئے لو گوں کے سامنے ہاتھ پھیلانے لگی! تواللہ نے ہیہ آيت نازل فرمائي:

{ وَتَزَوَّدُواْ فَإِنَّ خَيْرَ ٱلزَّادِ ٱلتَّقَوَى ۗ } [سورة البقرة: 197]



### ترجمہ: اپنے ساتھ سفر خرج لے لیا کرو۔سب سے بہتر توشہ اللہ تعالی کاڈر ہے۔

یعنی: اتنا توشہ لے لیا کرو کہ تمہیں لوگوں کے سامنے دست سوال نہ دراز کرنا پڑے، اور تم ہاتھ پھیلانے کی ذلت سے محفوظ رہ سکو۔

کچھ لوگ کہتے ہیں کہ:میری روزی لکھ دی گئی ہے، تومیں زمین میں تگ ودو کیوں کر کروں؟!

نبی ایس کی سیح حدیث ہے کہ ایک شخص نے آپ سے دریافت کیا اور کہا: اے اللہ کے رسول! کیا میں اپنے اونٹ کو پہلے باندھ دوں پھر اللہ پر تو کل کروں یا چھوڑ دوں پھر تو کل کروں؟ آپ نے فرمایا: "اسے باندھ دو، پھر تو کل کرو"[بیہ حدیث حسن ہے، اسے ترمذی نے روایت کیاہے]

الله عزيز وبرتر كا فرمان ہے:

{ فَٱمْشُواْ فِي مَنَاكِبِهَا وَكُلُواْ مِن رِّزْقِةَ ۗ وَإِلَيْهِ ٱلنَّشُورُ } [سورة الملك: 15]

ترجمہ: تم اس کی راہوں میں چلتے پھرتے رہو اور اللہ کی روزیاں کھاؤ (پیو) اسی کی طرف تمہیں جی کر اٹھ کھڑ اہونا

ے۔

معلوم ہوا کہ اسباب اختیار کرنا تو کل کے منافی نہیں ہے، اس لئے تو کل کا صحیح طریقہ یہ ہے کہ اس کے ساتھ اسباب پر بھی عمل کیاجائے، ورنہ یہ تن آسانی اور فاسد تو کل قرار پائے گا!

{ رَّبَّنَا عَلَيْكَ تَوَكَّلْنَا وَإِلَيْكَ أَنَبْنَا وَإِلَيْكَ ٱلْمَصِيلُ } [سورة الممتحنة: 4]

ترجمہ: اے ہمارے پرورد گار! تحجی پر ہم نے بھروسہ کیاہے اور تیری ہی طرف رجوع کرتے ہیں اور تیری ہی طرف لوٹنا ہے۔ طرف لوٹنا ہے۔

راسته یهال شروع هو تاہے...





میں اپنی زندگی میں اللہ پر کیسے تو کل کروں؟

پہلی بات: اللہ کے اساء وصفات کو جانیں، آپ کے دل میں جس قدر اللہ عزیز وبرتر کی عظمت ہو گی،اسی قدر آپ کو اس یاک وبرتز کی قربت ملے گی۔

دوسری بات: اللہ عزیز وبرتر سے حسن ظن رکھیں "میں اپنے بندے کے گمان کے پاس ہوں...." [یہ حدیث صحیح ہے، اسے ابن ماجہ نے روایت کیا ہے]۔ خرج کرنے والا جب خرچ کرتا ہے تو صرف اس لئے کہ وہ اللہ سے حسن ظن رکھتا ہے، اور یہ (یقین رکھتا ہے) کہ وہ اس کا بہتر بدلہ دے گا، وہ شخص جو اپنے بستر سے اٹھ کر اپنے رب کے حضور کھڑا ہوتا ہے، وہ صرف اس لئے کھڑا ہوتا ہے کہ اسے اپنے رب سے حسن ظن ہوتا ہے، اسی طرح عمرہ، قج اور نماز جیسی (دیگر)عباد توں کو انجام دینے والا (حسن ظن کے ساتھ ہی ان عباد توں کو انجام دیتا ہے)....

تیسری بات: اللہ عزیز وبرتر کے حضور اپنی قوت سے دستبر داری کا اعلان کریں اور اپنی کمزوری وناتوانی کا اعتراف اور فقر و مختاجگی کا اظہار کریں ، اس سے یہ دعا کریں کہ: آپ کو اپنی ذات یا کسی اور مخلوق کے حوالے نہ کرے ، صحیح حدیث میں آیا ہے: "اللهم رَحمتَكَ أَرجُو فَلا تَكِلنِي إلی نَفسِ طَرفَةَ عَینٍ" [یعنی: اللہ! میں تیری ہی رحمت چاہتا موں ، توجھے ایک لمحہ کے لئے بھی نظر اندازنہ کر" [یہ حدیث صحیح ہے ، اسے احمد نے اپنی مسند میں روایت کیا ہے]۔ چو تھی بات: سبب کو اختیار کریں ، مثلا دعا جسے اللہ نے مرادوں کے حصول کا ذریعہ بنایا ہے۔

پانچویں بات: یاد رکھیں کہ حالات کو بدلنے کی قوت وصلاحیت اللہ ہی کے پاس ہے اور اسی کے ہاتھ میں آسان وزمین کی تنجیاں ہیں، اور وہ ہر چیز پر قادرہے، ہمیشہ ذہن نشیں رکھیں کہ:اس کے ہاتھ میں ہر چیز کے خزانے ہیں، آپ کا کام صرف بیہ ہے کہ آپ عاجز وناتواں اور مغلوب ومقہور فرزند جس طرح اپنے والد کے سامنے سپر ڈال دیتا ہے، اسی



طرح خود کواس کے سپر دکر دیں ، اللہ کے لئے بلند ترین مثال ہے: { وَأُفَوِّ ضُ أَمْرِيَ إِلَى ٱللَّهَ إِنَّ ٱللَّهَ بَصِدِرُ عِلْمُ

### ترجمہ: میں اپنامعاملہ اللہ کے سپر د کرتا ہوں، یقینااللہ تعالی بندوں کا نگراں ہے۔

چھٹی بات: اللہ نے آپ کی قسمت میں جو لکھاہے، اس پر راضی رہیں، اور جان رکھیں کہ اللہ نے آپ کو جو نوازا ہے اس میں آپ کے لئے خیر و بھلائی ہے، اگر آپ اس پر راضی نہیں ہوتے ہیں تو آپ کی حالت اس کی طرح ہوگی جس کے بارے میں بشر الحافی نے بیان کیا: کسی نے کہا کہ: (میں اللہ پر بھر وسہ کر تا ہوں) وہ اللہ پر جھوٹ باندھتا ہے۔ اگر وہ اللہ پر توکل کر تا تواس فعل (تقذیر) سے راضی ہو تاجو اللہ اس کے ساتھ کر رہاہے "۔

ابن حمدون نے ذکر کیاہے: "ایک دیہاتی بوڑھی خاتون کے کھیت پر بجلی آگری، اس نے خیمے سے سر نکال کر دیکھا تواس کا کھیت جل کر بھسم ہوچکا تھا، اس نے اپنا سر آسان کی طرف بلند کیا اور بولی: توجو چاہے کر لے ، میری روزی کی ذمہ داری تو تجھ پر ہی ہے!"۔

اگر بندہ (اللہ) پر جو ہمیشہ زندہ رہنے والا ہے اور جسے موت نہیں ،صیحے معنوں میں توکل کرنے گئے ، تواللہ اس کے تمام امور میں زندگی کی روح پھونک دیتااور انہیں کمال وانتہا کی چوٹی تک پہنچا تا ہے:

{وَتَوَكَّلْ عَلَى ٱلْحَيِّ ٱلَّذِي لَا يَمُوتُ } [سورة الفرقان: 58]

ترجمہ:اس ہمیشہ زندہ رہنے والے اللہ تعالی پر تو کل کریں جسے مجھی موت نہیں۔

اے محافظ و کارساز! ہمیں ایک بل کے لئے بھی نظر انداز نہ کر، ہماری ناتوانی پر رحم کھا، ہمارے نقص کو دور کر دے، یقیناً توہر چیز پر قادرہے۔







#### الله عزيز وبرتراين تعريف كرتے ہوئے فرماتاہے:

{۞ ٱللهَّ نُورُ ٱللهَّ مُوٰتِ وَٱلْأَرْضَ مَثَلُ نُورِةِ كَمِشْكُوة فِيهَا مِصْبَاحٌ ٱلْمِصْبَاحُ فِي رُجَاجَةٌ ٱلزُّجَاجَةُ كَأَنَّهَا كَوْكَبٌ دُرِّيٌ يُوقَدُ مِن شَجَرَة مُّبِرَكَة زَيْتُونَة لَّا شَرْقِيَّة وَلَا غَرْبِيَّة يَكَادُ زَيْتُونَة لَا شَعْرَةِ مَن غَرْبِيَّة يَكَادُ زَيْتُهَا يُضِيَّ وَلَوْ لَمْ تَمْسَعْتُ فَنَا أَنُّورُ عَلَىٰ نُورٌ يَهْدِي ٱللهُ لِنُورِةِ مَن يَشْاءَ فَوَيَ عَلَىٰ نُورٌ يَهْدِي ٱللهُ لِنُورِةِ مَن يَشْاءَ فَوَيَصْرِبُ ٱللهُ ٱلْأَمْثُلُ لِلنَّاسِ وَٱللهُ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ } [سورة النور: 35]

ترجمہ: اللہ نورہے آسان اور زمین کا، اس کے نور کی مثال مثل ایک طاق کے ہے جس میں چراغ ہو اور چراغ ہو اور چراغ شیشہ کی قندیل میں ہو اور شیشہ مثل جیکتے ہوئے روشن ستارے کے ہو، وہ چراغ ایک بابر کت درخت زیتون کے تیل سے جلایا جاتا ہو، درخت نہ مشرقی ہے نہ مغربی، خو دوہ تیل قریب ہے کہ روشنی دینے لگ اگرچہ اسے آگ نہ بھی چھوئے، نور پر نورہے، اللہ تعالی اپنے نور کی طرف رہنمائی کرتا ہے جسے چاہے، لوگوں (کے سمجھانے) کویہ مثالیں اللہ تعالی بیان فرمار ہاہے، اور اللہ تعالی ہر چیز کے حال سے بخوبی واقف ہے۔

صححين من آيا ہے كه نبى عَلَيْكَ يه وعاكياكرتے شے: "اللهُمَّ اجعَل فِي قَلبِيُ نورًا وَفِي بَصرِي نُورًا وَفِي سَمِعِي نورًا وَعَن يَمينِي نُورًا وَعَن يَمينِي نُورًا وَعَن يَمينِي نُورًا وَفَوقِي نُورًا وَتَحتِي نُورًا وَأَمامِي نُورًا واجعَل لِي نُورًا"

(یعنی: اے اللہ میرے دل میں نور پیدا کر، میری نظر میں نور پیدا کر، میرے کان میں نور پیدا کر، میرے دائیں طرف نور پیدا کر، میرے اوپر نور پیدا کر، میرے بنی طرف نور پیدا کر، میرے اوپر نور پیدا کر، میرے بنچے نور پیدا کر، میرے آگے نور پیدا کر، میرے بیچے نور پیدا کر اور مجھے نور عطافر ما)[بخاری ومسلم]۔



الله کی قشم پیربندے پر الله کی ایک بیش بہانعت ہے کہ اسے اپنے نور اور ہدایت سے نوازے۔ ہماراموضوع سخن دلوں کی روح، روحوں کی نعمت اور نفوس کی مسرت ہے، اور پیرسب سے بڑی، سب سے نفع بخش اور سب سے عزیز غذاہے، جبیبا کہ شاعر کہتاہے:

لها أحاديثُ من ذكراك تُشغلُها عن الزادِ عن الشراب وتُلهِيها عن الزادِ لها بِو جهِك نور تُ تستضيءُ به ومِن حديثك في أعقابِها حادِي إذا اشتكَت من كِلالِ السيرِأوعَدَها روح اللقاءِ فتقوَى عند مِيعادِ

ترجمہ: اس کے پاس تمہاری یاد کی پچھ الیی باتیں ہیں جو اسے شر اب و کباب اور توشہ وزاد سے غافل رکھتی ہیں، اس کے پاس تیر ہے رخ منور کاوہ نور ہے جس سے روشنی حاصل کرتی ہے، اور تیری (شیریں) باتیں سفر حیات میں اس کی حدی خوانی کرتی ہیں۔ جب اسے سفر کی تھکان محسوس ہوتی ہے تو وہ خو د سے (تیرے) وصال کی فرحت وراحت کا وعدہ کرتی ہے، جس کی وجہ سے اسے منزل تک پہنچنے کی طاقت و سکت مل جاتی ہے۔

• نورالهی کے سائے میں:

الله بإك وبرتركا فرمان ہے: { ﴿ الله فُورُ ٱلله مُولَّةِ وَٱلْأَرْضِ } [سورة النور:35] ترجمہ: الله نور ہے آسان اور زمین کا۔

ابن تیمیہ و اللہ نے ذکر کیاہے کہ قر آن وحدیث کے وہ نصوص جن میں اللہ نے اپنی ذات کو نور سے موسوم کیاہے،ان کی تین قسمیں ہیں:

پہلی قشم: اللہ نور کی صفت سے متصف ہے، حبیبا کہ اللہ پاک وبرتر کا فرمان ہے:

{وَأَشْرَقَتِ ٱلْأَرْضُ بِنُورِ رَبِّهَا } [سورة الزم: 69]



ترجمہ: زمین اپنے پرورد گارکے نورسے جگرگااٹھی۔

حدیث میں آیا ہے کہ:"اللہ نے ان-مخلوق-پر اپنانور ڈالا"[ بیہ حدیث صحیح ہے،اس ابن حبان نے روایت کیا

-[-

دوسری قسم: الله تبارک و تعالی نورہے:

{۞ٱللَّهُ نُورُ ٱلسَّمَٰوَٰتِ وَٱلْأَرْضِيَّ } [سورةالنور:35]

ترجمه: الله نورب آسان اور زمین کا۔

حدیث میں آیاہے:"(اے اللہ!) تو آسانوں اور زمین کانورہے"[بخاری ومسلم]۔

تیسری قشم: الله کاپر دہ نور ہے، حبیبا کہ صحیح حدیث میں ہے: "اس کاپر دہ نور ہے، اگر وہ اس (حجاب) کوہٹا

دے تواس کے رخ انور کی تجلیات اس کے منتہائے نظر تک ساری مخلو قات کورا کھ کر دیں"[مسلم]

حدیث میں سبحات وجهه سے مراد: الله کے چره انور کی تجلیات اور نور ہے۔

الله عزیز وبرتر جس نور سے متصف ہے وہ نور اللہ کے پیدا کر دہ دیگر انوار کے ہم مثل نہیں ہے:

{ أَيْسَ كَمِثْلِهِ شَيْءٌ وَهُوَ ٱلسَّمِيعُ ٱلْبَصِيرُ } [سورة الشورى: 11]

ترجمه: اس جیسی کوئی چیز نہیں، وہ سننے اور دیکھنے والاہے۔

أوصافِه سبحانَ ذي البُرهَانِ

والنورُ من أسمائِهِ أيضًا ومِن

ترجمہ: اللہ کے اسمائے گرامی اور اوصاف حسنہ میں نور بھی ہے، پاک ہے وہ (اللہ) جو دلیل وہر ہان والا

-4

میں کچھ باتیں آپ کو بطور ہدیہ پیش کر تاہوں..



علامہ عبد الرحمٰن سعدی ﷺ فرماتے ہیں:" اللہ جل جلالہ کے اساء وصفات میں نور بھی ہے، یہ اس کی عظیم صفت ہے، وہ جلالت شان، عزت واکر ام اور انوار و تجلیات والا ہے، اگر وہ اپنے چہرہ انور سے حجاب اٹھالے تواس کے رخ انور کی تجلیات اس کے منتہائے نظر تک ساری مخلو قات کورا کھ کر دیں۔

اسی کے نور سے ساراعالم منور ہے ، اس کے چہرہ انور کی بخل سے تاریکیاں حصِٹ گئیں ، اسی سے عرش ، کرسی ، سات طبق (زمین وآسان) اور پوری کا کنات روشن ہوئی ، یہ حسی نور ہے۔

رہی بات معنوی نور کی تو اس سے مراد: وہ نور ہے جس نے اس کے انبیاء واولیاء اور فرشتوں کے دلوں کو منور کیا، اس کی معرفت وآگی اور محبت کی تجلیات سے ان کے دل روشن ہوگئے، کیوں کہ اولیاء اللہ کے اندر اس کی جلیل القدر صفات اور خوبصورت اوصاف کا جس قدر علم اور عقیدہ ہوگا، اسی قدر ان کے دلوں میں اللہ کانور بھی ہوگا۔

# اس کی ہدایت کی چاشن!

اگر آپ کو اللہ پاک وبرتر کی معرفت حاصل ہو گئی تو آپ کو در حقیقت سب سے عظیم علم حاصل ہو گیا، کیوں کہ اللہ کی معرفت ہی سب سے بڑا علم ہے، ہر قشم کے نفع بخش علوم سے دلوں میں نور پیدا ہو تاہے، تو بھلا اس علم کا کیا کہنا جو تمام علوم میں سب سے افضل،سب سے اعلی،سب کی اصل اور بنیاد ہے؟

(اگر آپ نے یہ علم حاصل کرلیا) تو آپ کے دل پر اللہ کا یہ فرمان صادق آئے گا:

{مَثَلُ نُورِةِ كَمِشْكَوٰةٍ فِيهَا مِصْبَاحٌ ٱلْمِصْبَاحُ فِي زُجَاجَةٌ ٱلزُّجَاجَةُ كَأَنَّهَا كَوْكَبٌ دُرِّيٌّ يُوقَدُ مِنْ شَجَرَةٍ مُّبِرَكَةٍ زَيْتُونَةٍ لَا شَرْقِيَّةٍ وَلَا غَرْبِيَّةٍ يَكَادُ زَيْتُهَا يُضِيَّهُ وَلَوْ

لَمْ تَمْسَسْهُ نَارٌ نُّورٌ عَلَىٰ نُورٌ يَهْدِي ٱللَّهُ لِنُورِةِ مَن يَشْاَءُ وَيَضْرِبُ ٱللَّهُ ٱلْأَمْثُلَ لِلنَّاسُِّ وَٱللَّهُ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ ٣٥} [سورة النور: 35]

ترجمہ: اس کے نور کی مثال مثل ایک طاق کے ہے جس میں چراغ ہو اور چراغ شیشہ کی قندیل میں ہو او رشیشہ مثل جیکتے ہوئے روشن ستارے کے ہو، وہ چراغ ایک بابر کت درخت زیتون کے تیل سے جلایا جاتا ہو، درخت نہ مشرقی ہے نہ مغربی، خودوہ تیل قریب ہے کہ روشنی دینے گئے اگرچہ اسے آگ نہ بھی چھوئے، نور پر نور ہے، اللہ تعالی اپنے نور کی طرف رہنمائی کرتا ہے جسے چاہے، لوگوں (کے سمجھانے) کو یہ مثالیں اللہ تعالی بیان فرمار ہاہے، اور اللہ تعالی ہر چیز کے حال سے بخو بی واقف ہے۔

یہ نور جس کی مثال پیش کی گئی ہے وہ: اللہ، اس کی صفات اور آیات پر ایمان لانے کانور ہے، مومنوں کے دلوں میں اس (ایمان) کی مثال: اسی نور کی طرح ہے جو مذکورہ تمام اوصاف کا حامل ہو۔

یک وجہ ہے کہ بی عَیْنِی نُورًا وَعَن یَسارِی نُورًا وَفَوقِی نُورًا وَقَی اَللَهُمَّ اجعَل فِی قَلبِی نُورًا وَفِی بَصرِی نُورًا وَفِی اسْمِعِی نُورًا وَعَن یَسارِی نُورًا وَفَوقِی نُورًا وَتَحْتِی نُورًا وَأَمامِی نُورًا واجعَل لِی نُورًا "سَمِعِی نورًا وَعَن یَسارِی نُورًا وَفَوقِی نُورًا وَتَحْتِی نُورًا وَأَمامِی نُورًا واجعَل لِی نُورًا " سَمِعِی نورًا وَأَمامِی نُورًا واجعَل لِی نُورًا واجعَل لِی نُورًا واجعَل لِی نُورًا واجعَل لِی نُورًا وَقَوقِی نُورًا وَقَامِی نُورًا وَاجعَل لِی نُورًا وَاجعی نُورًا واجعی نُورًا وا

جب دل اس نور سے بھر جاتا ہے تواس کا اثر چہرہ پر بھی نمایاں ہوتا ہے، چناں چہ چہرہ بھی اس نور سے منور ہو جاتا ہے، اصفاء وجو ارح، تواضع وانکساری اور اطاعت و فرمانبر داری کے ساتھ عبادت میں لگ جاتے ہیں، جیسا کہ قرآن و حدیث میں آیا ہے، اللّٰہ یاک وبر ترکا فرمان ہے:



{يَهْدِي ٱللَّهُ لِنُورِةِ مَن يَشْنَآغُ } [سورة النور:35]

ترجمہ:اللہ تعالی اپنے نور کی طرف رہنمائی کرتاہے جسے چاہے۔

ابن سعدی عُرِیْتُ فرماتے ہیں: "جب نماز کے نور سے ان کے باطن منور ہو جاتے ہیں، تواس کی عظمت سے ان کے ظاہر بھی حمیکنے لگتے ہیں:

{ سِيمَاهُمْ فِي وُجُوهِهِم مِّنْ أَثَرِ ٱلسُّجُودِ } [سورة الفُّ:29]

ترجمہ: ان کانشان ان کے چہروں پر سجدوں کے اثر سے ہے۔

یہ وہ نور ہے جو بندے کو برے کاموں کے ارتکاب سے بچاتا ہے، جیسا کہ نبی عظیمہ کی صحیح حدیث ہے، آپ فرماتے ہیں: "کوئی شخص جب زنا کرتا ہے تو عین زنا کرتے وقت وہ مومن نہیں ہو تا۔اسی طرح جب وہ شراب پیتا ہے تو عین شراب پیتے وقت وہ مومن نہیں ہوتا، اسی طرح جب وہ چوری کرتا ہے تواس وقت وہ مومن نہیں ہوتا" [بخاری ومسلم]۔

#### اس کی کتاب بھی نورہے:

اللہ عزیز وبرتر نے ہمیں یہ خبر دی ہے کہ اس کی جانب سے اتاری ہوئی کتابیں، وہ نور ہیں جس سے اللہ بندوں کے دلوں کو منور کرتاہے، فرمان باری تعالی ہے:

{إِنَّا أَنزَلْنَا ٱلتَّوْرَلَةَ فِيهَا هُدًى وَنُورٌّ } [سورة الماكرة:44]

ترجمہ: ہم نے تورات نازل فرمائی ہے جس میں ہدایت ونور ہے۔

نيز فرمايا: { أَ وَءَانَتَنَّهُ ٱلْإِنجِيلَ فِيهِ هُدًى وَنُورٌ } [سورة المائدة: 46]

ترجمہ: ہم نے انہیں انجیل عطافر مائی جس میں نور اور ہدایت تھی۔





سب سے عظیم نور جو اللہ نے نازل فرمایاوہ محمہ علیہ پر نازل کر دہ کتاب ہے،اللہ پاک وبرتر کا فرمان ہے:

(قَدْ جَاءَكُمْ مِنَ اللَّهِ نُورٌ وَكِتَابٌ مُبِينٌ)

ترجمہ:تمہارے پاس اللہ تعالی کی طرف سے نور اور واضح کتاب آ چکی ہے۔

اس كے ذريعہ الله عزيز وبرتر نے مومنوں كو تاريكيوں سے ثكال كرروشى كى راه پر گامزن كيا: {الَّنَّ كِتَٰبُ أَنزَ لَنَٰهُ إِلَيْكَ لِتُخْرِجَ ٱلنَّاسَ مِنَ ٱلظُّلُمَٰتِ إِلَى ٱلنُّورِ بِإِذْنِ رَبِّهِمْ إِلَىٰ }

صِرَٰطِ ٱلْعَزِيزِ ٱلْحَمِيدِ } [سورة إبراهم: 1]

ترجمہ: الر! بی عالی شان کتاب ہم نے آپ کی طرف اتاری ہے کہ آپ لو گوں کو اند هیروں سے اجالے کی طرف لائیں، ان کے پرورد گار کے تھم سے، زبر دست اور تعریفوں والے اللہ کی طرف۔

يهى وجه ہے كه كافرول كوجب بيه معلوم ہو گيا كه امت پراس نور كااثر كتنا گهر اہے، تووہ اس كو بجھانے كى كوشش كرنے لگے، ليكن الله عزيز وبرترنے اپنى كتاب كو محفوظ ركھا: { يُرِيدُونَ لِيُطْفِواْ نُورَ ٱللَّهِ بِأَقْوَ هِهِمْ وَٱللَّهُ مُتِمُّ نُورَةَ وَلَوْ كَلَ اللهُ عَزِيرُ وَنَ } [سورة الصف: 8]

ترجمہ: وہ چاہتے ہیں کہ اللہ کے نور کو اپنے منہ سے بجھادیں اور اللہ اپنے نور کو کمال تک پہنچانے والا ہے، گو کا فر برامانیں۔

جب تک یہ امت اس پاک وبرتر (پالنہار) کی کتاب کو لازم پکڑے گی ، تب تک اللہ بھی ان کی حفاظت کر تا رہے گا۔

خلاصه کلام...





چوں کہ نور اس کا اسم اور اس کی صفت ہے ، اس لئے اس کا دین ، اس کے رسول ، اس کا کلام بھی نور ہیں ، وہ عزت و سر فرازی کا گھر بھی نور سے جگمگائے گا جسے اس نے اپنے بندوں کے لئے تیار کر رکھا ہے ، اس کے مومن بندوں کے دلول میں نور روشن رہتا ہے ، ان کی زبانوں اور اعضاء وجو ارح پر اس نور کے اثرات نمایاں رہتے ہیں ، اور اللہ ہزرگ و برتر قیامت کے دن انہیں کا مل نور عطافر مائے گا ، اللہ کا فرمان ہے:

{ نُورُ هُمْ يَسْعَىٰ بَيْنَ أَيْدِيهِمْ وَبِأَيْمَٰنِهِمْ يَقُولُونَ رَبَّنَاۤ أَثْمِمْ لَنَا نُورَنَا وَٱغْفِرْ لَنَآ الّْالَّ إِنَّكَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْء قَدِير } [سورة التحريم: 8]

ترجمہ: ان کانور ان کے سامنے اور ان کے دائیں دوڑ رہاہو گا، یہ دعائیں کرتے ہوں گے اے ہمارے رب! ہمیں کامل نور عطافر مااور ہمیں بخش دے۔ یقیناتو ہر چیز پر قادر ہے۔

اے اللہ!اے آسانوں اور زمین کے نور! ہمیں کامل نور عطا فرما، ہمیں بخش دے، یقینا توہر چیز پر قادر ہے۔





صحیحین میں جابر ڈلائٹوئٹ سے مروی ہے، وہ فرماتے ہیں: "ہم رسول اللہ اللہ علیہ کے ہمراہ غزوہ مجد میں شریک ہوئے۔ جب آپ کو دو پہرکی گرمی نے پالیا تواس وقت بہت خاردار در ختوں کی وادی میں سے، چنال چہ آپ نے ایک گھنے سامیہ دار در خت کے نیچے سائے کے لئے قیام کیا اور اپنی تلوار در خت سے لئکادی۔ صحابہ کرام رضی اللہ عنہم بھی در ختوں کے نیچے سامیہ حاصل کرنے کے لئے پھیل گئے، ابھی ہم اسی کیفیت میں سے کہ رسول اللہ علیہ نے ہمیں آواز دی۔ ہم حاضر ہوئے تو کیا دیکھتے ہیں کہ ایک اعرابی آپ کے پاس بیٹھا ہوا ہے، رسول اللہ علیہ نے نہمیں آواز دی۔ ہم حاضر ہوئے تو کیا دیکھتے ہیں کہ ایک اعرابی آپ کے پاس بیٹھا ہوا ہے، آپ نے فرمایا: میہ جب میرے پاس آیا تو میں سور ہاتھا، اس دوران اس نے میری تلوار (مجھ پر) سونت لی۔ جب میں بیدار ہوا تو ہیہ میر کی نگی تلوار سونتے ہوئے میرے سر پر کھڑا تھا، کہنے لگا: آپ کو مجھ سے کون بچائے گا؟ میں بیدار ہوا تو ہیہ میر کی اور بیٹھ گیا اور دیکھ لویہ بیٹھا ہوا ہے "۔ رسول اللہ اللہ اللہ کے گائ

الله پاک وبرتر کا فرمان ہے: { أَلَيْسَ ٱللَّهُ بِكَافٍ عَبْدَهُ } [سورة الزمر:36] ترجمہ: كيا الله تعالى اينے بندول كے لئے كافی نہيں۔

ہمارا پاک وبرتر پرور دگار اپنے بندوں کے لیے کافی ہے ، کیوں کہ وہی ان کارازق ومحافظ اور ان کے تمام امور کا مصلح و کار ساز ہے ، اللہ عزیز وبرتر ان کے لئے کافی ہے ، یہ کفایت تمام مخلو قات کے لئے عام ہے۔



جہاں تک خصوصی کفایت کی بات ہے تو وہ ان بندوں کو ملتی ہے جو اس پر تو کل کرتے اور اس کی طرف رجوع وانابت کرتے ہیں۔

الله كى كفايت كا دائره بهت وسيع ب، الله ياك وبرتركا فرمان ب: {أَلَيْسَ ٱللَّهُ بِكَافٍ عَبْدَةً فَوَنَكَ بِٱلَّذِينَ مِن دُونِةً وَمَن يُضْلِلِ ٱللَّهُ فَمَا لَهُ مِنْ هَادٍ} [سورة الزم:36]

ترجمہ: کیا اللہ تعالی اپنے بندے کے لئے کافی نہیں؟ یہ لوگ آپ کو اللہ کے سوااوروں سے ڈرارہے ہیں، اور جسے اللہ گر اہ کر دے اس کی رہنمائی کرنے والا کوئی نہیں۔

الله بإكوبرتركا فرمان به: { وَمَن يَتَوَكَّلْ عَلَى ٱللهِ فَهُوَ حَسْبُهُ } [سورة الطلاق: 3]

ترجمہ:جو شخص اللہ پر تو کل کرے گااللہ اسے کافی ہو گا۔

یعنی:اس کے تمام دینی اور دنیاوی امور کے لئے کافی ہو گا۔

رسول اور مومن بندوں کے لئے اللہ تبارک و تعالی کی کفایت یہ ہے کہ: وہ ان پر اپنی مدد نازل فرماتا اور اینے فرشتوں کے ذریعہ ان کی مدد کر تاہے:

{ وَسَّهِ جُنُودُ ٱلسَّمَٰوٰتِ وَٱلْأَرْضِ } [سورة الفَّخ: 4]

ترجمہ: آسان اور زمین کے تمام کشکر اللہ ہی کے ہیں۔

نيز فرمان بارى تعالى ج: { بَلَغَ إِن تَصْبِرُواْ وَتَتَّقُواْ وَيَأْتُوكُم مِّن فَوْرِ هِمْ هَٰذَا يُمْدِدْكُمْ رَبُّكُم بِيْرُواْ وَيَثَّقُواْ وَيَأْتُوكُم مِّن فَوْرِ هِمْ هَٰذَا يُمْدِدْكُمْ رَبُّكُم بِينَ عَمِانِ اللهِ عَمِانِ اللهُ عَمْرُانِ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَمْرُانِ اللهُ عَمْرُانِ اللهُ عَمْرُانِ اللهُ عَلَيْكُ فِي مُسْتَوِّ مِينَ اللهُ عَمْرُواْ وَتَتَقُواْ وَيَأْتُونُ عُمْ مِنْ فَوْرِ هِمْ هَٰذَا يُمْدِدْكُمْ رَبُّكُمْ وَيُعْرَفُوا اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ عَلَيْ اللهُ عَلَيْكُمْ عَمْرُانِ اللهُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ وَاللَّهُ عَلَيْكُمْ وَاللَّهُ عَلَيْكُمْ وَاللَّهُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ وَاللَّهُ عَلَيْكُمْ وَاللَّهُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ وَاللَّهُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ وَاللَّهُ عَلَيْكُمْ وَاللَّهُ عَلَيْكُمْ وَلَيْكُمْ مِنْ اللَّهُ عَلَيْكُمْ لَيْكُمُ لَهُ عَلَيْكُمْ لَعُلْمُ عَلَيْكُمُ وَلَيْكُمْ وَاللَّهُ عَلَيْكُمْ وَاللَّهُ عَلَيْكُمْ وَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ وَاللَّهُ عَلَيْكُمُ لَعُلِيْكُمُ وَلَا عَلَيْكُمُ وَاللَّهُ عَلَيْكُمْ وَاللَّالِي عَلَيْكُمُ وَاللَّهُ عَلَيْكُمْ وَاللَّهُ عَلَيْكُمْ وَاللّهُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمُ عَلَيْك

ترجمہ: کیوں نہیں، بلکہ اگرتم صبر کرو، پر ہیز گاری کرواور بیالوگ اسی دم تمہارے پاس آجائیں تو تمہارا رب تمہاری امدادیا نچ ہزار فرشتوں سے کرے گاجونشاندار ہوں گے۔

#### • یقیناوه کافی ہے:

بندہ زندگی کے تمام معاملات میں ایک پل کے لئے بھی اپنے رب سے بے نیاز نہیں ہو سکتا، بلکہ وہ (ہمیشہ)

اللہ کی حفاظت، اس کی کفایت اور اس کی توفق ور ہنمائی کا محتاج رہتا ہے، نبی علیہ ہمیں ایک ایسی بات کی تعلیم

دے رہے ہیں جو بندے کے تیک اللہ پاک وہر ترکی کفایت کو بیان کرنے والا ایک عظیم ترین درس ہے، نبی

علی اللہ، کا حول وکا فحوۃ اللہ بی اللہ اللہ اللہ اللہ اللہ اللہ اللہ توکلت علی بھرید دعا پڑھے: "بسسم اللہ توکلت علی اللہ، کا حول وکا فحوۃ الا بیاللہ اللہ کے نام سے نکل رہاہوں، میر الپوراتو کل اللہ بی پرہ، تمام طافت و توت اللہ بی کی طرف سے ہے)، تو آپ نے فرمایا: اس وقت کہا جاتا ہے (یعنی فرشتے کہتے ہیں): تھے مداہو جاتا ہے، بدایت دی گئ، تیری طرف سے کفایت کر دی گئ، اور تو بچالیا گیا، (یہ سن کر) شیطان اس سے جداہو جاتا ہے، بدایت دے دی گئ، اس کی جانب سے دوسر اشیطان کہتا ہے: تیرے ہاتھ سے آدمی کسے نکل گیا کہ اسے ہدایت دے دی گئ، اس کی جانب سے کفایت کر دی گئ اور وہ (تیری گرفت اور تیرے چگل) سے بچالیا گیا" [یہ حدیث صحیح ہے، اسے ابوداوو نے دوایت کیا ہے]۔

بندہ مومن (اللہ کی) حفاظت اور ثابت قدمی کی طلب کے لئے بکثرت اسائے حسنی کا وسیلہ اختیار کرتا اور گریہ وزاری سے کام لیتا ہے ، کیوں کہ اس کے سواکوئی اور اس کے لئے کافی اور محافظ نہیں، صحیح مسلم میں آیا ہے کہ رسول اللہ علیہ بستر پر جاتے تو فرماتے: "الحمدُ للهِ الَّذِي أطعَمَنَا وسَقَانَا، وكَفانَا، و آوانَا، فكم مِمَّن لَا كَافِي لَهُ وَلا مُؤوِيَ!" (یعنی: اللہ کی حمد ہے جس نے ہمیں کھلایا، پلایا (ہر طرح سے )کافی ہوا اور ہمیں ٹھکانا دیا، کنے لوگ ہیں جن کانہ کوئی کفایت کرنے والا ہے، نہ ٹھکانا دیے والا)۔

#### اس کے درسے چیٹے رہئے!



بندہ مومن جب اللہ پاک وبرتر سے حسن ظن رکھتا ہے ، اپنے توکل میں سچا ہو تا ہے ، (اللہ سے ) اس کی بڑی امیدیں وابستہ رہتی ہیں ، تواللہ اس کی امید و گمان کوضائع نہیں کرتا ، کیوں کہ اللہ یاک وبرتر کا فرمان ہے:

{ وَمَن يَتَوَكَّلُ عَلَى ٱللهِ فَهُوَ حَسْبُهُ } [سورة الطلاق: 3] ترجمه: جوشخص الله يرتوكل كرے كا الله اسے كافي ہوگا۔

یہ اسباب سے مسببات کو مربوط کرنے کا نام ہے ، نبی علیہ سے ثابت ہے کہ آپ نے فرمایا: "بے شک اللہ تعالی فرماتا ہے: میں اس کے ممان کے مطابق ہوتا ہوں ، اچھا تعالی فرماتا ہے: میں اس کے ممان کے مطابق ہوتا ہوں ، اچھا ممان ہونے کی صورت میں معاملہ بھی برا ہوگا" [بیہ محمان ہونے کی صورت میں معاملہ بھی برا ہوگا" [بیہ حدیث صحیح ہے ، اسے احمد نے مند میں روایت کیا ہے]۔

اللہ نے یوسف علیہ السلام کا معاملہ اپنے ہاتھ میں لیا (اور ان کی حفاظت کی تدبیر فرمائی) چناں چہ ریگتان میں قافلہ کو پانی کا محتاج کر دیا تا کہ وہ پانی کی تلاش میں کنویں کے پاس پنچے، پھر عزیز مصر کو اولاد کا محتاج کر دیا تا کہ وہ آپ کو اپنا منہ بولا بیٹا بنالیں، اس کے بعد بادشاہ کو خواب کی تعبیر کا محتاج کر دیا تا کہ وہ آپ کو جیل سے نکالنے (پر مجبور ہو)، پھر پورے مصر کو خوراک کا محتاج کر دیا تا کہ آپ مصر (کی وزارت خزانہ کے) جا کم مقرر ہول....

اگر اللہ آپ کی حفاظت کا ذمہ اپنے ہاتھ میں لے لے تو آپ کے لئے سعادت وخوش بختی کے سارے اسبب مہیا کر دیتا ہے اور آپ کو محسوس بھی نہیں ہوتا، آپ صرف اللہ پر توکل بیجئے، وہ آپ کے لئے کا فی ہوگا، آپ صدق دل سے کہیئے کہ: { وَ أُفَوّ صَلُ أَمْرِيَ إِلَى ٱللَّهِ } [سورة غافر:44]

ترجمہ: میں اپنامعاملہ اللہ کے سپر دکر تاہوں۔



ابن القیم مُحَدِّلَةٌ فرماتے ہیں: "جب اللّٰہ نے تو کل کرنے والوں کے لئے اپنی کفایت کا ذکر فرمایا تواس سے پیر گمان ہو سکتا تھا کہ تو کل کرتے وقت ہی فوراًوہ کفایت حاصل ہو جائے گی، چناں چہ (اس وہم کو دور کرنے کے لئے) اس کے معاً بعد یہ فرمایا:

{ قَدْ جَعَلَ ٱللَّهُ لِكُلِّ شَيْءٍ قَدْرًا } [سورة الطلاق: 3]

ترجمہ: اللہ تعالی نے ہرچیز کا ایک اندازہ مقرر کرر کھاہے۔

یعنی ایک متعینہ وفت مقرر کر رکھا ہے جسے وہ تجاوز نہیں کر سکتا، وہ اس (کفایت کو) اس وقت کے لئے مؤخر کر دیتا ہے جو اس کے لئے مقرر کیا گیا ہے۔

اس لئے توکل کرنے والے کو جلدی مچاتے ہوئے یہ نہیں کہناچاہئے کہ: میں نے توکل کیا اور دعا بھی کی، لیکن اس کئے توکل کرنے والے کو جلدی مجھے کفایت حاصل نہیں ہوئی؟ جب کہ اللہ تعالی اپنے وعدہ کو اس کے مقررہ وقت پر پورا کرنے والا ہے "۔

اس طرح الله عزیز وبرتر اپنے بندوں کو آزما تاہے کہ وہ اپنے توکل میں سپے ہیں، یا نہیں، اس لئے قبولیتِ دعا کو مؤخر کر دیتا ہے، چنال چہ جب کچھ لوگوں کو زیادہ انتظار کرنا پڑتا ہے تو وہ الله پر توکل کرنا چھوڑ دیتے ہیں، اور مخلوق کے پاس جاکر خاکساری کرتے اور ذلت اٹھاتے ہیں، خواہ اس کے لئے انہیں اپنے دین اور رضائے الہی کاسوداہی کیوں نہ کرنا پڑے۔

صیح حدیث میں آیا ہے کہ نبی عظیمہ نے فرمایا: "جولوگوں کی ناراضگی میں اللہ تعالی کی رضا کا طالب ہو تو لوگوں سے پہنچنے والی تکلیف کے سلسلے میں اللہ اس کے لیے کافی ہو گا اور جو اللہ کی ناراضگی میں لوگوں کی رضا کا



طالب ہو تو اللہ تعالی انہیں لو گوں کو اسے تکلیف دینے کے لیے مقرر کر دے گا" [ بیہ حدیث صحیح ہے ، اسے تر مذی نے روایت کیاہے]۔

#### کافی (وشافی) جواب...

بندے کا مقصد اسی وقت پوراہو سکتا ہے جب وہ آخرت کو اپنی فکر مندی کا محور بنالے، نبی علیہ سے ثابت ہے کہ آپ نے کہ آپ نے فرمایا: "جس نے اپنی تمام تر سوچوں کو ایک سوچ یعنی آخرت کی سوچ بنالیا، تو اللہ تعالی اس کے دنیاوی عموں کے لیے کافی ہوگا، اور جس کی تمام تر سوچیں دنیاوی احوال میں پریشان رہیں، تو اللہ تعالی کو پچھ پرواہ نہیں کہ وہ کس وادی میں ہلاک ہوجائے "[بہ حدیث صحیح ہے، اسے ابن ماجہ نے روایت کیاہے]۔

ابن القیم می فیر الله فرماتے ہیں: "جو شخص اپنے نفس سے بے پرواہ ہو کر الله (کی رضاجو کی میں) مصروف رہتا ہے، الله اس کے نفس کی ضرور تول کے لئے کافی ہوجا تا ہے، جو شخص لوگوں سے بے پرواہ ہو کر الله (کی رضا جو کی میں) مصروف رہتا ہے، الله تعالی لوگوں کی ضرورت (ومحتا جگی) سے اس کے لئے کافی ہوجا تا ہے، لیکن جو شخص الله سے بے پرواہ ہو کر اینی ذات میں منہمک رہتا ہے، الله اسے خود اس کی ذات کے سپر دکر دیتا ہے، اور جو اللہ سے بے پرواہ ہو کر لوگوں (کوخوش کرنے میں) منہمک رہتا ہے تواللہ اسے لوگوں کے سپر دکر دیتا ہے "۔

وكفايةً ذو الفضلِ والإحسانِ تأتي إليك برحمةٍ و حنانِ ويراكَ حين تجيءُ بالعصيانِ و وقايةً منه مدى الأزمانِ متقلبا في السِر و الإعلانِ

يكفيك من وسعَ الخلائق رحمةً يكفيك ربِّ لم تزل ألطافه يكفيك ربِّ لم تزل في سِترِه يكفيك ربِّ لم تزل في حفظِه يكفيك ربِّ لم تزل في حفظِه يكفيك ربِّ لم تزل في فضلِه



ترجمہ: آپ کے لئے وہ فضل واحسان والا (پالنہار) کافی ہے جس کی رحمت و کفایت تمام مخلو قات کو محیط ہے۔ تمہارے لئے وہ پرورد گار کافی ہے جس کی مہر بانیاں اور رحمت و شفقت پیہم تم پر برس رہی ہیں۔ تمہارے لیے وہ رب کافی ہے جس نے اب تک (تمہارے گناہوں پر) پر دہ ڈال رکھا ہے، اور جب تم اس کی نافر مانی کر تے ہو تو وہ تمہیں دیکھ رہا ہو تاہے۔ وہ پالنہار تمہارے لئے کافی ہے جس کی حفاظت و تگہبانی تمہیں ہمیشہ سے حاصل رہی ہے۔ تمہارے لئے وہ پرورد گار کافی ہے جس کے فضل واحسان سے تم خلوت میں بھی اور جلوت میں بھی مستفید ہوتے رہتے ہو۔

اے اللہ!اے کافی و محافظ! تو ہمیں حلال (رزق) دے کر حرام سے کفایت کر دے اور اپنے فضل واحسان سے نواز کر اپنے سواہر کسی سے بے نیاز کر دے۔







آپ کو ایک معاون ، مربی ، مرجع وماوی اور اس ذات کی ضرورت ہے جس پر آپ توکل کریں ، آپ کو ایک آ قاکی حاجت ہے ، اس ذات کی ضرورت ہے جو آپ کو یہ اطمینان دلا سکے کہ یہ زندگی رنج وملال سے عبارت ہے ، آپ کو ایک مضبوط و قوی (پروردگار) کی حاجت ہے جو آپ کو دشمنوں کی برائیوں سے محفوظ رکھ سکے ، آپ کو ایک مضبوط و قوی (پروردگار) کی حاجت ہے جو آپ کو دشمنوں کی برائیوں سے محفوظ رکھ سکے ، آپ ایٹے آ قاکے مختاج ہیں۔

أَتيتُك راجيًا يا ذا الجلالِ ففرّج ما تَرى من سوءِ حَالي إلى مَن يَشتَكِي المملوكُ إلا إلى مولاةُ يا مَولى الموالي

ترجمہ: اے عظمت و جلالت والے پرورد گار میں تیرے در پر امید لے کر آیا ہوں، تومیری بد حالی کو دور فرمادے، اے تمام آقاؤں کے آقا!غلام اینے آقاکے سوا آخر کس سے شکوہ کرے۔

الله پاک وبرترا پنی کتاب میں ارشاد فرماتا ہے: { وَهُوَ ٱلْوَلِيُّ ٱلْحَمِيدُ ٢٨} [سورة الشوری: 28] ترجمہ: وہی ہے کارساز اور ہر تعریف کاسز اوار۔

نیز فرمایا: {اللهٔ وَلِيُّ الَّذِینَ ءَامَنُواْ یُخْرِجُهُم مِّنَ الطَّلُمُتِ إِلَى اللهُورُ } [سورة البقرة: 257]

ترجمہ: الله ایمان والوں کا دوست ہے، وہ انہیں کفر کے اندھیروں سے نکال کر نور ایمان تک پہنچا تاہے۔
ہمارا عزیز وبر تر پرورد گار تمام مخلوقات کا کارساز اور آقاہے، اسی نے (ان کی) خلقت کی اور وہی ان کی تدبیر
کرتا ہے اور ہمہ وقت آسانوں اور زمینوں کے تمام معاملات میں تصرف کرتا ہے، اس کے سواہمار اکوئی کارساز نہیں



جو ہمیں فائدے پہنچائے اور ہم سے نقصان، برائی اور بدی کو دور کر دے، ہماری پیشانیاں اسی عزیز وبرتر کے ہاتھ میں ہیں۔

یہ عمومی ولایت وکارسازی ہے، جو کہ: تمام مخلوق کی تخلیق اور تدبیر سے عبارت ہے، خواہ وہ نیک ہوں یا فاجر، مومن ہوں یا کافر۔

ر ہی خصوصی ولایت و کار سازی توبہ اللہ کے متنقی بندوں کے لئے ہے، بایں طور کہ اللہ انہیں جہالت، کفر اور معصیت کی تاریکیوں سے نکال کر علم، ایمان اور اطاعت کی روشنی عطا کر تاہے، دشمن پر ان کو فتح سے نواز تا اور ان کے تمام دنیوی اور دینی معاملات کو درست کر دیتا ہے۔

يه اليى ولايت وكارسازى ہے جورحت ومهربانى، اصلاح، حفاظت اور محبت كى متقاضى ہے، جيساكه الله عزيز وبرتر نے فرمايا: {ٱلله وَلِيُّ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ يُخْرِجُهُم مِّنَ ٱلظُّلُمُ تَ إِلَى ٱلنُّورُ } [سورة البقرة:257]

ترجمہ: الله ایمان والوں کا دوست ہے، وہ انہیں کفر کے اندھیر ول سے نکال کر نور ایمان تک پہنچا تاہے۔

## تابعداری کے بقدرہی ولایت وکارسازی حاصل ہوتی ہے:

جس قدر بندہ مومن اپنے پرورد گارسے محبت رکھتاہے، اسی قدر اسے اللہ پاک وبرتر کی ولایت حاصل ہوتی ہے، ابن القیم محبطین فرماتے ہیں: ولایت کی اصل: محبت ہے، محبت کے بغیر ولایت وکارسازی کا تصور نہیں کیا جاسکتا، جیسا کہ عداوت ورشمنی کی بنیاد: بغض و نفرت ہے۔



الله اپنے مومن بندوں کا دوست ہے ، اور وہ اپنے پر ورد گار کے دوست ہیں ، وہ اپنی محبت کے ذریعے سے اللہ کی ولایت کا تقاضہ پورا کرتے ہیں ، اور اللہ بھی ان سے محبت کر کے انہیں اپناولی رکھتا ہے ، چنال چہ اللہ اپنے مومن بندے کی محبت کے بقدر ہی اس سے محبت رکھتا ہے "۔

الله کی ولایت کسی اور کی ولایت کی طرح نہیں ہے:

{ لَيْسَ كَمِثْلِهِ شَيْحٌ أَ وَهُوَ ٱلسَّمِيعُ ٱلْبَصِيرُ } [سورة الشورى: 11]

ترجمہ: کوئی چیز اس کے مانند نہیں، وہ خوب سننے والا اور دیکھنے والا ہے۔

الله پاک وبرتراپنے بندے کو اپنا ولی رکھتاہے بایں طور کہ اس پر فضل واحسان کرتا، اس (کے حزن وملال کو) دور کر دیتااور اس پررحم فرماتاہے: {اُللَّهُ وَلِيُّ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ} [سورۃ البقرۃ:257]

ترجمہ: اللہ ایمان والوں کا دوست ہے۔

بر خلاف مخلوق کے ، کیوں کہ مخلوق دو سری مخلوق سے اس لئے دوستی رکھتی ہے کہ دوستی کے ذریعے اسے تقویت اور (مال ودولت میں ) کثرت حاصل ہو ، کیوں کہ بندہ عاجز ونادار اور ضرورت مند ہو تاہے۔

کیکن اللہ پاک وبرتر زبر دست اور بے نیاز ہے ، وہ ذلت وعاجزی اور حاجت وضر ورت کی وجہ سے (کسی کو اپنا) دوست نہیں بناتا، اللہ عزیز وبرتر فرما تاہے:

{وَقُلِ ٱلْحَمْدُ سِّهِ ٱلَّذِي لَمْ يَتَّخِذْ وَلَدًا وَلَمْ يَكُن لَّهُ شَرِيكٌ فِي ٱلْمُلْكِ وَلَمْ يَكُن لَّهُ وَلِيَّ مِّنَ ٱلذُّلِ وَكَبِّرَهُ تَكْبِيرًا } [سورة الإسراء: 111]

ترجمہ: آپ کہہ دیجئے کہ سب تعریفیں اللہ کے لئے ہیں، جس نے اپنی کوئی اولاد نہیں بنائی اور نہ (آسمان وزمین کی) بادشاہت میں کوئی اس کاشریک ہے اور نہ عاجزی کی بنیاد پر کوئی اس کا دوست ہے، اور آپ اس کی خوب بڑائی بیان کرتے رہیے۔

## ■ قوم کی سوچ و فکر...

اللہ کے بندوں میں جو ولی ہوتے ہیں ان کی صفت ہے ہے کہ: وہ اللہ ور سول علیہ سے محبت رکھتے ہیں، جو اللہ اور رسول سے نفرت کرتے ہیں، ان اللہ اور رسول سے نفرت کرتے ہیں، ان ان اللہ اور رسول سے نفرت کرتے ہیں، ان سے وہ نفرت کرتے ہیں، اور جو اللہ ور سول سے دوستی کرتے، ان سے وہ دوستی کرتے ہیں، جو اللہ ور سول کو اپنا دشمن مانتے ہیں، ان سے وہ بھی دشمنی رکھتے ہیں، اللہ کی اطاعت پر عمل کرتے اور اس کی نافر مانی سے باز رہتے ہیں:

{وَمَن يَتُولَ اللَّهَ وَرَسُولَهُ وَاللَّذِينَ ءَامَنُواْ فَاإِنَّ حِزْبَ اللَّهِ هُمُ ٱلْغَلِبُونَ} [سورة المائدة:56]

ترجمہ: جو شخص اللہ تعالی سے اور اس کے رسول سے اور مسلمانوں سے دوستی کرے ، وہ یقین مانے کہ اللہ تعالی کی جماعت ہی غالب رہے گی۔

{لَّا تَجِدُ قَوْمًا يُؤْمِنُونَ بِٱللَّهِ وَٱلْيَوْمِ ٱلْأَخِرِ يُوَآدُّونَ مَنْ حَآدَّ ٱللَّهَ وَرَسُولَهُ } [سورة المحادية:22]

ترجمہ: اللہ تعالی پر اور قیامت کے دن پر ایمان رکھنے والوں کو آپ اللہ اور اس کے رسول کی مخالفت کرنے والوں سے محبت رکھتے ہوئے ہر گزنہ یائیں گے۔



#### ا راسته:

ولایت دوہی طریقوں سے حاصل کی جاسکتی ہے: تقوی اور ایمان کے ذریعے ، اللّٰہ پاک وہر تر کا فرمان ہے:

(أَلَا إِنَّ أَوْلِيَاءَ اللَّهِ لَا حَوْفٌ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَخْزَنُونَ الَّذِينَ آمَنُوا وَكَانُوا يَتَّقُونَ لَهُمُ الْبُشْرِي فِي الْخَيَاةِ الدُّنْيَا وَفِي الْآخِرَةِ لَا تَبْدِيلَ لِكَلِمَاتِ اللَّهِ ذَلِكَ هُوَ الْفَوْزُ الْعَظِيمُ)

ترجمہ: یاد رکھواللہ کے دوستوں پر نہ کوئی اندیشہ ہے اور نہ وہ غمگین ہوتے ہیں۔ یہ وہ لوگ ہیں جو ایمان لائے اور (برائیوں سے ) پر ہیز رکھتے ہیں۔ان کے لیے دنیاوی زندگی میں بھی اور آخرت میں بھی خوش خبری ہے اللہ تعالی کی باتوں میں کچھ فرق ہوانہیں کر تا۔ یہ بڑی کامیابی ہے۔

اللہ پاک وبرتر کی ولایت کسبی ہے، (جس کو حاصل کرنے کے لیے) اس کے اسباب اور قلبی اور بدنی اعمال (کوبروئے عمل لانالاز می ہے)، اللہ پاک وبرتر کا فرمان ہے:

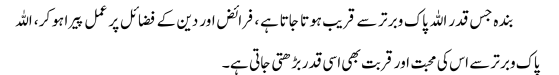
{وَ ٱلَّذِينَ جَهَدُواْ فِينَا لَنَهْدِيَنَّهُمْ سُبُلَنَا ۚ وَإِنَّ ٱللَّهَ لَمَعَ ٱلْمُحْسِنِينَ} [سورة العنكبوت: 69]
ترجمہ: جولوگ ہماری راہ میں مشقتیں برداشت کرتے ہیں ، ہم انہیں اپنی راہیں ضرور دکھا دیں گے ۔یقینا
اللّٰد تعالیٰ نیکو کاروں کا ساتھی ہے۔

{وَهُوَ وَلِيُّهُم بِمَا كَانُواْ يَعْمَلُونَ } [سورة الأنعام: 127]

ترجمہ:اللہ تعالی ان سے محبت رکھتاہے،ان کے اعمال کی وجہ سے۔

الله عزیز وبرتر کی دوستی میں لوگوں کے در جات الگ الگ ہوتے ہیں بالکل اسی طرح جس طرح ایمان اور تقوی میں ان کے در جات مختلف ہوتے ہیں۔

## ■ قبولیت کی تنجیال:



نبی علی کی صحیح حدیث ہے، آپ فرماتے ہیں:"اللہ تعالی ارشاد فرماتا ہے: جس نے میرے کسی ولی سے دشمنی کی اس کے خلاف میر کی طرف سے اعلان جنگ ہے اور میر ابندہ جن جن عباد توں کے ذریعے سے میر اقرب حاصل کر تا ہے ان میں سے کوئی عبادت مجھے اتنی پیند نہیں جس قدر وہ عبادت پیند ہے جو میں نے اس پر فرض کی ہے، میر ابندہ نوافل کے ذریعے سے بھی مجھ سے اتنا قریب ہوجاتا ہے کہ میں اس سے محبت کرنے لگ جاتا ہوں، تو میں اس کاکان بن جاتا ہوں جس سے وہ سنتا ہے، اس کی آئھ بن جاتا ہوں، جس سے وہ دیکھتا ہے، اس کی آئھ بن جاتا ہوں، جس سے وہ دیکھتا ہے، اور اس کا پاؤل بن جاتا ہوں جس سے وہ چیتا ہے۔اگر وہ مجھ سے مائلے تو میں اسے دیتا ہوں، جمھے کسی چیز میں تردد نہیں ہوتا جس کو میں کرنے والا ہوتا ہوں، جو مجھے مومن کی جان نکالتے وقت ہوتا ہے، وہ موت کو بوجہ تکلیف پیند نہیں کرتا اور مجھے بھی اسے تکلیف دینا اچھا نہیں لگتا جان نکالتے وقت ہوتا ہے، وہ موت کو بوجہ تکلیف پیند نہیں کرتا اور مجھے بھی اسے تکلیف دینا اچھا نہیں لگتا جا" بخاری و مسلم]

شیخ الاسلام ابن تیمیه میشد فرماتے ہیں: "ولی اسی وقت الله کا ولی بنتا ہے جب وہ رسول عیاقی کا فرمانبر دار ہو، باطنی طور پر بھی اور ظاہری طور پر بھی، جس قدر رسول کا وہ فرمانبر دار ہوگا، اسی قدر اس کو الله کی ولایت حاصل ہوگی "۔

## ◄ جب الله آپ کواپنادوست بنالیتا ہے تو (اپنے انعام واکر ام سے) آپ کو چیرت میں ڈال دیتا ہے!

اس خصوصی دوستی اور ولایت کا تقاضہ ہے کہ وہ اپنے بندوں پر لطف ومہربانی کرتا اور انہیں (نیک اعمال کی) توفیق سے نواز تاہے:



{اُللَّهُ وَلِيُّ اللَّذِينَ ءَامَنُواْ يُخْرِجُهُم مِّنَ الظُّلُمَٰتِ إِلَى النُّورِ } [سورة البقرة: 257]

ترجمہ: الله ایمان والوں کا دوست ہے، وہ انہیں کفر کے اند هیر وں سے نکال کر نور ایمان تک پہنچا تا ہے۔
اس ولایت کا تقاضہ یہ بھی ہے کہ (اللہ اپنے ولی) کے گناہوں کو معاف کر دیتا اور ان پر اپنی رحمت نازل فرماتا ہے:

{ أَنتَ وَلِيُّنَا فَاعْفِرْ لَنَا وَ الْرَحَمْنَا ۗ وَأَنتَ خَيْرُ الْلَغُفِرِينَ } [سورة الأعراف: 155]
ترجمہ: توہی توہماراکارساز ہے، پس ہم پر مغفرت اور رحمت فرما اور توسب معافی دینے والوں سے زیادہ اچھاہے۔

نیزاس ولایت ودوستی کا تقاضہ بیہ بھی ہے کہ دشمنوں کے خلاف نصرت وفتح اور تائید وہمنوائی سے ہمکنار کرتا :

{ أَنتَ مَوْلَلْنَا فَأَنصُرْنَا عَلَى ٱلْقَوْمِ ٱلْكُفِرِينَ } [سورة البقرة: 286] ترجمه: توبى توبمارامالك ہے، ہمیں كافروں كى قوم پر غلبہ عطافر مار

مزید الله پاک وبرتر فرماتا ہے:

{بَلِ ٱللَّهُ مَوْلَلُكُمُ فَهُوَ خَيْرُ ٱلنُّصِرِينَ } [سورة آل عمران:150] ترجمه: بلكه الله بم تمهارامولا ب اوروبي بهترين مدد گار بـ

اس ولایت کا تقاضہ ہے (کہ اللہ اپنے ولیوں کو) جنت میں داخل کرکے جہنم سے نجات عطافر مائے، فرمان باری تعالی ہے: {۞ لَهُمْ دَارُ ٱلسَّلَٰمِ عِندَ رَبِّهِمُ وَهُوَ وَلِيُّهُم بِمَا كَانُواْ يَعْمَلُونَ} [سورة الأنعام:127]

ترجمہ: ان لو گول کے واسطے ان کے رب کے پاس سلامتی کا گھر ہے اور اللہ تعالی ان سے محبت ر کھتاہے ان کے اعمال کی وجہ سے۔

یہ اللہ کی ایک بڑی نعمت ہے کہ آپ کو اللہ کی ولایت ودوستی حاصل ہو، فرمان الہی ہے:

{ نِعْمَ ٱلْمَوْلَىٰ وَنِعْمَ ٱلنَّصِيرُ } [سورة الأنفال: 40]

ترجمہ: وہ بہت اچھا کار ساز ہے اور بہت اچھا مد د گار ہے۔

الله عزيز وبرتر اگر آپ كاولى مو گاتو آپ كود نياد آخرت كاامن وسكون حاصل مو جائے گا:

{ أُوْلَٰئِكَ لَهُمُ ٱلْأَمْنُ وَهُم مُّهْتَدُونَ} [سورة الأنعام:82]

ترجمہ: ایسوں ہی کے لئے امن ہے اور وہی راہ راست پر چل رہے ہیں۔

پھر آپ مطمئن رہیں گے ، کیوں کہ آپ کواللہ عزیز وبرتر کی معیت حاصل ہو گی ، آپ کی زبان پر ہمیشہ یہ ور د

ہو گا:

{قُل لَّن يُصِــيبَنَا إِلَّا مَا كَتَبَ ٱللَّهُ لَنَا هُوَ مَوْلَلْنَا ۚ وَعَلَى ٱللَّهِ فَلْيَتَوَكَّلِ ٱلْمُؤْمِنُونَ} [سورة التوبة: 51]

ترجمہ: آپ کہہ دیجئے کہ ہمیں سوائے اللہ کے ہمارے حق میں لکھے ہوئے کہ کوئی چیز پہنچ ہی نہیں سکتی وہ ہماراکار ساز اور مولی ہے، مومنوں کو تواللہ کی ذات پاک پر ہی بھر وسہ کرناچاہئے۔

وہ آپ پر سختی اور تنگی اس لئے کر تاہے کہ آپ کو اپنابر گزیدہ بندہ بنالے:

{وَنُرِيدُ أَن نَّمُنَّ عَلَى ٱلَّذِينَ ٱللَّهُ تُضْعَفُواْ فِي ٱلْأَرْضِ وَنَجْعَلَهُمْ أَئِمَّةُ وَنَجْعَلَهُمُ ٱلْوَرِثِينَ} [سورة القصص: 5]



ترجمہ: ہماری چاہت ہوئی کہ ہم ان پر کرم فرمائیں جنہیں زمین میں بے حد کمزور کر دیا گیا تھا، اور ہم انہیں کو پیشیوااور (زمین) کاوارث بنائیں۔

جب آپ کا آقا آپ کو اپنی ولایت و حفاظت میں لے لیتا ہے تو آپ سخت نگہبانی اور بڑی نعمت میں ہوتے ہیں، آپ غلطی کرتے ہیں تو وہ آپ کو شک دست کر دیتا ہے، آپ کبر وغرور کرتے ہیں تو وہ آپ کو شک دست کر دیتا ہے، آپ کبر وغرور کرتے ہیں تو وہ آپ کو شک دست کر دیتا ہے، آپ کبر وغرور کرتے ہیں تو وہ آپ کی تادیب و سرزنش کرتا ہے، ایسا صرف اس لئے کہ اللہ تعالی آپ کا آقا و مولی ہے، اور وہ بہت اچھا کارساز اور بہت اچھا مدد گارہے۔

آپ یقینی طور پر جانتے ہیں کہ یہ محبت کرنے والے (پالنہار) کی سر زنش ہے ، عذاب نہیں ، کیوں کہ اللہ تعالی ایخ محبوب بندوں کو عذاب نہیں دیتا:

{وَقَالَتِ ٱلْيَهُودُ وَٱلنَّصَلِّرَى نَحْنُ أَبَثَقُ السَّهِ وَأَحِبَّؤُهَ قُلْ فَلِمَ يُعَذِّبُكُم بِذُنُوبِكُمُ بَلْ أَنتُم بَشَرَ مِّمَّنْ خَلَقً } [سورة المائدة: 18]

ترجمہ: یہود ونصاری کہتے ہیں کہ ہم اللہ کے بیٹے اور اس کے دوست ہیں، آپ کہہ دیجئے کہ پھر تمہیں تمہارے گناہوں کے باعث اللہ کیوں سزادیتاہے؟ نہیں بلکہ تم بھی اس کی مخلوق میں سے ایک انسان ہو۔

ومنكَ الجودُ والفضلُ الجزيلُ

إلهى أنت للإحسانِ أهل الم

على الأبواب منكسرٌ ذليلٌ

إلهى جُد بِعَفوك لي فإني

ترجمہ: اے میرے معبود! تو فضل واحسان کا سزاوار ہے، تجھ سے ہی ساری سخاوت ، اور بڑے بڑے فضل واحسان حاصل ہوتے ہیں۔ میرے معبود! مجھ پر اپنی بخشش کی نوازش فرما، کیوں کہ میں تیرے در پر عاجزی اور ذلت وائساری کے ساتھ بیٹھا ہوں۔

## 

اے اللہ! ہم تیرے اسم گرامی (المولی / ولی وکارساز) کے حوالے سے بیہ دعا کرتے ہیں کہ تو ہمیں جنت میں داخل کرکے ہم پراحسان کراور ہمیں ظاہری طور پر بھی اور باطنی طور پر بھی اپنے دوستوں میں شار فرما۔







وقد كان ذاكم ظلمةً في فُؤاديا أبانَ سبيلَ الحقِ لي و هَدانيا و يَممّتُ نورًا للهدايةِ بَاديا رشيدًا و من الضلالةِ داعيا ضللتُ زماناً لستُ أعرفُ المُدَى فلما أراد اللهُ دَفعي للهُدى فألقيتُ عني ظلمةَ الغَي والرَدَى و صِرتُ إلى دينِ النبي محمدٍ

ترجمہ: میں ایک زمانے تک گم گشتہ راہ اور حق سے نا آشا رہا۔ اس وقت میرے دل کی دنیا تاریک تھی۔ لیکن جب اللہ نے مجھے ہدایت دینا چاہا تو میرے لئے راہِ حق کو واضح کر دیا اور مجھے ہدایت سے سر فراز فرمادیا۔ پھر میں گمر اہی اور ہلاکت کی تاریکی کو دور بھینک کر نور اور واضح ہدایت کی راہ پرلگ گیا۔ میں نبی محمد فرمادیا۔ پھر میں گر اہی اور ہلاکت کی تاریکی کو دور بھینک کر نور اور داختے ہدایت کی راہ پرلگ گیا۔ میں نبی محمد میں گر اہی اور گر اہی (سے نجات یانے) کے بعد (ہدایت کی) طرف دعوت دینے لگا۔

بندوں پر اللہ عزیز وبرتر کی رحمت ہی ہے کہ: اس نے ہدایت کو اپنے ہاتھ میں رکھاہے، اور اپنی ذات کو اللہ عزیز وبرتر کی رحمت ہی ہے کہ: اس نے ہدایت کو اللہ عزیز وبرتر نے (الہادی / ہدایت دینے والا)سے موسوم کیاہے۔

ہم اس اسم گرامی پر غور وفکر کرتے ہیں، اور اللہ سے دعا گوہیں کہ: ہمیں اپنے اذن سے حق اور راہ متنقیم کی ہدایت عطاکرے۔

الله عزيزوبر تركافرمان ہے: { وَإِنَّ ٱللَّهَ لَهَادِ ٱلَّذِينَ ءَامَنُوۤاْ إِلَىٰ صِـرَٰ طِ مُّلْتَ تَقِيمٍ} [سورة الله عزيزوبر تركافرمان ہے: { وَإِنَّ ٱللَّهَ لَهَادِ ٱللَّذِينَ ءَامَنُوۤاْ إِلَىٰ صِـرَٰ طِ مُّلْتَ تَقِيمٍ} [عورة الله عزیزوبر تركافرمان ہے: { وَإِنَّ ٱللّهَ لَهَادِ ٱللّهِ عَلَيْهِ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ الللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ الللللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ اللللللّهُ الللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللللّهُ اللللللّهُ اللللللللللللّهُ اللللللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ اللللللللللللللللللللل



ترجمہ: یقینااللہ تعالی ایمان داروں کوراہ راست کی طرف رہبری کرنے والا ہی ہے۔

نيزالله فرماتا ع: { وَكَفَى بِرَبِّكَ هَادِينًا وَنَصِيرًا } [سورة الفرقان: 31]

ترجمہ: تیر ارب ہی ہدایت کرنے والا اور مدد کرنے والا کافی ہے۔

ہماراعزیز دہرتر پر ورد گار وہ ہے جو بندوں کو حصول منفعت اور د فع مضرت کی رہنمائی کرتاہے ، انہیں جس چیز کا علم نہیں، اس کا علم عطا کر تا ہے، انہیں توفیق وراستی کی ہدایت دیتا ہے، انہیں تقوی وخشیت سے سر فراز کر تا ہے، ان کے دل کواپنی طرف ماکل اور اپنے تھم کا تابع کر دیتاہے۔

انسان کے لئے اللہ کی ہدایت ور ہنمائی...

اس كى چار قسمىي بين:

یهای قشم: عمومی ہدایت، یعنی: ہر نفس کو زندگی کی مصلحتوں اور ضروریات کی رہنمائ کرنا، یہ ہدایت تمام قشم کے حیوان کو شامل ہے،خواہ حیوان ناطق ہویا بے زبان جانور ، چرند ویرند ہوں یا چویائے ، فضیح زبان ہویا عجمی۔ دوسری قشم: مکلف بندوں کو حق وراستی کی رہنمائی ، جو کہ دراصل: اللہ عزیز وبرتر کا اپنی مخلوق پر حجت ( قائم کرنا)ہے،جو کسی بندے کو اس وقت تک عذاب نہیں دیتاجب تک کہ اس پر ججت نہ قائم کر دے۔

الله ياك وبرتر كا فرمان ہے:

{وَأَمَّا ثَمُودُ فَهَدَيْنَا هُمْ فَٱللَّتَ حَبُّواْ ٱلْعَمَىٰ عَلَى ٱلْهُدَىٰ } [سورة فصلت:17] ترجمہ:رہے شمود، سوہم نے ان کی بھی رہبری کی پھر بھی انہوں نے ہدایت پر اندھے بین کوتر جیج دی۔ تیسری قسم: توفیق و راستی کی ہدایت دینااور حق کو قبول کرنے اور اس سے راضی رہنے کے لئے شرح صدر سے نوازنا، الله ياك وبرتر كا فرمان ہے:



{وَمَن يَهْدِ ٱللَّهُ فَهُوَ ٱلْمُهْتَدِّ } [سورة الإسراء:97]

ترجمہ: جس کو اللہ ہدایت دے، سوہدایت پانے والا وہی ہے۔

نيز فرمايا: { وَمَن يُؤْمِنُ بِأَسَّهِ يَهْدِ قَلْبَهٌ } [سورة التغابن: 11]

ترجمہ:جواللّٰدیر ایمان لائے اللّٰداس کے دل کو ہدایت دیتاہے۔

اسی لئے اللہ نے اپنے بندوں کو بیہ تھکم دیا ہے کہ وہ اس سے ہدایت طلب کریں، بلکہ بیر رہنمائی فرمائی ہے کہ وہ ہر رکعت میں اللہ سے ہدایت کی دعا کریں:

{ٱهْدِنَا ٱلصِترَٰطَ ٱلْمُسْتَقِيمَ} [سورة الفاتحة: 6]

ترجمه: ہمیں سید ھی (اور سیجی)راہ د کھا۔

چوتھی قسم: قیامت کے دن جنت اور جہنم کی رہنمائی کرنا، اللہ پاک وہرتر کا فرمان ہے:

(سَيَهْدِيهِمْ وَيُصلِحُ بَالَهُمْ) [سورة مُد:5]

ترجمہ: انہیں راہ دکھائے گا اور ان کے حالات کی اصلاح کر دے گا۔

نيز فرمايا: { وَقَالُواْ ٱلْحَمْدُ سِّهِ ٱلَّذِي هَدَلنَا لِهَٰذَا وَمَا كُنَّا لِنَهْتَدِيَ لَوْلَا أَنْ هَدَلنَا ٱللَّهُ } [سورة اللَّع اف:43]

ترجمہ: اللہ کا (لا کھ لا کھ) شکر ہے جس نے ہم کو اس مقام تک پہنچایا اور ہماری کبھی رسائی نہ ہوتی اگر اللہ تعالی ہم کو نہ پہنچا تا۔

رہی بات جہنم کی رہنمائی کی تواللہ عزیز وبرتراس بارے میں فرما تاہے:

{اَحْشُرُواْ الَّذِينَ ظَلَمُواْ وَأَزْوَجَهُمْ وَمَا كَانُواْ يَعْبُدُونَ مِن دُونِ السِّهِ فَالْهَدُوهُمْ إِلَىٰ وَسُرُطِ الْجَحِيمِ } [سورة الصافات: 22-23]

ترجمہ: ظالموں کو اور ان کے ہمر اہیوں کو اور جن کی وہ اللہ تعالی کے علاوہ پرستش کرتے تھے، (ان سب کو ) جع کر کے انہیں دوزخ کی راہ د کھا دو۔

## جس قدر آپ کی ہدایت میں اضافہ ہو گاای قدر آپ کی ترقی بھی بڑھے گی...

ہدایت وہ سب سے بڑی نعمت ہے جس سے (الہادی / ہدایت دینے والا اللہ) اپنے بندے کو سر فراز کر تاہے، اس کے علاوہ ہر ایک نعمت فناہو جانے والی ہے۔

علائے را سخین (پختہ علم والے) سب سے زیادہ اس نعمت کے حریص ہوتے ہیں، اوروہ اللہ سے دعا کرتے ہیں کہ یہ نعمت ان سے زاکل نہ ہو: {رَبَّنَا لَا تُزِعُ قُلُوبَنَا بَعْدَ إِذْ هَدَيْتَنَا } [سورة آل عمران:8]
ترجمہ: اے ہمارے رب! ہمیں ہدایت وینے کے بعد ہمارے دل ٹیڑھے نہ کر دے۔

ہدایت کی کوئی انتہا نہیں ہے، خواہ بندہ اس کے جس مقام پر بھی فائز ہوجائے! اس کی ہدایت کے اوپر بھی کوئی نہ کوئی ہدایت ہوتی ہے، جس کی کوئی انتہا نہیں ہے، جب جب بندہ اپنے کوئی ہدایت ہوتی ہے، جس کی کوئی انتہا نہیں ہے، جب جب بندہ اپنے پرورد گار کا تقوی اختیار کرتا ہے، تب تب اسے دوسر کی ہدایت کی ترقی ملتی ہے، چنال چہ جب تک اس کے اندر تقوی بڑھتار ہتا ہے، تب تک اس کے اندر تقوی بڑھتار ہتا ہے، تب تک اس کی ہدایت میں بھی اضافہ ہو تار ہتا ہے، اللّٰہ یاک وبرتر کا فرمان ہے:

{وَيَزِيدُ ٱللَّهُ ٱلَّذِينَ ٱهْتَدَوْ الْهُدُى } [سورة مريم:76] ترجمہ: ہدایت یافتہ لوگوں کو اللہ تعالی ہدایت میں بڑھا تاہے۔



جب جب تقوی کا کوئی حصہ اس سے فوت ہو تاہے، تب تب اس کے بقدر ہدایت کا حصہ بھی اس سے کا فور ہو تا ہے، اور جسے ہدایت نصیب ہو جاتی ہے، اسے در اصل ہیشگی کی نعمت حاصل ہو جاتی ہے، اللہ پاک وبر تر کا فرمان ہے:

{ٱهْدِنَا ٱلصِرِّطَ ٱلْمُسْتَقِيمَ صِرِّطَ ٱلَّذِينَ أَنْعَمْتَ عَلَيْهِمْ } [سورة الفاتية: 6-7]

ترجمہ: ہمیں سیر ھی (اور سچی )راہ د کھا۔ان لو گوں کی راہ جن پر تونے انعام کیا۔

ہدایت کی علامت: شرح صدر ہے، اللہ پاک وبرتر کا فرمان ہے:

{فَمَن يُرِدِ ٱللَّهُ أَن يَهْدِيَهُ يَشْرَحْ صَدْرَهُ لِلْإِسْلَامِ } [سورة الأنعام: 125]

ترجمہ: جس شخص کواللہ تعالی راستہ پر ڈالنا چاہے اس کے سینہ کو اسلام کے لیے کشادہ کر دیتا ہے۔

جسے اللہ ہدایت عطا کرے ،اسے کوئی گمر اہ نہیں کر سکتا ہے ،اسی طرح جس کو اللہ گمر اہ کر دے ، اسے کوئی ہدایت نہیں دے سکتا، فرمان باری تعالی ہے:

{ وَمَن يُضَلِّلُ اللَّهُ فَمَا لَهُ مِنْ هَادٍ وَمَن يَهْدِ اللَّهُ فَمَا لَهُ مِن مُّضِلً ۗ } [سورة الزمر:36-

تر جمہ: جس کو اللہ گمر اہ کر دے اس کو راہ د کھانے والا کوئی نہیں اور جسے وہ ہدایت دے اسے کوئی گمر اہ کرنے والا نہیں۔

اسى لئے نبی ﷺ اکثروبیشتریہ دعا کیا کرتے تھے:"اللهُم إني أسألُكَ الهُدَى، والتُّقَى، والعَفَافَ، والغِنَى" (لِعن (لِعنی: اے اللہ! میں تجھ سے ہدایت، تقوی، پاک دامنی اور (دل کا) غنی مانگتا ہوں)۔[مسلم]

نيز آپ نے علی ڈلٹٹؤ کو تعلیم دیتے ہوئے فرمایا:"قل: اللهم اهدِین وسَدِّدینِ" (لیعن-دعاکرتے ہوئے یہ-

كهو: اے الله! مجھے ہدایت دے اور مجھے سیدھے راستے پر چلا)۔[مسلم]

نیز آپ علی اللهم! اهدینی فیمن هدیت" نیز آپ علی کوید تعلیم دی که آپ وترکی نماز میں بید دعاکیا کریں:"اللهم! اهدینی فیمن هدیت" (یعنی: الله! جن لوگوں کو تونے ہدایت دی ہے ، مجھے بھی ان لوگوں کے ساتھ ہدایت دے)[بید حدیث صحیح ہے ، اسے ابوداود نے روایت کیا ہے]۔

اطاعت ونافرمانی کے در میان زندگی گزارنے کی ایک خطرنا کی ہیہ ہے کہ آپ یہ نہیں جانتے کہ کس گھڑی آپ کا خاتمہ ہو جائے۔

شیخ الاسلام ابن تیمیہ و شیخ فرماتے ہیں: "گناہ انسانی نفس کے تقاضوں میں سے ہے، اس کئے انسان ہر لمحہ ہدایت کا محتاج ہو تاہے، بلکہ وہ کھانے پینے سے بھی زیادہ ہدایت کا محتاج ہو تاہے "۔

#### ■ آسان کے دروازے پر دست دیجے!

الله عزيز وبرتر ابرجيم عليه السلام كى زبانى ارشاد فرماتا ہے:

{وَقَالَ إِنِّي ذَاهِبٌ إِلَىٰ رَبِّي سَيَهْدِينِ} [سورة الصافات:99]

ترجمہ: اس (ابراہیم علیہ السلام) نے کہامیں تو ہجرت کرکے اپنے پرورد گار کی طرف جانے والا ہوں، وہ ضرور میری رہنمائی کرے گا۔

آپ اپنی کمزوری کے ساتھ اللہ کی طرف جائیں وہ آپ کے پاس اپنی قوت کے ساتھ آئے گا... آپ اپنی ذلت وعاجزی کے ساتھ اللہ کی طرف جائیں وہ اپنی عزت ور فعت کے ساتھ اللہ کی طرف آئے گا.. اپنی وحشت اور خوف کے ساتھ اللہ کی طرف جائیں وہ انس و محبت کے ساتھ آپ کی طرف بڑھے گا... آپ فقر و محتا جگی کے ساتھ اللہ کی طرف جائیں ، وہ اپنی فر اخی و مالد ارکی اور بے نیازی کے ساتھ آپ کی طرف آئے گا.. آپ اپنے حزن و ملال کے ساتھ اللہ کی طرف جائیں، وہ اپنی فر اخی و کشاد گی کے ساتھ اللہ کی طرف بڑھیں وہ اپنی فر حت و شاد مانی کے ساتھ آپ کی طرف آئے گا.. آپ اپنے غم واندوہ کے ساتھ اللہ کی طرف بڑھیں وہ اپنی فر حت و شاد مانی کے ساتھ آپ کی طرف آئے گا.. آپ اپنے غم واندوہ کے ساتھ اللہ کی طرف بڑھیں وہ اپنی فر حت و شاد مانی کے ساتھ آپ کی خر مقدم کرے گا۔



أسيرٌ ذليلٌ حائفٌ لك أخضَع بنونٌ و لا مالٌ هنالك ينفعُ إلهي أجِرني من عذابِك إنني إلهي إذِقني طُعمَ عَفوِك يومَ لا

ترجمہ: میرے معبود! مجھے اپنے عذاب سے نجات عطا کر ، میں تیرا غلام ، ذلیل وخوار ، خا کف وہر اسال ہوں اور تیرے سامنے سرنگوں ہوتا ہوں۔میرے معبود! مجھے اس دن اپنے عفو ودر گزر کی چاشنی سے شاد کام کرنا جس دن نہ اولاد کام آئیں گی اور نہ مال ودولت۔

#### آخری بات..

شیر ازی می الت بین: "میں نے ایک رات اپنے والد کے ساتھ جاگ کر (عبادت کی)، جب کہ ہمارے ارد گرد سارے لوگ سوئے ہوئے تھے، میں نے کہا: ان میں سے کوئی نہیں اٹھا کہ دور کعت نماز بھی ادا کر سکے! انہوں نے فرمایا:
اے میرے بیٹے!اگر تم سوئے رہتے تو یہ بہتر تھا اس بات سے کہ تم مخلوق کی عیب جوئی کرو"۔

آپ کاراہ حق پر قائم رہنے سے آپ کویہ حق نہیں ملتا کہ آپ دوسروں کی گمر اہی کا فداق اڑائیں، یادر کھیں کہ لوگوں کے دل رحمٰن کی دوانگلیوں کے در میان ہیں، انہیں جیسے چاہتا ہے پھیر تار ہتا ہے، اس لئے نہ اپنے عمل پر غرور کریں اور نہ اپنی عبادت پر ، کیوں کہ یہ تو صرف آپ پر اللہ کا احسان ہے، لہذا اللہ سے اپنے لیے ثابت قدمی اور دوسروں کے لیے ہدایت کی دعاکرتے رہے، اللہ نے اپنے نبی سے فرمایا جو تمام انسانوں سے بہتر تھے:

{وَلَوْلَا أَن تَبَّتُنَّكَ لَقَدْ كِدتَّ تَرْكَنُ إِلْيَهِمْ شَيْا قَلِيلًا} [سورة الإسراء:74]

ترجمہ:اگر ہم آپ کو ثابت قدم نہ رکھتے تو بہت ممکن تھا کہ ان کی طرف قدرے قلیل مائل ہوہی جاتے۔

اے اللہ! اے ہدایت دینے والے (پرورد گار!) ہمیں اپنی مشیئت سے (لوگوں کے) اختلاف میں حق کی رہبری فرما، یقینا توجس کو چاہے سید ھی راہ کی طرف رہبری کرتاہے۔





صحیحین میں آیا ہے کہ صلح حدیدیہ کی شروط رسول اللہ علیہ کے صحابہ پر گراں گزریں... عمر بن خطاب کہتے ہیں: میں نبی علیہ کے پاس آیا اور عرض کیا: کیا آپ اللہ کے سیچ پیغمبر نہیں ہیں؟ آپ علیہ نے فرمایا: بے شک ایسا ہی ہے، میں نے کہا: کیا ہم حق پر اور ہمار اوشمن باطل پر نہیں؟ آپ نے فرمایا: کیوں نہیں، ایسے ہی ہے، میں نے عرض کیا: تو پھر ہم اپنے دین کو کیوں ذلیل کرتے ہیں؟ آپ نے فرمایا: بلاشبہ میں اللہ کارسول ہوں اور میں اس کی نافرمانی نہیں کرتا، وہ میر امد دگارہے" [یہ الفاظ بخاری کے روایت کردہ ہیں]

تعاليتَ يا من تجعلُ الحقَ يَغلبُ ويَهزِمُ شرًا قد تمادى يخرِّبُ فأنت الذي تُعطى الحقوقَ لأهلها فأنت الذي تُعطى الحقوقَ لأهلها

ترجمہ:اے وہ (پالنہار)جو حق کوغالب رکھتا،اور تخریب کار شر اور بدی کوشکست دیتاہے، توہی حقد اروں کو حقوق بہم پہنچا تاہے، تیری نصرت ومد دسب سے مضبوط اور قریب ہے۔

الله تعالى اپنى بلند وبرتر ذات كے بارے ميں ارشاد فرما تاہے:

{ فَاعْلَمُوٓ الْأَنَّ اللَّهَ مَوْلَلكُمْ نِعْمَ الْمَوْلَىٰ وَنِعْمَ النَّصِيرُ } [سورة الأنفال:40] ترجمه: يقين ركيس كه الله تعالى تمهاراكار سازب، وه بهت اچهاكار سازب اور بهت اچهامد د گارب.



ہمارا پاک وبرتر پرورد گاروہ ہے (جس کاوعدہ ہے کہ وہ) اپنے رسولوں، نبیوں اور ولیوں کو دنیا میں اور اس دن کھی جب گواہی دینے والے کھڑے ہوں گے، ان کے دشمنوں پر نفرت وفتح عطاکرے گا، اللہ پاک وبرتر کا فرمان ہے: {إِنَّا لَنَنصُرُ رُسُلُنَا وَ اللَّذِينَ ءَامَنُواْ فِي ٱلْحَيَوٰةِ ٱلدُّنْيَا وَيَوْمَ يَقُومُ ٱلْأَشْلَهُ } [سورة فافر: 51]

ترجمہ: یقیناً ہم اپنے رسولوں کی اور ایمان والوں کی مد د زند گانی د نیامیں بھی کریں گے اور اس دن بھی جب گواہی دینے والے کھڑے ہوں گے۔

ہمارا پرورد گار کمزوروں کی مدد کرتا اور مظلوموں کے جوروستم کو دور کرتا ہے، خواہ وہ کا فرہی کیوں نہ ہوں، اس لئے کہ اللّٰہ کے علاوہ ان کا کوئی حامی ومد دگار نہیں ہوتا۔

ہمارا پروردگار عروم موں کو ان کے دشمنوں پر فتح و نفرت سے نواز تا ہے، خواہ وہ خارجی دشمن ہوں جیسے کافر اور ظالم لوگ، یا وہ داخلی دشمن ہوں جیسے نفس اور شیطان، یہ دونوں دشمن مومن کے لئے اس کے خارجی دشمن سے بھی زیادہ نقصاندہ ہیں: {وَ ٱلَّذِینَ جَهَدُو اْ فِینَا لَنَهْدِیَنَّهُمْ سُدُبُلُنَا ۚ وَإِنَّ ٱللَّهَ لَمَعَ ٱلْمُحْسِنِينَ}

[سورۃ العکبوت: 69]

ترجمہ:جولوگ ہماری راہ میں مشقتیں بر داشت کرتے ہیں ہم انہیں اپنی راہیں ضرور د کھادیں گے۔یقینااللہ تعالی نیکو کاروں کاساتھی ہے۔

جب الله كى نفرت نازل ہوتى ہے، تو جے اس كى مدد حاصل ہوتى ہے اسے نہ كوئى زير كر سكتا ہے اور نہ كوئى رسوا: {إِن بَنصنُرْ كُمُ ٱللَّهُ فَلَا غَالِبَ لَكُمُّ } [سورة آل عمران: 160]

ترجمہ: اگر اللہ تعالی تمہاری مدد کرے توتم پر کوئی غالب نہیں آسکتا۔



## 

مومن بندوں کواللہ عزیز وبرتر مختلف قسم کی نصرت سے نواز تاہے، جہاں سے بندے کو گمان بھی نہیں رہتا، نصرت الہی کی اقسام بے حدو بے شار ہیں:

کبھی فرشتوں کے ذریعے ان کی تائید و حمایت کرتا ہے، جیسا کہ نبی اور صحابہ کے ساتھ غزوہ بدر میں ہوا، کبھی ہوا کے ذریعے ان کی مد دکرتا ہے، جیسا کہ عادو شمو د کے ساتھ اور غزوہ احزاب میں ہوا، یاابا بیل نامی پرندوں کو بھیج کران کی مد دکرتا ہے، جیسا کہ اصحاب فیل کے قصے میں نظر آتا ہے، یابلند آواز کے ذریعے (دشمن کو تہ وبالا کر دیتا ہے)، جیسا کہ قوم شمو د کے ساتھ ہوا، یاز میں دوز کر کے (دشمن کو بے نام ونشاں کر دیتا ہے) جیسے قارون کے ساتھ کیا، یاان کی (بستی کو اوپر اٹھاکر) اوند ھے منہ نیچ گرا دیتا ہے، جیسا کہ قوم لوط کے ساتھ ہوا، یاطوفان کو (دشمنوں) پر مسلط کر دیتا ہے، جیسا کہ قوم فوح کے ساتھ ہوا، یاستھ ہوا۔

الله عزیز وبرتر کی فوجیں بے شار ہیں،اللہ اپنے ارادے پر غالب ہے اور وہ ہر چیز پر قادر ہے۔ مد دونصرت کی شکل مجھی ہے ہوتی ہے کہ دشمنوں پر فتح اور غلبہ حاصل ہو تا ہے، جیسے داود، سلیمان علیہاالسلام اور نبی علیہ کے ساتھ ہوا۔

اس کی شکل کبھی میہ ہوتی ہے کہ رسولوں کی زندگی میں ہی جھٹلانے والوں سے انتقام لیاجا تاہے ، جیسے کہ قوم نوح ، قوم لوط اور فرعون وغیر ہ کی ہلاکت۔ یار سولوں کی موت کے بعد (ان سے انتقام لیاجا تاہے )، جیسا کہ یجی علیہ السلام کی وفات کے بعد ان کے قاتلوں پر بختیفر کومسلط کر دیا اور عیسی علیہ السلام کے قتل کی سازش رچنے والوں پر روم کومسلط کر دیا۔



الله عزيز وبرتر كافرمان م : {إِنَّا لَنَنصنُرُ رُسُلَنَا وَٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ فِي ٱلْحَيَوٰةِ ٱلدُّنْيَا وَيَوْمَ يَقُومُ اللهُ عَنِير وبرتر كافرمان م : {إِنَّا لَنَنصنُرُ رُسُلَنَا وَٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ فِي ٱلْحَيَوٰةِ ٱلدُّنْيَا وَيَوْمَ يَقُومُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ

ترجمہ: یقیناہم اپنے رسولوں کی اور ایمان لانے والوں کی مد د زند گانی د نیامیں بھی کریں گے اور اس دن بھی جب گواہی دینے والے کھڑے ہول گے۔

## • كافى (وشافى)جواب...

سدی کہتے ہیں: "انبیائے کرام اور مومنوں کو دنیامیں (ان کے دشمنوں کے ہاتھوں) قتل کر دیاجا تا تھاجب کہ وہ نصرت یافتہ اور فتح یاب ہوتے تھے، وہ یوں کہ وہ قوم جو ان انبیاء اور مومنوں کے ساتھ ایساکرتی تھی، وہ اس کہ وہ قوم جو ان انبیاء اور مومنوں کے ساتھ ایساکرتی تھی، وہ اس وقت تک فنانہ ہوتی جب تک کہ اللہ ایسی قوم نہ بھیج دیتا جو ان سے ان مقتولوں کا بدلہ لیتی، اس طرح اس آیت سے جو اشکال پیدا ہو تا ہے، وہ دور ہو جاتا ہے "۔

دوسر الشکال جو بعض لوگ اس فرمان باری تعالی کے تعلق سے پیش کرتے ہیں: { وَلَن يَجْعَلَ اللَّهُ لِلْكَٰفِرِينَ عَلَى اللَّمُؤَمِنِينَ سَبِيلًا } [سورة النساء: 141]

ترجمہ: الله تعالى كافروں كوايمان والوں پر ہر گزراہ نہ دے گا۔

تو آخرت کے تعلق سے اس میں کوئی اشکال نہیں ہے۔

رہی بات دنیا کی تواس کا جواب یہ ہے جیسا کہ ابن القیم محتالیہ نے لکھاہے:

"اگرايمان ميں كى آجائے گى توايمان كى اس كى كے بقدر ان كے دشمنوں كو ان پر راه مل جائے گى۔ كيوں كه مومن قوى و تو نگر، غالب و زور آور، كامياب و فتح ياب ہو تاہے: {إِنَّا لَنَنصُرُ رُسُلَنَا وَ اللَّذِينَ ءَالبُ وَرَوْرَ آور، كامياب و فتح ياب ہو تاہے: {إِنَّا لَنَنصُرُ رُسُلَنَا وَ اللَّذِينَ ءَاللَّهُ اللَّهُ اللْمُعْلَى اللَّهُ اللْمُلْعُلِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ



ترجمہ: یقیناہم اپنے رسولوں کی اور ایمان لانے والوں کی مد د زند گانی دنیامیں بھی کریں گے اور اس دن بھی جب گواہی دینے والے کھڑے ہوں گے۔

کافروں کے جس تسلط اور غلبہ کامشاہدہ مسلمان موجو دہ زمانے میں کررہے ہیں،اس کی وجہ وہ کمی وزیادتی ہے جو مسلمانوں نے خود اپنے دین کے اندر ایجاد کی ہے،اگر وہ اس سے توبہ کرلیں اور ان کا ایمان مکمل ہو جائے، تواللہ عزیز وبرتر کی طرف سے نصرت ومدد آکر رہے گی:

{وَ عَدَ ٱللَّهِ لَا يُخْلِفُ ٱللَّهُ وَعَدَهُ } [سورة الروم: 6]

ترجمہ: الله کاوعدہ ہے ، الله تعالی اپنے وعدے کا خلاف نہیں کر تا۔

نصرت کی قیمت: ایمان، (دشمن کے مقابلے کی) تیاری اور صبر وشکیبائی ہے، کیوں کہ اللہ تعالی فرما تاہے:

{ وَكَانَ حَقًّا عَلَيْنَا نَصْرُ ٱلْمُؤْمِنِينَ } [سورة الروم: 47]

ترجمہ: ہم پر مومنوں کی مدد کرنالازم ہے۔

نيز فرمايا: {وَأَعِدُّواْ لَهُم مَّا ٱسْتَطَعْتُم مِّن قُوَّة } [سورة الأنفال:60]

ترجمہ: تم ان کے مقابلے کے لئے اپنی طاقت بھر قوت کی تیاری کرو۔

الله تعالى فرما تا ہے: { وَإِن تَصتبِرُواْ وَتَتَقُواْ لَا يَضُرُّكُمْ كَيْدُهُمْ شَيْلًا } [سورة آل عمران:120] ترجمہ: تم اگر صبر كرو توان كا مكر تمهيں كچھ نقصان نہ دے گا۔

نبی علیہ سے وارد ہے، آپ نے فرمایا:".... نصرت ومدد صبر کے ساتھ آتی ہے"[بیر حدیث صحیح ہے، اسے احمد نبی علیہ اسے نے مندمیں روایت کیاہے]۔



(جب بیہ صفات مومن کے اندر پیدا ہو جائیں) تب جاکر ناصر ومدد گار اور کار ساز پرورد گار کی مدد نازل ہوتی ہے، کیوں کہ اللّٰہ عزیز وبرتر کا فرمان ہے:

{ وَمَا ٱلنَّصْرُ إِلَّا مِنْ عِندِ ٱللَّهِ } [سورة آل عمران:126] ترجمه: مدد توالله بي كي طرف سے ہے۔

نيز فرمايا: {إِن يَنصنُرْكُمُ ٱللَّهُ فَلَا غَالِبَ لَكُمُّ } [سورة آل عمران:160]

ترجمہ: اگر اللہ تعالی تمہاری مدد کرے توتم پر کوئی غالب نہیں آسکتا۔

جب الله عزيز وبرتر آپ كے ساتھ ہو گاتو آپ كو كون زير كر سكتاہے؟

اور اگر اللہ آپ سے نظر کرم پھیر لے تو کون آپ کا ناصر ومدد گار ہو گا؟

جس نے اللہ کی پناہ لی، اللہ اس کے لئے کافی ہو گیا اور اس کی شان ومرتبت بلند ہو گئی:

{ وَٱعْتَصِمُواْ بِٱللَّهِ هُوَ مَوْلَلكُمُّ فَنِعْمَ ٱلْمَوْلَىٰ وَنِعْمَ ٱلنَّصِيرُ } [سورة الحج: 78]

ترجمہ: الله کومضبوط تھام لو، وہی تمہاراولی اور مالک ہے۔ پس کیا ہی اچھامالک ہے اور کتنا ہی بہتر مد د گار ہے۔

مومن دوسرے مومن کو محبوب رکھتا ہے، غائبانے میں بھی اس کی مدد کر تاہے، گرچہ ان کے در میان ملک اور وقت کا فاصلہ ہی کیوں نہ ہو۔

اے اللہ! اے مد دگار! کا فروں کے خلاف ہماری مد د فرما۔



ایک حکیم ودانا شخص سے کہا گیا: کیابات ہے کہ آپ ہمیشہ لاکٹی پکڑے رہتے ہیں جب کہ نہ تو آپ عمر دراز ہیں اور نہ ہی بیار؟ انہوں نے جواب دیا: تا کہ میں یادر کھوں کہ میں مسافر ہوں۔

> عليَّ ولا أني تَّحنيتُ من كِبرِ و لكنني أَلزَمتُ نفسي حملَها لأُعلِمَها أن المقيمَ على سفر

حَملتُ العصا لا الضَعفُ أوجبَ حَملَها

ترجمہ: میں نے لاتھی پکڑلی اس لئے نہیں کہ کمزوری نے مجھے اس کامختاج کر دیا، اور نہ ہی اس لئے کہ کبر سنی کی وجہ سے میری کمر جھک گئی، بلکہ میں نے لاکھی پکڑنے کو اپنے اوپر لازم کر لیا تا کہ اپنے نفس کو بیہ بتاسکوں کہ (میری زندگی)ایک سفر ہے۔

مسافر کے لئے یہ اعلان کر دیجئے کہ تمہارے لئے اس دنیامیں (ہمیشگی) کا قیام نہیں ہے، اس لئے دنیاسے زیادہ جی نہ لگاؤ، یہ اعلان اللہ عزیز وبرتر کے اس فرمان میں بھی آیاہے:

(إِنَّا نَحْنُ نَرِثُ الْأَرْضَ وَمَنْ عَلَيْهَا وَإِلَيْنَا يُرْجَعُونَ) (سورة مريم: 40)

ترجمہ: خود زمین کے اور تمام زمین والوں کے وارث ہم ہی ہوں گے اور سب لوگ ہماری ہی طرف لوٹا کر لائے حائیں گے۔

اللّٰدياك وبرتر وہ ہے جو: وارث ہے۔



آ ہے ہم اللہ پاک وبرتر کے اسم گرامی (وارث) پر غور و فکر کرتے اور خود کو اس کی یاد دلاتے ہیں، تا کہ اللہ ہم پررحم فرمائے، اللہ پاک وبرتر کا فرمان ہے:

(وَإِنَّا لَنَحْنُ ثُحْيِي وَثُمِيتُ وَنَحْنُ الْوَارِثُونَ) (سورة الحجر: 23)

ترجمہ: ہم ہی جلاتے اور مارتے ہیں اور ہم ہی (بالآخر)وارث ہیں۔

ہمار اعزیز وبر ترپر ورد گار تمام مخلو قات کی فناکے بعد بھی باقی رہنے والاہے ، زمینوں اور تمام تر آسانوں میں رہنے والی ہر ایک چیز کے زوال کے بعد تمام چیز وں کاوارث بننے والاہے۔

ہماراعزیز وبر ترپر ورد گار کسی کے وارث بنانے کے بناہی وارث ہے ،وہ ہمیشہ باقی رہنے والاہے ،اس کی بادشاہت کوزوال نہیں ،اللہ یاک وبر تر کا فرمان ہے:

(إِنَّا نَحْنُ نَرِثُ الْأَرْضَ وَمَنْ عَلَيْهَا وَإِلَيْنَا يُرْجَعُونَ) (سورة مريم: 40)

ترجمہ: خود زمین کے اور تمام زمین والوں کے وارث ہم ہی ہوں گے اور سب لوگ ہماری ہی طرف لوٹا کر لائے جائیں گے۔ جائیں گے۔

ہمارا پاک وبرتر پرورد گار ہمیشہ سے تمام تر اشیاء کا مالک ہے ، جسے چاہتا ہے ان چیز وں کا وارث اور جانشیں بناتا ہے، فرمان باری تعالی ہے:

(إِنَّ الْأَرْضَ لِلَّهِ يُورِثُهَا مَنْ يَشَاءُ مِنْ عِبَادِهِ وَالْعَاقِبَةُ لِلْمُتَّقِينَ) (سورة الأعراف: 128)

ترجمہ: یہ زمین اللہ تعالی کی ہے، اپنے بندوں میں سے جس کو چاہے وہ مالک بنادے اور اخیر کامیابی ان ہی کی ہوتی ہے جو اللہ سے ڈرتے ہیں۔

ہمارا پاک وبرتر پرورد گاروہ ہے جو د نیامیں مومنوں کو کا فروں کے گھروں کا وارث بنا تاہے اور آخرت میں بھی انہیں (جنت کے )منازل کاوارث بنائے گا۔

جہاں تک دنیا کی بات ہے تواس تعلق سے اللہ تعالی فرما تاہے:

(وَأُورَتُكُمْ أَرْضَهُمْ وَدِيَارَهُمْ وَأَمْوَالْهُمْ وَأَرْضًا لَمْ تَطَغُوهَا) (سورة الأحزاب: 27)

ترجمہ: اس نے تمہیں ان کی زمینوں کا اور ان کے گھر بار کا اور ان کے مال کا وارث بنادیا اور اس زمین کا بھی جس کو تمہارے قد موں نے روندا نہیں۔

رہی بات آخرت کی تواللہ پاک وبرتر فرما تاہے:

(تِلْكَ الْجُنَّةُ الَّتِي نُورِثُ مِنْ عِبَادِنَا مَنْ كَانَ تَقِيًّا) (سورة مريم: 63)

ترجمہ: یہ ہے وہ جنت جس کا وارث ہم اپنے بندوں میں سے انہیں بناتے ہیں جو متقی ہوں۔

نیز فرمان باری تعالی ہے:

(وَنَزَعْنَا مَا فِي صُـدُورِهِمْ مِنْ غِلِّ بَحْرِي مِنْ تَحْتِهِمُ الْأَنْهَارُ وَقَالُوا الْحُمْدُ لِلَّهِ الَّذِي هَدَانَا لِهَذَا وَمَا كُنَّا لَهِ لَكُمْ الْجُنَّةُ أُورِثْتُمُوهَا بِمَا كُنْتُمْ تَعْمَلُونَ) لِنَهْ تَدِي لَوْلَا أَنْ هَدَانَا اللَّهُ لَقَدْ جَاءَتْ رُسُلُ رَبِّنَا بِالْحُقِّ وَنُودُوا أَنْ تِلْكُمُ الْجُنَّةُ أُورِثْتُمُوهَا بِمَا كُنْتُمْ تَعْمَلُونَ) (الأعراف: 43)



ترجمہ: جو کچھ ان کے دلوں میں (کینہ) تھا ہم اس کو دور کر دیں گے۔ان کے بنچے نہریں جاری ہوں گی اور وہ لوگ کہیں گے کہ اللہ کا (لا کھ لا کھ) شکر ہے جس نے ہم کو اس مقام تک پہنچایا اور ہماری کبھی رسائی نہ ہوتی اگر اللہ تعالی ہم کو نہ پہنچایا اور ان سے پکار کر کہاجائے گا کہ اس جنت کے تم وارث بنائے گئے ہوائے اعمال کے بدلے۔

الله عزیز وبرتر کی کتاب ہدایت وعزت اور سربلندی و کامر انی کی کتاب ہے جس کا وارث الله تعالی اپنے چنیدہ اور معزز بندوں کو بنا تاہے، فرمان الہی ہے:

(ثُمُّ أَوْرَثْنَا الْكِتَابَ الَّذِينَ اصْطَفَيْنَا مِنْ عِبَادِنَا فَمِنْهُمْ ظَالِمٌ لِنَفْسِهِ وَمِنْهُمْ مُقْتَصِدٌ وَمِنْهُمْ سَابِقٌ بِالْخَيْرَاتِ بِإِذْنِ اللَّهِ ذَلِكَ هُوَ الْفَصْلُ الْكَبِيرُ) (فاطر: 32)

ترجمہ: ہم نے ان لوگوں کو اس کتاب کا وارث بنایا جن کو ہم نے اپنے بندوں میں سے پیند فرمایا۔ پھر بعضے تو ان میں اپنی جانوں پر ظلم کرنے والے ہیں اور بعضے ان میں متوسط درجے کے ہیں اور بعضے ان میں اللہ کی توفیق سے نیکیوں میں ترقی کئے جاتے ہیں۔ یہ بڑا فضل ہے۔

## • حقیقی ملکیت...

مومن کا جانشیں ہونااور اس کا اپنے رب کے پاس لوٹ کر جانا (اس کی تفصیل یہ ہے کہ): مومن پر اللہ کی کرم فرمائی ہے کہ: اس نے اسے اپنی عطا کر دہ نعمتوں میں سے خرچ کرنے کا حکم دیا، جب کہ یہ ساری نعمتیں اسی پاک وبرتر کی خالص ملکیت ہیں، نیز اس پر بڑے اجر و ثواب کا وعدہ فرمایا، فرمان باری تعالی ہے:

(آمِنُوا بِاللَّهِ وَرَسُولِهِ وَأَنْفِقُوا مِمَّا جَعَلَكُمْ مُسْتَخْلَفِينَ فِيهِ فَالَّذِينَ آمَنُوا مِنْكُمْ وَأَنْفَقُوا لَهُمْ أَجْرٌ كَبِيرٌ) (الحديد: 7)

ترجمہ: اللہ پر اور اس کے رسول پر ایمان لے آؤاور اس مال میں سے خرچ کروجس میں اللہ نے تنہیں (دوسروں ) ) کا جانشیں بنایا ہے ، پس تم میں سے جو ایمان لائیں اور خیر ات کریں انہیں بہت بڑا تواب ملے گا۔

نیز الله تعالی نے فرمایا:

(وَمَا لَكُمْ أَلَّا تُنْفِقُوا فِي سَبِيلِ اللَّهِ وَلِلَّهِ مِيرَاثُ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ) (الحديد: 10)

ترجمہ: تمہیں کیا ہو گیاہے جو تم اللہ کی راہ میں خرچ نہیں کرتے ؟ در اصل آسانوں اور زمینوں کی میر اٹ کامالک (تنہا) اللہ ہی ہے۔

معلوم ہوا کہ حقیقی ملکیت وہی ہے جو بندہ آخرت کے لئے ذخیرہ کرتاہے۔

صیحے مسلم میں مطرف اپنے والد عبد اللہ بن شخیر رضی اللہ عنہ سے روایت کرتے ہیں، وہ فرماتے ہیں: میں نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کی خدمت میں حاضر ہواجب کہ آپ سورت الہا کم التکاثر کی تلاوت فرمارہے تھے۔ آپ نے فرمایا:
"ابن آدم کہتا ہے میر امال، میر امال۔ آدم کے بیٹے! تیرے مال میں سے تیرے لیے صرف وہی ہے جو تم نے کھا کر فنا
کر دیا، یا پہن کر پر اناکر دیا، یاصد قد کر کے آگے بھیج دیا"۔

مومن یہ جانتا ہے کہ اس کا ہاتھ امانت دار کا ہاتھ ہے ، جو پچھ اس کے ہاتھ میں ہے وہ اللہ کی امانت ہے اور اللہ یہ دیکھ رہاہے کہ وہ (اس امانت کے ساتھ) کیا کرتاہے!

وما المالُ والأهلونَ إلا وَدَائِعُ ولا بُدَّ يومًا أن تُردَّ وَدَائِعُ

ترجمه: مال ودولت اور اہل وعیال سب امانت ہیں،جو ایک دن ضرور لوٹا دی جائے گی۔

• دعا کی وحی...





آپ جان لیس کہ اس اسم گرامی کے ذریعے اللہ کی قربت حاصل کرنااللہ پاک وبرتر کے اس فرمان کے عموم میں داخل ہے:

(وَلِلَّهِ الْأَسْمَاءُ الْحُسْنَى فَادْعُوهُ كِمَا) (الأعراف: 180)

ترجمہ: اچھے اچھے نام اللہ ہی کے لیے ہیں سوان ناموں سے اللہ ہی کوموسوم کیا کرو۔

بطور خاص جس چیز کی دعا کی جائے ، اس کے در میان اور مذکورہ اسم گرامی کے در میان جو مناسبت ہو ، اس کا خیال رکھاجائے ، جیسا کہ اللہ کے نبی زکر یاعلیہ السلام کی اس دعامیں آپ ملاحظہ کر سکتے ہیں:

(وَزَكْرِيًّا إِذْ نَادَى رَبَّهُ رَبِّ لَا تَذَرْنِي فَرْدًا وَأَنْتَ خَيْرُ الْوَارِثِينَ) (الأنبياء: 89)

ترجمہ:ز کریاعلیہ السلام کویاد کروجب اس نے اپنے رب سے دعا کی کہ اے میرے پرورد گار! مجھے تنہانہ جھوڑ، تو سب سے بہتر وارث ہے۔

نيز فرمايا: (فَهَبْ لِي مِنْ لَدُنْكَ وَلِيًّا يَرِثُنِي وَيَرِثُ مِنْ آلِ يَعْقُوبَ وَاجْعَلْهُ رَبِّ رَضِيًّا) (سورة مريم: 5-

ترجمہ: تو مجھے اپنے پاس سے وارث عطا فرما۔جو میر انجھی وارث ہو اور لیقوب علیہ السلام کے خاندان کا بھی جانشین اور میرے رب!تواسے مقبول بندہ بنالے۔

مذکورہ وراثت سے مراد: علم ونبوت اور دعوت الی الله کی وراثت ہے، ناکہ مال ودولت کی وراثت، الیی ہی مبارک وراثت کاذکر الله تعالی کے اس فرمان میں بھی ہواہے:

(وَوَرِثَ سُلَيْمَانُ دَاوُودَ) (النمل: 16)





ترجمہ: داؤد کے وارث سلیمان ہوئے۔

نبی صلی الله علیه وسلم کی صحیح حدیث ہے، آپ دعا کیا کرتے تھے:

"اللهم أُمتِعني بِسَمعي وبصري، واجعلهما الوارثَ مني" (يعنى: الله المير عان اور آنكه كو ركه اور تادم حيات ان كي حفاظت فرما)\_

## [ پیر حدیث صحیح ہے ، اسے حاکم نے المتدرک میں روایت کیاہے]

علاء نے اس نام کے تعلق سے بیراشارہ بھی فرمایا ہے: بندہ کو چاہئے کہ میراث کے حقوق کی ادائیگی میں اللہ سے ڈرے، اور کسی بھی وارث پر ظلم نہ کرے۔

اے اللہ! ہم تجھ سے تیرے اسم گرامی (الوارث) کے حوالے سے بید دعا کرتے ہیں کہ: ہمیں ساعت وبصارت سے مالا مال کر اور ہمارے کان اور آنکھ کو تادم حیات محفوظ رکھ۔





# (۸۵) الشّافِي جلجلاله

صحیحین میں آیاہے کہ نبی سَلَیْ ایک اعرابی کے پاس اس کی عیادت کے لیے تشریف لے گئے۔ آپ نے اس کی تشریف کے گئے۔ آپ نے اس کی تشریف کے فرمایا: "فکر کی کوئی بات نہیں، یہ بیاری گناہوں سے پاک کرنے والی ہے "۔ اس اعرابی نے کہا: آپ کہتے ہیں: یہ پاک کرنے والی ہے؟ ہر گز نہیں بلکہ یہ تو بخار ہے جو ایک بوڑھے پر غالب آگیا ہے اور اسے قبر تک پہنچا کر رہے گا۔ نبی سَلَیْ اَیْکِا نے فرمایا: "پھر ایسا ہی ہوگا!"۔

انسان کی شفایابی اور اس کی بیاری کی پائید اری عام طور پر خود اس کی نفسیات کا نتیجہ ہوتی ہے، جب ہمارے ذہن ودل میں اچھے خیالات آتے ہیں توہم خوش رہتے ہیں، اور جب شفایابی، نیک فالی اور اللہ سے حسن ظن پر مبنی خیالات ہم پر غالب رہتے ہیں توہم اذن الہی سے شفایاب ہو جاتے ہیں، لیکن جب بیاری کے خیالات اور (تشویشناک) وساوس ہمارے او پر غالب ہوتے ہیں توہم عموماً بیاری ہی کی حالت میں پڑے رہتے ہیں۔

ہمارے پاک وبر تر پر ورد گارنے ہر بیمار شخص کے لئے امید کا دروازہ کھول رکھاہے، فرمان باری تعالی ہے: (ادْعُونِي أَسْتَجِبْ لَكُمْ) (غافر: 60)

ترجمہ: مجھ سے دعا کرو میں تمہاری دعاؤں کو قبول کروں گا۔

نيز فرمان بارى تعالى ب: (وَ لِلَّهِ الْأَسْمَاءُ الْحُسْنَى فَادْعُوهُ كِمَا) (الأعراف: 180)

ترجمہ: اچھے اچھے نام اللہ ہی کے لیے ہیں سو ان ناموں سے اللہ ہی کو موسوم کیا کر۔



الله کے اسائے حسنی میں (الشافی / شفادینے والا) بھی ہے، آپ اس مبارک نام کے توسط سے الله کی قربت حاصل کریں، تا کہ اپنی مراد پاسکیں اور آپ کی ضرورت پوری ہو۔

نبی صلی اللہ علیہ وسلم جب کسی مریض کی عیادت کو تشریف لے جاتے یاکسی مریض کو آپ کے پاس لایاجا تا تو آپ يه دعا يرص عنه ﴿ أَذْهِبِ البَّاسَ رَبَّ النَّاسِ، اشْفِ وَأَنْتَ الشَّافِي، لاَ شِفَاءَ إِلَّا شِفَاؤُك، شِفَاءً لاَ يُغَادِرُ سَقَمًا»

ترجمہ:"اے لوگوں کے رب! بیاری دور کردے، شفا عطا فرما، تو ہی شفا دینے والا ہے تیری شفا کے علاوہ کوئی شفا نہیں ایسی شفا دے جس کے بعد کوئی مرض باقی نہ رہے "۔

[اسے بخاری ومسلم نے روایت کیاہے]

لغت میں شفاء کے معنی ہوتے ہیں: بیاری سے نجات یانا۔

ہمارا پاک وہر ترپر ورد گاروہ ہے جو بیاریوں کو دور کر تاہے، اسباب اور امید کے ذریعہ بیار کوشفایاب کر تاہے، بسا او قات دوا کے بغیر بھی بیار شفایاب ہو جاتا ہے، جب کہ مجھی مجھی دوا کی پابندی کرنے سے بیاری دور ہوتی ہے، اور اس پر شفایابی کے اسباب مرتب ہوتے ہیں، اور (شفایابی کے) یہ دونوں ہی (طریقے) یکسال طور پر اللہ یاک وبرتر کی قدرت سے ہی و قوع پذیر ہوتے ہیں۔

جس طرح ہمارایاک وبرتز پرورد گار جسموں کو بیاریوں سے شفایاب کر تاہے، اسی طرح ہمارے دلوں اور نفوس كو بهى بيارى اور تنكى سے شفاعطاكر تاہے، الله ياك وبرتز كا فرمان ہے: (يَا أَيُّهَا النَّاسُ قَدْ جَاءَتْكُمْ مَوْعِظَةٌ مِنْ رَبِّكُمْ وَشِفَاءٌ لِمَا فِي الصُّدُورِ وَهُدًى وَرَحْمَةٌ لِلْمُؤْمِنِينَ) (يونس: 57)



ترجمہ:اے لوگو! تمہارے پاس تمہارے رب کی طرف سے ایک الیمی چیز آئی ہے جو نصیحت ہے اور دلوں میں جو روگ ہیں ان کے لیے شفا ہے اور رہنمائی کرنے والی ہے اور رحمت ہے ایمان والوں کے لیے۔

وہ پاک وبرتر جسے چاہتا ہے شفایاب کر تاہے ، اور جس کے لئے شفا مقدر نہیں کر تااس کی دواکا علم ڈاکٹروں سے مخفی ر کھتا ہے۔

وہ پاک وبرتر ہر طرح کی شفایا بی کا تن تنہا مالک ہے ، اس کا کوئی شریک وساحھی نہیں ، اس کی شفاکے علاوہ کوئی اور شفانہیں ، جبیبا کہ ابر اہیم علیہ السلام نے فرمایا:

(وَإِذَا مَرِضْتُ فَهُوَ يَشْفِينِ) (الشعراء: 80)

ترجمہ:جب میں بیار پڑ جاؤں تو مجھے شفا عطا فرماتا ہے۔

اور جبیها که نبی صلی الله علیه وسلم نے فرمایا: " .... تیرے سوا کوئی شفادینے والا نہیں " [ بخاری ]

شفادینے والے اللہ کی کرم فرمائی ہے کہ: اس نے کوئی بیاری الیی نہیں پیدا کی جس کی دوانہ پیدا کی ہو، نبی صلی اللہ علیہ وسلم کی صحیح حدیث ہے کہ آپ نے فرمایا: "دوا کیا کرو، بلاشبہ اللہ عزوجل نے کوئی بیاری پیدا نہیں کی مگر اس کی دوا بھی پیدا کی ہے ، سوائے ایک بیاری کے لیتی بڑھایا ( اس کا کوئی علاج نہیں ) "[یہ حدیث صحیح ہے، اسے ترمذی نے روایت کیا ہے]۔

#### • تیری پناه...



بیار شخص کو بیاری لاحق ہوتی ہے،اس کے سامنے شفایابی کے سارے دروازے بند نظر آتے ہیں،زمین اپنی تمام تر کشاد گی کے باوجو داس پر تنگ ہو جاتی ہے ، مصیبت مزید بڑھ جاتی ہے ، وہ مخلو قوں میں کوئی پناہ اور ٹھکانہ نہیں یا تا، اس وقت وہ بیہ کہہ رہاہو تاہے:

> لقد ضَعضَعتنِي، وهِيَ سِرٌّ، ولم يَكُن يُضَعضِعُنِي صَرفُ الزَمانِ إذا عدا رَمَتنِي منها بالَّذِي يُوهِن اليَدَا إذا ما أُسنَدت رأسِي إلى يَدِي إذا اللَّيلُ أَعيَاهُ مُسَاجِلةُ الضُّحي

تَمنَى لو أن الصُّبحَ أصبح أسوَدَا

ترجمه: اس نے مجھے کمزور اور رسوا کر دیا، جب کہ وہ پوشیدہ اور راز ہے ، مجھے تو زمانے کی گر دش بھی خم نہ کر سکتی تھی۔اگر میں اپنے ہاتھ پر سر رکھتا ہوں تووہ مجھ پر ایساوار کرتی ہے جو میرے ہاتھ کو بھی کمزور کر دیتا ہے۔جب رات کو صبح نو کی کرنیں پچھاڑ دیتی ہیں تووہ یہ تمنا کرتی ہے کہ کاش صبح تاریک ہو جاتی۔

ایسے موقع پر ، انسانی نفوس میں موجو د فطرت کی بکار کے بموجب بیار شخص اللہ کی پناہ لیتا ہے ، اور اس یاک وبرتر پرورد گار کے سامنے خود کوسپر د کر دیتاہے:

(ثُمَّ إِذَا مَسَّكُمُ الضُّرُّ فَإِلَيْهِ تَخْأَرُونَ) (النحل: 53)

ترجمہ: پھر جب بھی تمہیں کوئی مصیبت پیش آ جائے تواسی کی طرف نالہ و فریاد کرتے ہو۔

بنده مومن اسم "الشافي" (شفادينے والے) كوندالگا تاہے: اے شفادینے والے! مجھے شفاعطا كر. . اے الله مجھے شفایاب کردی!



جومومن نہیں ہے،وہ بھی اسی کے در پر حاضر ہو تا اور اسی سے شفاکی امید کر تاہے: (فَإِذَا مَسَّ الْإِنْسَانَ ضُـرُّ دَعَانَا ثُمَّ إِذَا حَوَّلْنَاهُ نِعْمَةً مِنَّا قَالَ إِنَّمَا أُوتِيتُهُ عَلَى عِلْمٍ بَلْ هِيَ فِتْنَةٌ وَلَكِنَّ أَكْثَرَهُمْ لَا يَعْلَمُونَ) (الزمر: 49)

ترجمہ: انسان کو جب کوئی تکلیف پہنچی ہے تو ہمیں پکارنے لگتاہے، پھر جب ہم اسے اپنی طرف سے کوئی نعمت عطافر مادیں تو کہنے لگتاہے کہ اسے تو میں محض اپنے علم کی وجہ سے دیا گیا ہوں۔ بلکہ یہ آزمائش ہے لیکن ان میں سے اکثر لوگ بے علم ہیں۔

الحاح وزاری اور صبر و تخل کے بعد... فراخی آتی ہے، اور الله شافی اپنے اذن سے شفاعطا کر تاہے:

(أَمَّنْ يُجِيبُ الْمُضْطَرَّ إِذَا دَعَاهُ وَيَكْشِفُ السُّوءَ) (النمل: 62)

ترجمہ: بے کس کی پکار کوجب کہ وہ پکارے ، کون قبول کر کے سختی کو دور کر دیتاہے۔

اس کی نوازش مل کر رہتی ہے، اس کی سخاوت بڑی عظیم ہے ، اس کی فیاضی بیش بہاہے ، اس لئے تو (ساری) ضرورت پوری ہو جاتی ، دعا قبول کر لی جاتی ، رحمت کا نزول ہوتا، آزمائش دور ہو جاتی اور شفایابی عطاہو جاتی ہے۔

وكم مِن مَريضٍ نَعَاهُ الطَبيبُ إلى نَفسِهِ و تَولَّى كَثِيبًا

فَمَاتَ الطبيبُ وعاشَ المريضُ فأَضحَى إلى الناسِ يَنعيَ الطَبيبَا

ترجمہ: کتنے ایسے بیار ہیں کہ جن کو ڈاکٹر مر دہ سمجھ کر عمکین اور افسر دہ لوٹ جا تا ہے، جب کہ ڈاکٹر خود مر جا تا اور وہ مریض شفایاب ہوجا تا ہے، پھر وہی بیار لو گول کے پاس آکر اس ڈاکٹر کی وفات کی خبر دیتا ہے۔ ابن القیم رحمہ الله رقم طراز ہیں: "الله پاک وبرتر اپنے بندے کو اس لئے آزمائش میں نہیں ڈالتا کہ وہ اسے ہلاک کردے ، بلکہ اس لئے آزمائش میں مبتلا کرتاہے تا کہ اس کے صبر و تخل اور بندگی کا امتحان لے ، کیوں کہ بندے پر اللہ پاک وبرتر کا بیہ حق ہے کہ وہ تنگی وپریشانی کے عالم میں (بھی)اس کی بندگی پر قائم رہے "۔

## • نيك لو گون كاطريقه..

مومن اور غیر مومن میں فرق ہے ہے کہ: مومن کو یہ یقین رہتاہے کہ پوری کا ئنات کی باگ ڈور اللہ پاک وبرتر کے ہاتھ میں ہے، وہی شفادینے والا ہے، وہ تمام رحم کرنے والوں سے بڑھ کر مہربان ہے، اور اس نے بیاری کو محض خیر کی بنیاد پر نازل کیاہے جس کاعلم اسی رحیم ومہربان اللہ کوہے:

(وَعَسَى أَنْ تَكْرَهُوا شَيْئًا وَهُوَ خَيْرٌ لَكُمْ) (البقرة:216)

ترجمہ: ممکن ہے کہ تم کسی چیز کوبری جانواور در اصل وہی تمہارے لئے بھلی ہو۔

حوادث جس قدر بھی پریشان کن اور حالات جس قدر بھی پیچیدہ ہوں، ہو تاوہی ہے جو (اللہ) بلند وبالا کی مشیبے موتى ع: (وَاللَّهُ غَالِبٌ عَلَى أَمْرِهِ وَلَكِنَّ أَكْثَرَ النَّاسِ لَا يَعْلَمُونَ)(يوسف: 21)

ترجمہ: اللہ اپنے ارادے پر غالب ہے لیکن اکثر لوگ بے علم ہوتے ہیں۔

یمی وجہ ہے کہ آپ بندہ مومن کو دیکھیں گے کہ اسے جو بیاری لاحق ہوتی ہے وہ اس پر راضی ہو تاہے اور اللہ سے اجر کی امید کئے رہتاہے۔

مومن په جان ر ہاہو تاہے کہ: "جو کچھ اسے پہنچاہے،وہ کسی بھی صورت فوت نہیں ہو سکتا تھا،اور جو حاصل نہیں ہواوہ کسی صورت حاصل نہیں ہو سکتا تھا" کیوں کہ اللہ پاک وبرتر کا فرمان ہے:



#### (قُلْ لَنْ يُصِيبَنَا إِلَّا مَا كَتَبَ اللَّهُ لَنَا) (التوبة: 51)

## ترجمہ: آپ کہہ دیجئے کہ ہمیں سوائے اللہ کے ہمارے حق میں لکھے ہوئے کے کوئی چیز پہنچ ہی نہیں ۔ سکتی۔

نیز نبی صلی اللہ علیہ وسلم کی حدیث ہے:"احد پہاڑ جتنا سونا بھی اللہ تعالیٰ کی راہ میں خرچ کر ڈالو تو جب تک تقدیر پر ایمان نہیں لاؤ گے اللہ تعالیٰ اسے تم سے قبول نہیں کرے گا اور (جب تک) یہ نہ جان لو کہ جو کچھ تمہیں پہنچا ہے ، وہ کسی صورت فوت نہیں ہو سکتا تھا اور جو حاصل نہیں ہوا ، وہ کسی صورت حاصل نہیں ہو سکتا تھا۔اگر تم اس عقیدے کے سواکسی اور پر مر گئے تو جہنم میں جاؤ گے"۔

[یہ حدیث صحیح ہے،اسے ابوداود نے روایت کیاہے]۔

علی بن ابی طالب کا گزر عدی بن حاتم کے پاس سے ہوا تو دیکھا کہ وہ غمگین وافسر دہ ہیں، توانہوں نے عرض کیا:
اے عدی! کیابات ہے کہ تم غمگین وافسر دہ معلوم پڑتے ہو؟ فرمایا: مجھے اس بات سے کون سی چیز روک سکتی ہے جب
کہ میرے بچے قتل کر دئے گئے اور میری آنکھ پھوٹ گئی؟ علی رضی اللہ عنہ نے فرمایا: اے عدی! جو شخص اللہ کے
فیصلے اور تقدیر پر راضی ہو تا ہے، اس پر وہ فیصلہ تو جاری ہو تا ہی ہے، لیکن اسے اجر و ثواب بھی ملتا ہے، اور جو شخص
اللہ کے فیصلے اور تقدیر پر راضی نہیں رہتا، اس پر بھی وہ فیصلہ جاری ہو تا ہے، لیکن اس کے اعمال رائیگال ہو جاتے
ہیں"۔

علاء کہتے ہیں: جس قدر انسان اللہ کے سامنے محتا جگی ظاہر کر تاہے، اس کے در پر حاضری دیتا ہے، اس سے لولگا تا ہے، اس کے بقدر اس کی دعا قبول ہوتی ہے، اسے فراخی ملتی ہے اور اس کی پکار سنی جاتی ہے۔



ہم میں سے ہر شخص کو بیاری کا تجربہ ہے ، اور اس بات کا علم کہ کس طرح بیاری ہماری کمزوری سے پر دہ اٹھادیتی ہے، اور پیر کہ اللہ بزرگ وبرتر کے بغیر ہماری اپنی کوئی طافت و قوت نہیں، جب وہ پر ورد گار ہماری بیاری دور کر دیتا اور ہم شفایاب ہو جاتے ہیں تو ہماری حالت ولیبی ہی ہو جاتی ہے جس کی تر جمانی شاعر نے یوں کی ہے:

> ثم ننساهُ عِندَ كَشفِ الكُرُوبِ نحن نَدعُو الإِلهَ في كُل كَربٍ قَد سَدَدنَا طَرِيقَها بالذُّنُوبِ كيفَ نَرجُو إجابةً لِدُعاءِ

ترجمہ: ہم ہر مصیبت کے وقت اللہ کو پکارتے ہیں ، پھر جب مصیبت دور ہو جاتی ہے تو ہم اسے فراموش کر دیتے ہیں۔ ہم کیوں کر دعا کی قبولیت کی امید کرتے ہیں جب کہ ہم اپنے گناہوں سے اس کا دروازہ بند کر دیتے ہیں۔

الله عزيز وبرتركے ساتھ ہمارامعاملہ بڑا عجيب وغريب ہے!

#### • غمنه کریں!

جب آپ کسی بیاری سے دوچار ہوں تو یاد رکھیں کہ: اللہ ہی شفادینے والا ہے، اسے کوئی چیز عاجز نہیں کر سکتی، اگر آپ کو ایسالگتاہے کہ آپ کی بیاری کا کوئی علاج نہیں ہے، تو آپ اللہ کے ساتھ بر گمانی کرتے ہیں! آپ صرف حسن ظن رکھتے ہوئے اور صدق دل سے التجا کرتے ہوئے اسے پکاریں، اجر و ثواب کی امید رکھتے ہوئے صبر و مخمل سے کام لیں اور صدقہ و خیر ات کرتے رہیں ، اور الحاح وزاری کے ساتھ دعا کریں: اے شفادینے والے (پرورد گار) مجھے شفاعطاکر! کیوں کہ وہ حق ہے،اس کا فرمان حق ہے،اور وہ ہر چیز پر قادر ہے: (وَقَالَ رَبُّكُمُ ادْعُونِي أَسْتَجِبْ لَكُمْ) (غافر: 60)

ترجمہ: تمہارے رب کا فرمان (سرز د ہو چاہے) کہ مجھ سے دعا کرومیں تمہاری دعاوں کو قبول کروں گا۔



صحیح حدیث میں آیا ہے کہ نبی صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: "اللہ زندہ وموجو دہے اور شریف ہے۔اسے اس بات سے شرم آتی ہے کہ جب کوئی آدمی اس کے سامنے ہاتھ پھیلادے تووہ اس کے دونوں ہاتھوں کو خالی اور ناکام ونامر اد واپس کر دے "[یہ حدیث صحیح ہے،اسے ترمذی نے روایت کیا ہے]۔

الله عزيز وبرتر كا فرمان ہے:

(أَمَّنْ يُجِيبُ الْمُضْطَرَّ إِذَا دَعَاهُ وَيَكْشِفُ السُّوءَ) (غافر: 60)

ترجمہ: بے کس کی پکار کوجوجب وہ پکارے ، کون قبول کر کے سختی کو دور کر دیتا ہے۔

جب آپ اس حالت پر قائم رہیں گے تواللہ تعالی آپ کو عظیم اجرو تواب سے سر فراز فرمائے گا، نبی صلی اللہ علیہ وسلم کی حدیث ہے: "جو مصیبت بھی کسی مسلمان کو پہنچتی ہے اللہ تعالی اس کے سبب اس کے گناہ مٹا دیتا ہے یہاں کا کہ اگر اسے کا نٹا بھی چبھے جائے تووہ گناہوں کا کفارہ ہو جاتا ہے "۔

ابن تیمیه رحمه الله رقم طراز ہیں: "الله کی جنت میں ایسے (بہت سے) بلند وبالا منازل ہیں جنہیں صرف وہی بندے پاسکتے ہیں جو آزماکش سے دوچار ہوتے ہیں "۔

آپ ان لو گوں کو دیکھ کر دکھ محسوس کرتے ہوں گے جو آزمائش سے دوچار ہوتے ہیں، ہر گھر میں کوئی نہ کوئی نوحہ خوال ہے، ہر ر خسار پر آنسو کے قطرے ہیں، ہر وادی میں بنوسعد ہیں۔

مصیبتیں تو بہت ہیں لیکن کتنے ایسے لوگ ہیں جوان پر صبر کرتے ہیں؟

آپ تن تنہامصیبت سے دوچار نہیں، بلکہ دوسروں کے مقابلے میں آپ کی مصیبت بیج اور کم ہے۔



کتنے ایسے بیار ہیں جو سالوں سے صاحب فراش ہیں؟ دائیں بائیں کروٹ لے رہے ہیں، در د سے کراہ رہے ہیں، اور بیاری(کی اذیت)سے چیخرہے ہیں۔

یادر کھیں کہ بید دنیامومن کے لئے قید خانے (کی مانند) ہے، بید ان کے لئے حزن وملال اور مصائب وآلام کی آماجگاہ ہے، یہ الی جگہ ہے جہاں صبح کے وقت محلات اپنے مکینوں سے بھرے بڑے ہوتے ہیں لیکن شام کے وقت وہی محلات (ویرانی کے عالم میں) اوندھے الٹے پڑے ہوتے ہیں:

(لَقَدْ خَلَقْنَا الْإِنْسَانَ فِي كَبَدٍ) (البلد:4)

ترجمہ: ہم نے انسان کوبڑی مشقت میں پیدا کیاہے۔

آپ کی دنیا جیسی ہے، ویسے ہی اسے قبول کیجئے، اپنے نفس کو اس کے ساتھ جینے کاخو گربنا ہے، کیوں کہ آپ کا نفس مشقت کے ساتھ بیدا کیا گیاہے، کمال اس کی شان نہیں۔

اگر بیاری کی تلخی نہ ہوتی تو آپ صحت و تندر ستی کی نعمت سے بھی آشانہ ہوتے۔

الوب عليه السلام كى زندگى ميں آپ كے لئے عمدہ نمونہ موجودہ۔

مومن ہمیشہ اللہ سے عافیت کی دعا کر تاہے، عبد اللہ التیمی رحمہ اللہ کہا کرتے تھے: " کثرت کے ساتھ اللہ سے عافیت کی دعا کیا کرو، کیوں کہ آزمائش سے دوچار انسان، گرچہ اس کی آزمائش سخت ہی کیوں نہ ہو،وہ اس تندرست انسان سے زیادہ دعا کا حقد ار نہیں ہے جو آزمائش سے مامون نہیں ہو تا۔

آج جولوگ آزمائش سے دوچار ہیں، کل وہ بھی عافیت میں ہی تھے، آج کے بعد جن کو آزمائش سے دوچار ہونا ہے،وہ بھی آج عافیت ہی میں ہیں"۔



امام ابن القیم رحمہ الله فرماتے ہیں: " بیماری کا ایک عظیم علاج یہ ہے کہ: خیر کے کام کئے جائیں، احسان کیا جائے، اللہ کاذکر، اس سے دعاو مناحات اور توبہ واستغفار کیا جائے "۔

قُل للطَّبيبِ تَخَطَّفَتهُ يدُ الرَّدَى مَن يا طبيبُ بِطِبِّه أَردَاكا

قُل للمريضِ شُفِيَ وعُوفِيَ بعدَ ما عَجَزَت فُنونُ الطِّبِ مَن عَافَاكا

ترجمہ: اس ڈاکٹر سے کہئے جسے ہلاکت وموت کے چنگل نے اپنی گرفت میں لے لیا، اے ڈاکٹر! تمہارے پاس علاج (کے وسائل تو) تھے، پھر بھی تجھے کس نے ہلاک کر دیا۔ اس بیار سے کہئے جو شفایا بی اور عافیت سے ہمکنار ہوا کہ تجھے کس نے عافیت سے نوازا، جب کہ سارے فنون طب تیرے علاج سے عاجز آچکے تھے۔

یقیناوہی (اللہ) شفاوعافیت سے ہمکنار کرنے والاہے:

(وَإِذَا مَرضْتُ فَهُوَ يَشْفِينِ) (الشعراء: 80)

ترجمہ: جب میں بیار پڑ جاؤں توجیحے شفاعطا فرما تاہے۔

اے اللہ! اے شفادینے والے پرورد گارِ عالم! ہمیں اور تمام مسلمان بیاروں کو شفاعطا فرما۔





صحیح مسلم میں آیا ہے کہ صہیب رضی اللہ عنہ نے بی علی ہے۔ سے روایت کیا، نبی صلی اللہ علیہ وسلم فرماتے ہیں: جب جنت والے جنت میں داخل ہو جائیں گے، (اس وقت) اللہ تبارک و تعالی فرمائے گا: تمہیں کوئی چیز چاہیے جو تمہیں مزید عطا کروں؟ وہ جواب دیں گے: کیا تو نے ہمارے چبرے روش نہیں کیے! کیا تو نے ہمیں جنت میں داخل نہیں کیا اور دوزخ سے نجات نہیں دی؟ آپ سکی ایکی شرمایا: "چنانچہ اس پر اللہ تعالی بردہ اٹھا دے گا، تو انہیں کوئی چیز ایس عطا نہیں ہو گی جو انہیں اپنے رب عز وجل کے دیدار سے زیادہ محبوب ہو"۔

پاک ہے وہ ذات کہ جس کے جمال کے سامنے سارے افکار حیر ان ہیں..

پاک ہے وہ ذات جس کی عظمت سے ساری فہم و فراست پریشان ہیں...

پاک ہے وہ ذات جس کی تجلیات کے سامنے ہمارے ذہمن سششدر ہیں...

الله خوبصورت ہے اور خوبصورتی کو پیند فرما تاہے، بلکہ وہ سر اپاحسن وجمال ہے، اور ساراحسن وجمال اسی سے ہے، وہ سارے اچھے اور خوبصورت افعال انجام دیتاہے اور نیک عمل پر بہتر بدلے سے بھی نواز تاہے۔

وهُو الجميلُ على الحقيقةِ كيفَ لا؟! وجمالُ سائِرِ هذهِ الأكوانِ

مِن بَعضِ آثارِ الجَمِيلِ، فَرَبُّها أُولَى وأَحدَرُ عِندَ ذِي العِرفَانِ



ترجمہ: وہی حقیقت میں حسین و جمیل ہے ، اور کیوں نہ ہو.؟!جب کہ ساری کا ئنات کی خوبصورتی اسی کے حسن کے چند آثار ہیں، کا ئنات کا پرورد گار علم وآگہی والے کی نظر میں (عبادت وبندگی) کاسب سے زیادہ حقد ار اور مستحق ہے۔

#### • زبان، بیان کرنے سے عاجزہے!!

صیح مسلم میں آیاہے کہ نبی صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: "یقینااللہ خوبصورت ہے اور خوبصورتی کو پہند فرما تاہے"۔

شیخ سعدی رحمہ اللہ ابن القیم کے قصیدہ "نونیہ" کے اشعار کی شرح کرتے ہوئے لکھتے ہیں: جمیل وہ (اللہ) ہے: جس
کے اندر حسن وجمال اور احسان و بھلائی کی صفات کیجاہیں، کیوں کہ وہ اپنی ذات ،اسمائے گرامی،صفات اور افعال سب
میں حسین و جمیل ہے، مخلوق اس پاک وہر تر ذات کے جمال کے معمولی حصے کو بھی نہیں بیان کر سکتی، ہر چند کہ اہل
جنت ، ہمشگی کی نعمت ، الیمی لذت و مسرت اور خوشی و شادمانی میں ہوں گے جس کا اندازہ بھی نہیں لگا یا جاسکتا، پھر بھی
جب اپنے پر ورد گار کو دیکھیں گے اور انہیں رب کے جمال کا دید ار نصیب ہو گا تو وہ ساری نعمتوں کو بھول جائیں گے
اور ان کی ساری خوشیاں بیج ہو جائیں گی ، اور وہ خواہش کریں گے کہ کاش بھی حالت ہمیشہ بر قرار رہتی ، تا کہ وہ رب
تعالی کے نور وجمال سے اپنی خواصور تی میں اضافہ کر سکیں ، اس لئے کہ ان کے دل میں ہمیشہ اپنے رب کے دیدار کا
شوق امنڈ رہا ہو گا ، اور (جس دن رب کا دید ار نصیب ہو گا ) اس دن اتناخوش ہوں گے کہ ان کے دل باغ باغ ہو جائیں

اسی طرح الله تعالی: اینے اسائے گرامی میں بھی حسین وجمیل ہے، چناں چہراس کے سارے ہی اساء خوبصورت ہیں، بلکہ الله پاک وبرتز کے سارے نام مطلق طور پر تمام ناموں میں سب سے حسین اور جمیل ہیں:

(وَ لِلَّهِ الْأَسْمَاءُ الْخُسْنَى فَادْعُوهُ بِمَا) (الأعراف:180)

## ترجمہ: اچھے اچھے نام اللہ ہی کے لئے ہیں سوان ناموں سے اللہ ہی کو موسوم کیا کرو۔

اللہ کے سارے نام نہایت درجہ تعریف ، مجد وشر افت اور کمال پر دلالت کرتے ہیں ، اللہ تعالی کسی ایسے نام سے موسوم نہیں ہے جس کے اندر کمال کے علاوہ دوسر اکوئی (ناقص) معنی بھی پایاجا تاہو۔

الله تعالی اپنی صفات میں بھی حسین و جمیل ہے ، اس کے تمام تر اوصاف کامل ہیں ، اور اس کی ساری صفتیں حمد و ثناء پر مبنی ہیں۔

اللہ تعالی کے سارے افعال خوبصورت ہیں، جو کہ یا تو نیکی کے کام ہیں یا احسان و بھلائی کے جن پر اللہ کی تعریف کی جاتی اور اس کاشکر ادا کیا جاتا ہے"۔

اگرتمام درخت قلم ہوتے، سارے سمندرروشائی ہوتے، ساتوں آسان تختی سے عبارت ہوتے، اور تمام مخلوقات حمد و ثنالکھتے، اور اللہ کے حسن وجمال کی تعریفیں تحریر کرتے تو بھی وہ ایساکام کرتے جس کا ہمار اپرورد گار مستحق ہے، لیکن پھر بھی وہ (اس حق کو اداکرنے میں) کو تاہ ہی رہتے اور اللہ کے لئے (جتنی حمد و ثنا) واجب ہے اس سے قاصر رہتے اور اس کا شکر اداکرنے سے اپنی عاجزی کا اعتراف کرتے۔

اس کے حسن وجمال کا احاطہ ہماری عقلیں اور نگاہیں نہیں کر سکتیں، جیسا کہ نبی صلی اللہ علیہ وسلم کا ارشاد ہے:" میں تیری ثناپوری طرح نہیں بیان کر سکتا، توویساہی ہے جیسی اپنی تعریف تونے خود بیان کی ہے"۔

#### • كائنات كاحسن وجمال..

کائنات میں جو بھی خشکی، سمندر، ہریالی، شمس وقمر، ستارے اور چوپائے ہیں، وہ سب اللہ پاک وبرتر کے حسن وجمال کی دلیلیں ہیں، کیوں کہ اللہ ہی حسن وجمال سے نواز نے والا ہے، اور حسن سے نواز نے والا حسن کازیادہ حقد ارہے:



(فَتَبَارَكَ اللَّهُ أَحْسَنُ الْخَالِقِينَ) (المؤمنون: 14)

#### ترجمہ: بر کتوں والاہے وہ اللہ جو سب سے بہترین پیدا کرنے والاہے۔

اس حسن و جمال کو وہی شخص دیکھ سکتا ہے جس کے دل کو اللّٰہ نے ایمان کے نور سے منور کر دیا ہے ، ایسا شخص اس جمال کے پیچیے اللّٰہ <sup>جل جلالہ</sup> کا جمال و جلال اور اس کا کمال بھی دیکھتا ہے۔

جواللہ کے ذکر سے اعراض برتنا، اس کے نور کی نکیر کرتا، اس کی ہدایت پر چلنے سے سرکشی کرتا ہے تواسے اللہ کے بے اللہ کے بیار سے محروم کر دیا جاتا ہے، کیوں کہ اس شخص کی بصارت کا فور ہو جاتی اور بصیرت ماند پڑ جاتی ہے!

أَيُّهَا الشَّاكِي وما بِكَ داءٌ كَيفَ تَعْدُو إِذَا غَدُوتَ عَلِيلاً أَتَرى الشَّوكَ فِي الوُرُودِ وتَعمَى أَن تَرَى فَوقَه النَّدَى إِكلِيلاً والذي نفسُهُ بغيرٍ جمالٍ لا يَرَى فِي الوُجودِ شيئًا جميلاً

ترجمہ: اے شکوہ کنال شخص! متہمیں جو بیاری ہے ، اس بیاری کے ساتھ تم کس طرح صبح کرتے ہو، کیا تم پھولوں میں صرف کا نے ہی دیکھتے ہو، اور پھول کے اوپر شبنم کا جو تاج سجا ہو تاہے ، اس سے آنکھ موند لیتے ہو۔ جو انسان خود اپنی ذات میں جمال سے محروم ہو، اسے کا ئنات میں کوئی بھی چیز خوبصورت نہیں نظر آسکتی۔

#### • شوق...

اللہ کے اسم گرامی (الجمیل) پر ایمان لانے سے مومن کا ایمان اور جمیل اللہ کے دیدار کاشوق فزوں تر ہو جا تا ہے، نبی صلی اللہ علیہ وسلم یہ دعا کیا کرتے تھے: "تجھ سے تیرے روئے اقد س کے دیدار کے مزے اور تیری ملا قات کے شوق کا طلب گار ہوں .... " [یہ حدیث صحیح ہے، اسے تر مذی نے روایت کیا ہے]۔ اس ایمان کا نتیجہ ہو تا ہے کہ اللہ عزیز وبر تر اس کے لئے جو مقدر کر تا ہے، اس پر وہ راضی رہتا ہے، کیوں کہ اللہ پاک وبر تر وہی چیز مقدر کر تا ہے، اس پر وہ راضی رہتا ہے، کیوں کہ اللہ پاک وبر تر وہی چیز مقدر کر تا ہے جس میں حکمت اور بندے کے لئے خیر و بھلائی مضمر ہو، اس لئے کہ اللہ کے تمام تر افعال خوبصورت ہیں، اور خوبصورت فعل سے جو چیز بھی و قوع پذیر ہوتی ہے، وہ خوبصورت ہی ہوتی ہے، یہی اللہ کے ساتھ حسن ظن رکھنے (کا نقاضہ بھی) ہے، جس کے بارے میں نبی صلی اللہ علیہ وسلم نے حدیث قدسی میں بیان فرمایا، جیسا کہ مند احمد میں آیا ہے، رب العزت فرما تا ہے: "میں اپنے بندے کے حسن ظن کے پاس ہو تا ہوں، اگر وہ مجھ سے اچھا گمان رکھتا ہے، تو میں العزت فرما تا ہے: "میں اپنے بندے کے حسن ظن کے پاس ہو تا ہوں، اگر وہ مجھ سے اچھا گمان رکھتا ہے، تو میں العزت فرما تا ہے: "میں اور اگر مجھ سے اچھا گمان رکھتا ہے، تو میں وہی دیتا ہوں، اگر وہ مجھ سے اچھا گمان رکھتا ہے، تو میں دیتا ہوں، اگر وہ مجھ سے اچھا گمان رکھتا ہے، تو میں دیتا ہوں، اور اگر مجھ سے اجھا گمان کر تا ہے، تو اسے وہی دیتا ہوں " [یہ حدیث صحیح ہے]۔

## وإني لأَدعُو اللهَ حتى كأنَّني أرى بِجَميلِ الظَّن ما الله صَانِعُ

ترجمہ: میں اللہ سے دعا کر تا ہوں، یہاں تک کہ میں (اللہ کے تعلق سے) اپنے حسن ظن کی بنیاد پر (پہلے ہی) گویاوہ دیکھ لیتاہوں جو اللہ کرنے والا ہو تاہے۔

#### • حسین وجمیل کی نکیرنه کریں!

مومن کو آپ ظاہر وباطن ہر اعتبار سے حسن و جمیل پائیں گے، کیوں کہ وہ اس جمال کے ذریعہ اللہ کی قربت حاصل کر تاہے، اور اس لئے بھی کہ اللہ نے حسین اقوال و بہترین افعال اور نیک اعمال کی ترغیب دی ہے، چناں چہ اللہ کو یہ محبوب ہے کہ اس کا بندہ اپنی زبان کو صدق وراستی ہے، اپنے دل کو اخلاص، انابت اور توکل سے، اعضاء وجوارح کو



اطاعت و فرماں بر داری سے اور اپنے جسم کو نعمت الہی کو ظاہر کرنے والے عمدہ لباس و پوشاک اور طہارت و پاکیزگی کے حسن و جمال سے آراستہ کرے۔

مومن اپنے رب کو اس جمال سے جانتا ہے جو اس کی صفت ہے ، اور اس عظمت و جلال کے ذریعہ اس کی عبادت کرتا ہے جو اس کی شریعت اور دین ہے۔

جب آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے اپنے صحابہ سے عرض کیا: "جس کے دل میں ذرہ برابر تکبر ہوگا، وہ جنت میں داخل نہ ہوگا" توایک شخص نے کہا: انسان چاہتاہے کہ اس کے کپڑے اچھے ہوں اور اس کے جوتے اچھے ہوں۔ آپ نے فرمایا: "اللہ خود جمیل ہے، وہ جمال کو پیند فرما تاہے، تکبر: حق کو قبول نہ کرنااور لوگوں کو حقیر سمجھناہے "۔[مسلم] اے اللہ! ہمیں دنیاوآخرت میں جمال سے نواز، ہمیں ظاہری وباطنی ہر دوطرح کا جمال عطاکر، اے سارے جہاں کے یرور دگار! ہمارے کردار وگفتار میں جمال پیدا کر دے۔





#### • آغازے پہلے ایک پیغام...

اس شخص کے نام جس نے ہر راہ پر چل کر دیکھا، لیکن سارے راستے کو مسدود پایا، ہر در پر دستک دی، لیکن سب کو ہندیایا..

اس شخص کے نام جس نے اپنے سینے کے جمیدوں اور دل کے پوشیدہ رازوں کو ٹٹولا (تو ان سے آگاہ کرنے کے لئے) زمین اپنی تمام ترکشاد گی کے باوجو داس کے لئے تنگ معلوم ہونے لگی..

اس شخص کے نام جس نے ذلت کی تلخی کو محسوس کیا، عاجزی کی بیڑیوں نے اسے روند دیااور اس کے وجود کو چکنا چور کر دیا..

اس شخص کے نام جس کے ساتھ اس کے بھائیوں نے بے وفائی کی، جسے مصائب نے اپنے گھیرے میں لے لیا، نا پیندیدہ امور ہر طرف سے اس پر حملہ آور ہو گئے اور فراخی اس سے دور ہو گئی..

اس شخص کے نام جس کا دل سخت پڑ گیا، جس کی روح ناامید ہو گئی اوروہ زندگی سے اکتاب محسوس کرنے لگا...

اس شخص کے نام جسے بیاری نے دبوج لیا، قرض نے اس کی کمر توڑ دی، یا فقیری اور حاجت مندی نے اس کی زندگی میں اپنابسیر اڈال دیا...



میں ایسے شخص سے کہتا ہوں کہ: غم نہ کریں! اللہ پاک وبرتر ہی تنگی وکشادگی پیدا کرنے والا ہے، وہ آپ کے ہر غم کے لئے کافی ہے، ہر قسم کے بحر ان اور ہر طرح کے مصائب میں وہی آپ کی حفاظت و نگہبانی کرتا ہے، وہ بغیر خاندان کے بھی آپ کو عزت اور بغیر مال ودولت کے بھی آپ کو بے نیازی عطا کرتا ہے، جب آپ اس کا شکر ادا کرتے ہیں تووہ آپ کو مزید نواز تا ہے، جب آپ اس کویاد کرتے ہیں تووہ بھی آپ کویاد کرتا ہے، اور جب آپ اس کے سے مانگتے ہیں تووہ آپ کوعطا کرتا ہے۔

اس لئے اس سے لولگائیں، اور اس کے اسم گرامی (القابض الباسط) کی معرفت وآشنائی کے ذریعہ اس کی قربت حاصل کریں، بید دونوں نام باہم مر بوط ہیں کیوں کہ بید ان متضاد اسمائے گرامی میں سے ہیں کہ جن میں سے ایک کو چھوڑ کر دوسرے کے ذریعہ اللہ پاک وبرتز کی حمد وثنانہیں کی جاسکتی۔

اپنے دل کے اطمئان اور شرح صدر کے لئے وہی کہتے جو آپ کے محبوب صلی اللہ علیہ وسلم کہا کرتے سے:"اللهم لك الحمدُ كلُّه، اللهم لا قابض لما بَسطت، ولا باسط لما قَبضت، ولا مُقرِّب لما باعدت، ولا مُباعدَ لما قَرَّبت، ولا مُعطِيَ لما مَنعت، ولا مانعَ لما أَعطيت. اللهم! ابسط علينا من بركاتِك، ورحمتِك، وفضلِك، ورزقِك".

(یعنی: اے اللہ! تمام تعریفات تیرے ہی لئے ہیں، اے اللہ! جے تو نگ کر دے اسے کوئی کشادہ نہیں کر سکتا، اور جے تو نگ کر دے اسے کوئی قریب نہیں کر سکتا اور جے تو قریب اور جے تو کشادہ کر دے اسے کوئی قریب نہیں کر سکتا اور جے تو قریب کر سکتا، جس سے تو محروم کر دے اس سے کوئی نہیں نواز سکتا، اور جس سے تو نواز دے اس سے کوئی نہیں نواز سکتا، اور جس سے تو نواز دے اس سے کوئی محروم نہیں کر سکتا۔ اے اللہ! تو ہم پر اپنی برکت ور حمت، فضل واحسان اور رزق کے درواز سے کشادہ کر دے " ایے حدیث صحیح ہے، اسے بخاری نے "الادب المفرد" میں روایت کیا ہے]۔



### الله کے اسائے گرامی: القابض الباسط کے سائے میں:

ہماراپاک وہرتر پروردگاروہ ہے جو اپنی مشیئت سے جس بندے کے رزق میں چاہتا ہے اضافہ کرتا ہے، تاکہ وہ فقیر ومختاج نہ اور جس بندے کے رزق میں چاہتا ہے کی کردیتا ہے، تاکہ اس کی قوت پہپاہو جائے، وہ یہ سب اپنے کمال قدرت اور منتہائے انصاف کی بنیاد پر ، اپنی حکمت کے تقاضے اور بندوں کے احوال کے شایان شان کرتا ہے، جب اللہ پاک وہرتر اس (بندے) کے رزق میں اضافہ کرتا ہے تو اس کے اسر اف اور خرچ میں اضافہ نہیں ہوتا ، اور جب اس (بندے) کے رزق میں کی کرتا ہے تو اس کے رزق میں کی اور اس کے اندر بخیلی نہیں آتی ، اللہ پاک وہرتر کا فرمان ہے: (وَلَوْ بَسَطَ اللهُ الرِّزْقَ لِعِبَادِهِ لَبَعَوْا فِي الْأَرْضِ وَلَكِنْ يُنَوِّلُ بِقَدَرٍ مَا يَشَاءُ إِنَّهُ بِعِبَادِهِ حَبِيرٌ بِعِبَادِهِ حَبِيرٌ ) (الشوری: 27)

ترجمہ:اگر اللہ تعالی اپنے (سب) بندوں کی روزی فراخ کر دیتا تو وہ زمین میں فساد برپا کر دیتے لیکن وہ اندازے کے ساتھ جو کچھ چاہتا ہے نازل فرما تاہے۔وہ اپنے بندوں سے پوراخبر دارہے اور خوب دیکھنے والاہے۔

حدیث میں آیا ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے زمانے میں چیزوں کی قیمتیں بڑھ گئیں تو صحابہ کرام نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے قیمت متعین کرنے کا مطالبہ کیا، چنال چہ عرض کیا: "اللہ کے رسول! ہمارے لیے ایک نرخ (بھاؤ) مقرر کر دیجئے! آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: "اللہ ہی نرخ مقرر کرنے والا ہے، کبھی کم کر دیتا ہے اور کبھی زیادہ کر دیتا ہے، وہی روزی دینے والا ہے "[حدیث صحیح ہے، اسے ابن ماجہ نے روایت کیا ہے]

ہمارا پاک وبرتر پرورد گاروہ ہے جو مالداروں سے صدقات لیتا ہے اور فقیروں کی روزیوں میں اضافہ کر دیتا ہے، وہ صدقات کو قبول کر تااور انہیں پروان چڑھا تا ہے، نعمتوں (کے دروازے) کھول دیتا ہے اور (اس کے راستے) مہیا کرتا ہے۔



ہمارا پاک وبرتر پرور گاروہ ہے جو موت کے وقت جسم سے روح کو قبض کرتا اور زندگی دیتے وقت روح کو جسم میں پھیلا دیتاہے۔

ہمارا پاک وبرتر پرورد گاروہ ہے جو دلوں کو اتنا تنگ کر دیتا ہے کہ گویاوہ آسان میں چڑھ رہاہو اور پچھ دلوں پر اپن تابعد اری، لطف و مہر بانی اور حسن و جمال کا انعام کر کے انہیں کشادہ کر دیتا ہے، چنال چپہ وہ کشادہ رہتے ہیں، اللہ عزیز وبرتز کا فرمان ہے:

(فَمَنْ يُرِدِ اللَّهُ أَنْ يَهْدِيَهُ يَشْرَحْ صَدْرَهُ لِلْإِسْلَامِ وَمَنْ يُرِدْ أَنْ يُضِلَّهُ يَجْعَلْ صَدْرَهُ ضَيِّقًا حَرَجًا كَأَنَّا يَصَّعَدُ فِي السَّمَاءِ كَذَلِكَ يَجْعَلُ اللَّهُ الرِّجْسَ عَلَى الَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ) (الأنعام:125)

ترجمہ: جس شخص کو اللہ تعالیٰ راستہ پر ڈالناچاہے اس کے سینہ کو اسلام کے لیے کشادہ کر دیتاہے اور جس کو بے راہ رکھنا چاہے اس کے سینہ کو بہت تنگ کر دیتاہے جیسے کوئی آسان میں چڑھتاہے، اسی طرح اللہ تعالیٰ ایمان نہ لانے والوں پر ناپاکی مسلط کر دیتاہے۔

ہمارا پاک وبرتر پرورد گاروہ ہے جو اپنے معزز اور کرم فرماہاتھوں -جو حقیقت میں (ہاتھ ہیں) اور ان کی کیفیت ولیی ہی ہے جیسی اللہ کے جلالت شان اور کمال ذات وصفات کو زیبا ہے - سے اپنی جس مخلوق کے لئے چاہتا ہے تنگی اور کشادگی پیدا کرتا ہے۔ان مخلو قات میں زمین اور بلند آسمان بھی شامل ہیں۔

الله عزيزوبرتركا فرمان ع: (وَالْأَرْضُ جَمِيعًا قَبْضَتُهُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ وَالسَّمَاوَاتُ مَطْوِيَّاتٌ بِيَمِينِهِ) (الزمر: 67)



# ترجمہ: ساری زمین قیامت کے دن اس کی مٹھی میں ہو گی اور تمام آسان اس کے داہنے ہاتھ میں لیلٹے ہوئے ہوں

نبی صلی الله علیه وسلم کی صحیح حدیث ہے، آپ فرماتے ہیں:"الله عزوجل اپنے آسانوں اور اپنی زمینوں کو اپنے دونوں ہاتھوں سے پکڑلے گا پھر فرمائے گا" میں اللہ، میں باد شاہ ہوں۔"[صحیح مسلم]

الله پاک وبرتر ہمارارب ہے جو گناہ گاروں کے لئے دست ِ توبہ پھیلا دیتا ہے ، نبی صلی الله علیہ وسلم سے ثابت ہے ، آپ نے فرمایا:" الله عزوجل رات کو اپنادست ِ (رحمت بندوں کی طرف) پھیلا دیتاہے تا کہ دن کو گناہ کرنے والا توبہ کرے اور دن کو اپنا دستِ (رحمت) پھیلا دیتاہے تا کہ رات کو گناہ کرنے والا توبہ کرے (اور وہ اس وقت تک یہی كرتارى گا) يہال تك كه سورج مغرب سے طلوع ہو جائے۔"[صحیح مسلم]

وہی پاک وبرتر پرورد گارہے جو گناہ گاروں کو جھوٹ اور مہلت دیتاہے، چناں چپہ وہ خوف وامید کے در میان رہتے ہیں۔

ہمارا پرورد گار دعا کرنے والوں کے لئے ہر رات اپنا دستِ عطاونوازش پھیلا تاہے، نبی صلی اللہ علیہ وسلم سے ثابت ہے، آپ نے فرمایا: ".... پھر الله تعالی اپنے دونوں ہاتھ بھیلا تاہے اور فرما تاہے: کون اس کو قرض دے گاجونہ مختاج ہے اور نہ ظالم "\_[مسلم]

ہمارا پاک وہرتر پر ورد گار وہ ہے جو اپنی مشیئت سے جس کے لئے چاہتا ہے اس کے علم اور خِلقت میں کشادگی پیدا كرتاہے، فرمانِ بارى تعالى ہے:

(وَزَادَهُ بَسْطَةً فِي الْعِلْمِ وَالْجِسْمِ) (البقرة: 247)



## ترجمہ: اسے علمی اور جسمانی برتری بھی عطافرمائی ہے۔

ہمارا پرورد گاروہ ہے جو اپنے معزز ہاتھ سے مٹھی بھرے گا، اور جہنم سے چندایسے لوگوں کو نکالے گا جنہوں نے کبھی نیکی نہیں کی ہوگی، ایک لمبی حدیث میں آیا ہے: "پھر اللہ تعالی جہنم سے ایک مٹھی بھرے گا اور اس سے ایک ایسی قوم کو نکالے گا جنہوں نے بھی نیکی نہیں کی ہوگی" [مسلم]۔

ہمارا پرورد گار وہ ہے جو تاریکی اور روشنی کو سمیٹنا اور پھیلا تا ہے اور اس پر مرتب ہونے والے دن ورات کی گردش پر قابور کھتاہے۔

وہ پاک وبرتر کسی چیز کو حرام کرکے اس (کا دائرہ) ننگ کر دیتاہے اور کسی چیز کو مباح کرکے (اس کا دائرہ) وسیع کر دیتاہے۔

ہمارا پاک وبرتر پرورد گاروہ ہے جو بندوں کے دلوں کو تنگ اور کشادہ کر تاہے، چناں چہ بندہ مومن خوف وامید کے در میان اپنی زندگی گزار تاہے۔

هُوَ قابِضٌ هُوَ باسطٌ هو خَافِضٌ هُوَ رافِعٌ بالعَدلِ والمِيزانِ

ترجمہ: وہی تنگی اور کشاد گی پیدا کر تا ہے، وہی پستی ورفعت سے نواز تا ہے، پیر سب وہ اپنے انصاف اور میز انِ (عدل) کی بنیاد پر کر تا ہے۔

#### • ميزان:

جب بندہ اپنے رب کی طرف بڑھتاہے ، اطاعت کے ذریعہ اس کی قربت حاصل کر تاہے اور ہمہ وقت فرائض ونوافل کی ادائیگی میں مصروف رہتا اور زیادہ سے زیادہ عبادت کرنے کے لئے کوشاں رہتاہے ، تو اس کا دل اپنے



پرورد گارسے وابستہ رہتاہے،اسی لئے آپ دیکھیں گے کہ اس کادل کشادہ اور شاداں و فرحاں رہتاہے،اللہ ہی اس کی یہ حالت پیدا کر تاہے،لیکن جب بندہ مومن گناہ کر تاہے تووہ تنگی اور افسر دگی کے عالم میں ہو تاہے۔

یہ تنگی دراصل اللہ پاک وبرتز کی گرفت ہوتی ہے جو در اصل فوری آزمائش کی شکل میں آتی ہے اور بندے کواللہ کی سخاوت وفیاضی کی طرف لے جاتی ہے:

(وَعَلَى الثَّلَاثَةِ الَّذِينَ خُلِّفُوا حَتَّى إِذَا ضَاقَتْ عَلَيْهِمُ الْأَرْضُ بِمَا رَحُبَتْ وَضَاقَتْ عَلَيْهِمْ أَنْفُسُهُمْ وَظَنُّوا أَنْ لَا مَلْجَأً مِنَ اللَّهِ إِلَّا إِلَيْهِ ثُمَّ تَابَ عَلَيْهِمْ لِيَتُوبُوا إِنَّ اللَّهَ هُوَ التَّوَّابُ الرَّحِيمُ) (التوبة: 118)

ترجمہ: تین شخصوں کے حال پر بھی جن کا معاملہ ملتوی حیور دیا گیا تھا۔ یہاں تک کہ جب زمین باوجو داپنی فراخی کے ان پر تنگ ہونے لگی اور وہ خو د اپنی جان سے تنگ آ گئے اور انہوں نے سمجھ لیا کہ اللہ سے کہیں پناہ نہیں مل سکتی بجزاس کے کہ اسی کی طرف رجوع کیا جائے پھر ان کے حال پر توجہ فرمائی تا کہ وہ آئندہ بھی توبہ کر سکیں۔ بے شک الله تعالى بهت توبه قبول كرنے والا برارحم والا ہے۔

انشراح صدر اور الله کی طرف متوجه ہونایہ: کشادگی ہے،جو که کشادگی پیدا کرنے والے پاک وبرتر (الباسط)الله کی طرف سے حاصل ہوتی ہے۔

تنگی ، اطاعت سے رو گر دانی ، اطاعت کی لذت محسوس نہ کرنا: تنگی ہے ، جو کہ تنگی پیدا کرنے والے پاک وبرتر (القابض)الله کی طرف سے ہوتی ہے، بسااو قات گناہوں سے اس کے اندر ظاہری اور باطنی تنگی پیداہو جاتی ہے، جیسے دل کی بیاریاں۔

نبی صلی الله علیہ وسلم کاار شاد ہے: "جب بندہ کوئی گناہ کر تاہے تواس کے دل میں ایک سیاہ نقطہ لگ جاتا ہے،اگر وہ توبہ کرے تواس کا دل صاف کر دیاجا تاہے ،اگر وہ دوبارہ گناہ کر تاہے تووہ پھر وہ سیاہ نقطہ لگ جا تاہے ، یہاں تک کہ



دل میں وہ سیاہی بڑھتی جاتی ہے، یہی وہ زنگ ہے جس کے بارے میں اللہ تعالی نے فرمایا: (کلّا بَلْ رَانَ عَلَى قُلُو بِعِمْ مَا كَانُوا يَكْسِبُونَ) (ترجمہ: ہر گزنہیں، بلکہ ان کے برے اعمال نے ان کے دلوں پر زنگ پکڑلیا ہے جو وہ کرتے ہیں)[اسے ابن حبان نے روایت کیا ہے اور شعیب ارناؤوط نے اسے صحیح کہاہے]۔

معلوم ہوا کہ مومن کا حال تنگی اور کشادگی کے در میان ہوتا ہے، اس لئے وہ اللہ سے ہمیشہ ثابت قدمی اور حسن خاتمہ کی دعاکر تار ہتا ہے، نبی صلی اللہ علیہ وسلم دعاکیا کرتے تھے: "اے دلوں کو پھیرنے والے! میرے دل کو اپنے دین پر ثابت قدم رکھ" [یہ حدیث صحیح ہے، اسے ترمذی نے روایت کیا ہے]۔ مومن کی حالت اپنے رب کے ساتھ الی ہوتی ہے۔ آپ اندازہ لگائے کہ جو شخص گناہوں پر مصر ہو، اس کی کیا حالت ہوگی؟!

## • سبسے بڑی کشادگی:

یمی وجہ ہے کہ علائے کرام کہتے ہیں: سب سے بڑی کشادگی ہیے ہے کہ دلوں پر رحمت ِ(الہی) کی کشادگی کر دی جائے، تا کہ وہ روشن ہو جائیں اور گناہوں کے زنگ سے باہر نکل جائیں:

(أَفَمَنْ شَرَحَ اللَّهُ صَدْرَهُ لِلْإِسْلَامِ فَهُوَ عَلَى نُورٍ مِنْ رَبِّهِ) (الزمر: 22)

ترجمہ: وہ شخص جس کاسینہ اللّٰہ تعالی نے اسلام کے لئے کھول دیا ہے ،وہ اپنے پرورد گار کی طرف سے ایک نور پر

#### --

#### نيز فرمايا:

(فَمَنْ يُرِدِ اللَّهُ أَنْ يَهْدِيَهُ يَشْرَحْ صَدْرَهُ لِلْإِسْلَامِ) (الأنعام: 125)

ترجمہ: جس شخص کواللہ تعالی راستہ پر ڈالنا چاہے اس کے سینہ کو اسلام کے لئے کشادہ کر دیتا ہے۔



کشادگی کی ضدوہ ہے جس کاذ کر اللہ کے اس فرمان میں آیاہے:

(وَمَنْ يُرِدْ أَنْ يُضِلَّهُ يَجْعَلْ صَدْرَهُ ضَيِّقًا حَرَجًا كَأَنَّا يَصَّعَّدُ فِي السَّمَاءِ) (الأنعام: 125)

ترجمہ: جس کو بے راہ رکھنا چاہے اس کے سینہ کو بہت تنگ کر دیتا ہے جیسے کوئی آسان میں چڑھتا ہے۔

نیز الله پاک وبرترنے فرمایا:

(قُلْ إِنَّ رَبِي يَبْسُطُ الرِّزْقَ لِمَنْ يَشَاءُ وَيَقْدِرُ وَلَكِنَّ أَكْثَرَ النَّاسِ لَا يَعْلَمُونَ) (سبأ: 36)

ترجمہ: کہہ دیجئے کہ میر ارب جس کے لئے چاہے روزی کشادہ کر دیتاہے اور تنگ بھی کر دیتاہے۔لیکن اکثر لوگ نہیں جانتے۔

#### نیزیاک وبرتر کا فرمان ہے:

(إِنَّ رَبَّكَ يَبْسُطُ الرِّزْقَ لِمَنْ يَشَاءُ وَيَقْدِرُ إِنَّهُ كَانَ بِعِبَادِهِ خَبِيرًا بَصِيرًا) (الإسراء: 30)

ترجمہ: یقینا تیر ارب جس کے لئے چاہے روزی کشادہ کر دیتا ہے اور جس کے لئے چاہے تنگ یقیناوہ اپنے بندوں سے باخبر اور خوب دیکھنے والا ہے۔

اللہ نے یہ خبر دی ہے کہ: تنگی اور کشادگی سب اس کے ہی ہاتھ میں ہیں، وہی (کشادگی و تنگی) کو الٹ پھیر کرتا ہے، جس کو چاہتا ہے مال و منال، صحت و تندرستی، عمر یا علم میں کشادگی عطاکر تاہے اور جس کو چاہتا ہے اس کے لئے ان چیزوں کو تنگ کر دیتا ہے، وہ حکمت والا باخبر ہے۔اللہ کے دشمنوں کے پاس جو فراخی آپ دکیھ رہے ہیں وہ (حقیقت میں)کشادگی نہیں ہے، بلکہ وہ:ان کے ساتھ (اللہ کا مکر)اوراس کی مہلت وڈھیل ہے۔



بسااو قات مومن کو کسی چیز سے محروم کر دیاجا تاہے اور بیہ محرومی اس کے لئے نوازش ہوتی ہے، اور کبھی کبھار اسے کوئی چیز عطاہوتی ہے اور بیہ نوازش اس کے لئے آزمائش بن جاتی ہے:

(وَعَسَى أَنْ تَكْرَهُوا شَيْئًا وَهُوَ خَيْرٌ لَكُمْ وَعَسَى أَنْ تُحِبُّوا شَيْئًا وَهُوَ شَرٌّ لَكُمْ)(البقرة: 216)

ترجمہ: ممکن ہے تم کسی چیز کوبری جانو اور در اصل وہی تمہارے لئے بھلی ہو اور یہ بھی ممکن ہے کہ تم کسی چیز کو اچھی سمجھو، حالال کہ وہ تمہارے لئے بری ہو۔

#### • نصیحت ویاد دمانی:

اگر اللہ عزیز وبرتر تنگی و کشادگی پیدا کرنے والا اور پستی ور فعت سے ہمکنار کرنے والا ہے - تقذیر اور قضا کی بنیاد پر - توبیہ اس بات سے مانع نہیں کہ بیہ تمام امور (تنگی اور کشادگی) بندوں کے اختیار کر دہ اسباب کی بنیاد پر و قوع پذیر ہوں، جب وہ اسباب اختیار کریں تو ان کے نتائج بر آمد ہوں، نبی صلی اللہ علیہ وسلم نے ان دونوں چیزوں کو اس حدیث میں یکجاذکر کیا ہے: "جس شخص کو یہ پہند ہو کہ اس کے رزق میں کشادگی اور عمر میں اضافہ ہو تو اسے چاہئے کہ وہ اپنے رشتہ داروں کے ساتھ اچھاسلوک کرے "۔ [بخاری ومسلم]۔

رزق میں کشادگی پیدا کرنا اللہ کے ہاتھ میں ہے ، لیکن رشتہ داروں کے ساتھ حسنِ سلوک کرنا اس کا سبب ہے جسے بندہ اختیار کرتا ہے۔

#### • سرگوشی...

جس پر اللہ تعالی کا بیہ احسان ہو کہ اسے مال ودولت، علم ومعرفت، جسم و جاں اور جاہ و حشمت کی فراخی حاصل ہو، وہ اللہ کے بندوں کے ساتھ احسان و بھلائی کر کے اللہ کی قربت حاصل کرے، جس طرح اللہ نے اس پر اپنافضل



واحسان کیا۔ یہ منعم کاشکر ادا کرنے کا ایک طریقہ ہے ،اس کے ذریعہ نعمتیں مدام رہتی ہیں، جس کے پاس اتنی گنجائش نہ ہووہ کم از کم لوگوں کے ساتھ حسن سلوک سے پیش آئے:

(وَاللَّهُ يُحِبُّ الْمُحْسِنِينَ) (آل عمران: 134)

ترجمہ: الله تعالى ان نيكو كاروں سے محبت كرتاہے۔

اے اللہ! اے تنگی و کشادگی پید اکرنے والے پالنہار! ہمارے لئے اپنی رحمت کشادہ کر دے ، اور ہم سے اپنی کناوق کے شرکو دور فرمادے۔ مخلوق کے شرکو دور فرمادے۔

اے اللہ! ہمارے اوپر اپنی برکت ورحمت ، فضل واحسان اور رزق وروزی کشاد ہ کر دے۔



## (٩٠-٠٩) المُقَدِّمُ، المُؤَخِّرُ جلجلاله

ابن القیم رحمہ اللہ فرماتے ہیں: "بندہ چلتا ہی رہتا ہے ، وہ تھہر تا نہیں ہے ، یا تو اوپر کی طرف چڑھتا ہے یا پنچے کی طرف ارتا ہے ، یا آگے کی طرف بڑھتا ہے یا پیچھے کی طرف لوٹنا ہے "۔

نہ تو فطرت میں مظہر اؤ ہے اور نہ شریعت میں ، بلکہ (فطرت اور شریعت دونوں ہی) مختلف مر احل سے عبارت ہے جو (مر احل) نہایت ہی تیزی کے ساتھ جنت کی طرف یا جہنم کی طرف بڑھے جارہے ہیں ، کوئی (مر حلہ) تیزرو ہے تو کوئی ست رو، کوئی (مر حلہ) آگے بڑھ رہاہے تو کوئی پیچھے چھوٹ رہاہے۔

راست میں کوئی رکاہوا نہیں ہے، بلکہ ان کے چلنے کی سمت الگ الگ ہے، اور رفتار کسی کی تیز توکسی کی ست ہے:

(إِنَّهَا لَإِحْدَى الْكُبَرِ [35] نَذِيرًا لِلْبَشَرِ [36] لِمَنْ شَاءَ مِنْكُمْ أَنْ يَتَقَدَّمَ أَوْ يَتَأَخَّرَ) (المدثر: 35)

37

ترجمہ: (یقیناوہ جہنم) بڑی چیزوں میں سے ایک ہے۔ بنی آدم کو ڈرانے والی۔(یعنی) اسے جوتم میں سے آگے بڑھناچاہے۔

اللہ نے تھہرے ہوئے کا ذکر نہیں کیا، کیوں کہ جنت اور جہنم کے در میان کوئی جگہ نہیں ہے، اور نہ ہی کسی مسافر کے لئے دنیاوآخرت کے سواکسی (تیسری منز ل کا)راستہ ہے۔ جو شخص نیک اعمال کے ذریعہ جنت کی طرف نہیں بڑھے گاوہ برے اعمال کی وجہ سے جہنم کے پاس ہی جھوٹ

جو محص نیک اعمال کے ذریعہ جنت کی طرف نہیں بڑھنے کا وہ برے اعمال کی وجہ سے جہم کے پاس ہی چھوٹ جائے گا"۔

آ گے بڑھنااور بیچھے رہنااللہ عزیز وبرتر کے ہاتھ میں ہے ،اسی لئے اللہ کے اسائے حسنی میں سے یہ دونام بھی ہیں: (المقدم والمؤخر جل جلالہ)۔

صحیحین میں آیا ہے، ابن عباس رضی اللہ عنهماسے مروی ہے، وہ کہتے ہیں: نبی صلی اللہ علیہ وسلم جب رات کے وقت تبجد کے لئے کھڑے ہوت تو یہ دعا پڑھتے: (فاغفِر لی ما قَدَّمتُ وما أَخَرتُ وما أسررتُ وما أعلنتُ، أنت المقدمُ وأنتُ المُوِّحرُ، لا إله إلا أنت-أو لا إلهَ غيرُك-)

یعنی: "تو میرے اگلے بچھلے ، پوشیدہ اور ظاہر گناہوں کو معاف کر دے ، تو ہی پہلے تھا اور تو ہی آخر میں ہو گا، تیرے سواکوئی بھی معبود برحق نہیں ہے "۔

ہماراعزیز وبرتر پر ورد گار وہ ہے جو: پہلے تھا اور آخر میں بھی ہو گا، وہ ہر چیز کو اس کے مقام ومرتبہ پر اتارتا ہے، جس کوچا ہتاہے آگے بڑھا تاہے اور جسے چاہتاہے پیچھے کر دیتا ہے۔

اس نے مخلو قات کو پیدا کرنے سے قبل ہی ان کی تقدیریں مقدر فرمائی۔

اپنے محبوب اولیاء کو دیگر ہندوں سے مقدم رکھا، بعض مخلو قات کو بعض پر مختلف در جات کی برتری اور بلندی عطا کی۔

ا پنی توفیق سے جسے چاہاسبقت لے جانے والے مقدَّم بندوں کے مقام تک پہنچادیااور جسے چاہاان کے مرتبہ سے پیچے رکھااور اس کے مقام کو بیت کردیا، جب جس کی امید تھی اسے اس وقت سے مؤخر کر دیا کیوں کہ اس کے علم



میں تھا کہ اس کے انجام میں کیا حکمت پوشیدہ ہے،وہ جسے پیچھے کر دے اسے کوئی آگے نہیں بڑھا سکتا اور وہ جسے آگے بڑھادے اسے کوئی پیچھے نہیں کر سکتا۔

ہماراعزیز وبر ترپر ورد گار اپنی جس مخلوق کو چاہتا ہے اپنی توفیق سے اپنی رحمت کی طرف بڑھادیتا ہے اور جسے چاہتا ہے اس کی رسوائی و محرومی کے سبب اپنی رحمت سے دور کر دیتا ہے۔

ان دونوں اسائے گرامی (المقدم والمؤخر) کو یکجاذ کر کیا گیاہے، جو کہ: ادب اور اضافیہِ حسن کا تقاضہ ہے، کیوں کہ کمال ان دونوں اسائے گرامی کے باہم مربوط ہونے میں ہی ہے:

الصِّفتانِ للأَفعالِ تابعتانِ

وهو المقدِمُ والمؤخرُ ذانِكَ

بالذَّاتِ لا بالغيرِ قائِمتانِ

وهما صِفاتُ الذاتِ أيضا هُما

ترجمہ: اللہ ہی پہلے تھا اور وہی آخر میں ہوگا، یہ دونوں صفتیں اس کے افعال کے تابع ہیں، یہ دونوں ذات الہی کی صفات ہیں، وہ دونوں صفات ہیں، وہ دونوں صفات ذات الہی سے قائم ہیں نہ کہ کسی اور سے۔

تقدیم و تاخیر (آگے بڑھانا اور پیچیے کرنا)...

اس کی کونی اور شرعی دوقشمیں ہیں:

کونی کی مثال: الله عزیز وبرتر کا اپنی بعض مخلوقات کو بعض پر پیدا کرنے اور وجو دمیں لانے میں مقدم رکھنا، حبیبا کہ حدیث میں آیا ہے: "الله نے سب سے پہلے قلم کو پیدا کیا" [بیر حدیث صحیح ہے، اسے ابو داو دنے روایت کیا ہے]۔



الله نے آسانوں اور زمین کوچھ دنوں میں پیدا فرمایا، فرشتوں کو جنات اور انسان سے پہلے پیدا کیا، اور جنوں کی تخلیق کوانسانوں کی تخلیق پر مقدم ر کھا:

(وَالْجَانَّ خَلَقْنَاهُ مِنْ قَبْلُ مِنْ نَارِ السَّمُومِ) (الحجر: 27)

ترجمہ:اس سے پہلے جنات کو ہم نے لووالی آگ سے پیدا کیا۔

انسانوں میں سب سے پہلے آدم علیہ السلام کی تخلیق ہوئی، پھر اس کے بعد ان کی اولا دیکے بعد دیگرے وجود میں آئی،ان میں سے کچھ پہلے وجو دمیں آئے تو کچھ کی تخلیق بعد میں ہوئی۔

اس سے بیرلازم نہیں آتا کہ جس کی پیدائش پہلے ہوئی وہ بعد والے سے افضل ہیں، کیوں کہ آدم علیہ السلام کی تخلیق چھٹے دن ہوئی، لیکن ان کو اور ان کی اولا د کو بہت سی مخلو قات پر برتری حاصل ہے: ﴿وَلَقَدْ كَرَّمْنَا بَنِي آدَمَ وَحَمَلْنَاهُمْ فِي الْبَرِّ وَالْبَحْرِ وَرَزْقْنَاهُمْ مِنَ الطَّيِّبَاتِ وَفَضَّلْنَاهُمْ عَلَى كَثِيرٍ مِمَّنْ خَلَقْنَا تَفْضِلًا) (الإسراء: 70)

ترجمہ: یقینا ہم نے اولاد آدم کو بڑی عزت دی اور انہیں خشکی اور تری کی سواریاں دیں اور انہیں یا کیزہ چیزوں کی روزیاں دیں اور اپنی بہت سی مخلوق پر انہیں فضیلت عطافر مائی۔

محر صلی الله علیه وسلم سب سے آخری رسول ہیں، لیکن وہ سب سے افضل ہیں، آپ کی امت سب سے آخری امت ہے لیکن وہ سب سے افضل امت ہے۔

ایسا بھی ہو سکتا ہے کہ پہلے وجود میں آنے والا بعد میں آنے والے سے افضل ہو، جیسے ابو الا نبیاء ابراہیم علیہ السلام اپنے بعد کے تمام انبیاءور سل سے افضل ہیں ، سوائے محمد صلی اللہ علیہ وسلم کے۔



رہی بات شرعی اور دینی نقذیم و تاخیر کی تو (اس کی مثال ہیہ ہے کہ): اذان کو نماز پر مقدم رکھا گیاہے ، جمعہ کے خطبہ کو جمعہ کی نماز پر مقدم رکھا گیاہے ، عباد تول میں شروط اور واجبات کی ایک خاص ترتیب ہے جس کے بغیر عبادت درست نہیں ہوتی۔

شرعی اور دینی تقدیم کی ایک مثال میہ بھی ہے کہ: بعض عباد توں کو بعض پر فضیلت دی گئی ہے، اسی طرح بعض بندوں کو بعض پر برتری دی گئی ہے، چنال چہ فرائض اللہ کے نزدیک نوافل سے زیادہ محبوب ہیں، اور انسانوں میں سب سے افضل انبیاء اور رسول ہیں، ان کے در میان بھی ایک کو دوسرے پر فضیلت وبرتری حاصل ہے، ان کے علاوہ جو عام انسانی گروہ ہے، ان میں بھی میہ درجہ بندی پائی جاتی ہے، کوئی آگے ہے تو کوئی پیچھے۔

بندہ مومن جب یہ جان لیتا ہے کہ اللہ ہی پہلے تھا اور اللہ ہی بعد میں بھی رہے گا تو اس کا دل صرف ایک اللہ سے وابستہ رہتا ہے، اسی پر بھر وسہ کر تا ہے، کیوں کہ وہ پاک وبرتر جس کو آگے بڑھا دے اسے کوئی بیچھے نہیں کر سکتا، اور جسے وہ بیچھے کر دے اسے کوئی آگے نہیں بڑھا سکتا۔

#### • حقیقی پیش قدمی:

یہ بات یادر کھنے کی ہے کہ حقیقی اور نفع بخش پیش قدمی ہے ہے کہ: اللہ عزیز وبرتر کی اطاعت و بندگی، اس کی جنت اور رضاجو ئی کی طرف پیش قدمی کی جائے، اس سے پیچھے ہٹناہی در اصل قابل مذمت ہے، کیوں کہ اللہ پاک وبرتر کا فرمان ہے:

(وَسَارِعُوا إِلَى مَغْفِرَةٍ مِنْ رَبِّكُمْ وَجَنَّةٍ عَرْضُهَا السَّمَاوَاتُ وَالْأَرْضُ أُعِدَّتْ لِلْمُتَّقِينَ) (آل عمران: 133)

ترجمہ: اپنے رب کی بخشش کی طرف اور اس کی جنت کی طرف دوڑو جس کا عرض آسانوں اور زمین کے برابر ہے جو پر ہیز گاروں کے لئے تیار کی گئی ہے۔

نيزبارى تعالى نے فرمايا: (سَابِقُوا إِلَى مَغْفِرَةٍ مِنْ رَبِّكُمْ وَجَنَّةٍ عَرْضُهَا كَعَرْضِ السَّمَاءِ وَالْأَرْضِ) (الحديد: 21)

ترجمہ: دوڑوا پنے رب کی مغفرت کی طرف اور اس جنت کی طرف جس کی وسعت آسمان وزمین کی وسعت کے برابرہے۔

نبی صلی الله علیہ وسلم کی صحیح حدیث ہے ، آپ نے فرمایا: " آگے بڑھو اور (براہِ راست) میری اقتدا کرو اور جو لوگ تمہارے بعد ہوں وہ تمہاری اقتدا کریں ، پچھے لوگ مسلسل پیچھے رہتے جائیں حتی کہ الله تعالی ان کو پیچھے کر دے گا"[مسلم]

د نیا وی اعتبار سے آگے بڑھنے اور پیچھے رہنے کی بات کریں توبہ اللہ تعالی کے نزدیک کوئی معیار نہیں ہے ، اور نہ اس سے بندے کو کوئی فائدہ پہنچنے والا ہے۔

نیز ایمان کی نشانی میہ بھی ہے کہ جسے اللہ عزیز وہر ترنے مقدم رکھا ہے اسے مقدم رکھا جائے اور جسے اللہ پاک وہر ترنے مؤخر کیا ہے اسے مؤخر رکھا جائے، یہی آگے اور پیچھے کرنے کا معیار ، محبت وبغض کا میز ان ، اور دوستی ودشمنی کامعیار ہوناچاہئے ، اللہ عزیز وہر ترکا فرمان ہے:

(أَمْ حَسِبَ الَّذِينَ اجْتَرَحُوا السَّيِّئَاتِ أَنْ بَخْعَلَهُمْ كَالَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ سَوَاءً مَحْيَاهُمْ وَمَمَاتُهُمْ سَاءَ مَا يَحْكُمُونَ) (الجاثية: 21)



ترجمہ: کیاان لوگوں کاجوبرے کام کرتے ہیں یہ گمان ہے کہ ہم انہیں ان لوگوں جیسا کر دیں گے جو ایمان لائے اور نیک کام کئے کہ ان کامر ناجینا یکساں ہو جائے، ہر اہے وہ فیصلہ جو وہ کر رہے ہیں۔

اے اللہ! اے مقدم ومؤخر! ہم تجھ سے سوال کرتے ہیں کہ تو ہمیں اپنی مغفرت سے نواز، ہمیں اپنی جنت میں داخل فرمااور جہنم سے نجات بخش۔





رسول الله صلی الله علیہ وسلم نے ایک شخص کو دیکھا کہ وہ کھلے میدان میں بغیر کسی کیڑے کے عنسل کر رہاہے تو نبی صلی الله علیہ وسلم کویہ چیزنا گوار گزری، چنال چہ آپ منبر پر چڑھے اور الله کی حمد و ثناکی، پھر فرمایا: "الله عزوجل بہت بر دبار، حیادار اور پر دے والا ہے۔ حیا اور پر دے کو پیند فرماتا ہے، لہذا جب تم میں سے کوئی عنسل کرے تو پر دے میں کرے "[یہ حدیث صحیح ہے، اسے ابوداود نے روایت کیاہے]۔

ہمارا پاک وبرتر پرورد گار وہ ہے جو حیا دار ہے ، وہ کمالِ حیاداری سے متصف ہے ، جو اس کے کمال وجلال اور رفعت شان کوزیباہے ، مخلو قوں کی حیاکی طرح نہیں ، جو کہ تبدیلی اور انکساری سے عبارت ہے۔

رب تعالی کی حیاداری ایک مختلف قشم کی حیاداری ہے، جس کانہ تو ہماری سمجھ ادراک کر سکتی ہے، اور نہ ہماری عقلیں اس کی کیفیت کا اندازہ لگاسکتی ہیں، کیوں کہ وہ جو دوسخا، احسان و بھلائی اور عظمت و جلال کی حیاداری ہے۔

الله پاک وبرتر کی عظمتِ شان ہے کہ اس کی حیاان چیزوں کو چھوڑنے سے عبارت ہے جو اس کی وسعتِ رحمت، کمالِ جو دوسخااور عظیم عفو و در گزر اور بے پناہ علم وبر دباری کو زیبانہیں، اس کی ایک مثال میہ ہے کہ: الله تعالی کو اس بات سے حیا آتی ہے کہ اس کا بندہ جب دعا کے ساتھ ہاتھ اٹھائے تووہ اسے خالی ہاتھ لوٹادے۔



الله پاک وبرتر کی جلالتِ شان ہے کہ: اسے – کمال بے نیازی اور انتہائی قدرت کے باوجود – اپنے بندے کی ہتک عزت، بے حجابی اور اس کی فضیحت سے حیا آتی ہے۔

عِندَ التَّجاهُرِ مِنهُ بالعِصيانِ

وهُو الحَيِيُّ فليسَ يَفضَحُ عبدَهُ

فهو السِّيِّيرُ وصاحِبُ الغُفرَانِ

لكنَّه يُلقِى عليه سِترَهُ

ترجمہ: وہ حیادارہے ، اس لئے جب بندہ کھلے عام نافر مانی کر تاہے ، تب بھی وہ اس کی فضیحت نہیں کرتا ، بلکہ وہ اس پر پر دہ ڈال دیتاہے ، کیوں کہ وہ حیادار اور باپر دہ اور معاف کرنے والاہے۔

الله تعالى كايه عدل وانصاف ہے كه: وه حق بيانى سے حيانہيں كرتا، فرمان بارى تعالى ہے: ﴿ وَاللَّهُ لَا يَسْتَحْيِي مِنَ الْحُقِيّ (الأحزاب: 53)

ترجمه: الله تعالى بيانِ حق ميں كسى كالحاظ نہيں كر تا\_

جس قدر بندہ مومن سے یادر کھتاہے کہ وہ اللہ تعالی کی نگرانی میں ہے، اسی قدر اس کے دل میں حیا کی قوت پیدا ہوتی ہے۔



#### تقيقت:

جس کے اندر ایمان جتنازیادہ ہو گا اس کے اندر حیا بھی اتنی ہی زیادہ ہو گی، اسی لئے انبیائے کرام لوگوں میں سب سے زیادہ حیادار تھے، نبی صلی اللہ علیہ وسلم کی یہ صفت بیان کی گئی ہے کہ: "آپ پر دے کی اوٹ میں رہنے والی دوشیز ہسے بھی زیادہ حیادار تھے"۔

حیاایمان کاایک حصہ ہے، نبی صلی اللہ علیہ وسلم سے ثابت ہے، آپ نے فرمایا:" ایمان کی ستر سے پچھ زیادہ شاخیں ہیں اور حیا بھی ایمان کی ایک شاخ ہے"[بخاری ومسلم]

سب سے بڑی اور پسندیدہ حیایہ ہے کہ:اللّٰہ عزیز وبرتر سے حیا کی جائے۔

نبی علیہ نے صحابہ سے فرمایا: "اللہ تعالی سے شرم وحیا کر وجیسا کہ اس سے شرم وحیا کرنے کا حق ہے"، صحابہ نے عرض کیا: اے اللہ کے رسول! ہم اللہ سے شرم و حیا کرتے ہیں اور اس پر اللہ کا شکر ادا کرتے ہیں، آپ نے فرمایا: حیا کا بیہ حق نہیں جو تم نے سمجھا ہے، اللہ سے شرم و حیا کرنے کا جو حق ہے وہ یہ کہ تم اپنے سر اور اس کے ساتھ جتنی چیزیں ہیں ان سب کی حفاظت کرو ،اور اپنے پیٹ اور اس کے اندر جو چیزیں ہیں ان کی حفاظت کرو ،اور جے آخرت کی چاہت ہو میں ان کی حفاظت کرو ،اور جے آخرت کی چاہت ہو وہ دنیا کی زیب وزینت کو ترک کردے ۔ جس نے یہ سب پورا کیا تو حقیقت میں اسی نے اللہ تعالی سے حیا کرنے کا حق ہے"[بیر حدیث حسن ہے، اسے ترمذی نے روایت کیا ہے]

ابن القیم رحمہ اللہ فرماتے ہیں: "جو گناہ کے وقت اللہ سے حیا کرے ، اللہ قیامت کے دن اسے سزادیے سے حیا کرے گا، لیکن جو شخص اللہ کی نافرمانی کرنے سے نہیں شرمائے تواللہ اس کو سزادیے سے بھی نہیں شرما تا"۔



## حیاکتنی خوبصورت خصلت ہے!

شرم وحیاہمیشہ خیر ہی لے کر آتی ہے، رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کا گزر ایک ایسے شخص سے ہواجو دو سرے شرم وحیاہمیشہ خیر ہی لے کر آتی ہے، رسول اللہ صلی ہو! گویاوہ یہ کہہ رہاہو کہ: میں تجھے (اس کی وجہ سے) مار پیٹ شخص کو شرم وحیا پر ملامت کر رہاتھا: یقیناتم بہت شرم میلے ہو! گویاوہ یہ کہہ رہاہو کہ: "(اسے اس کے حال پر) چھوڑ دو کیوں کہ شرم توایمان کا حصہ ہے" [بخاری ومسلم]

شرم وحیا: مروت اور خود داری کی علامت، عزت نفس کی نشانی، اور حسن اخلاق کی پہچان ہے۔

شرم وحیا: عظمت الهی کا احساس، اس کی مبیب کا شعور اور اس کی جلالت شان کو یادر کھنا ہے۔

کسی سلف نے کہا کہ: مجھے میہ علم ہے کہ اللہ مجھ سے واقف وباخبر ہے ، اس لئے مجھے شرم آتی ہے کہ وہ مجھے معصیت ونافر مانی کی حالت میں دیکھے۔

وإذا خلوتَ برِيبَة في ظُلمَة والنفسُ داعيةٌ إلى العِصيانِ فاستَحيي من نَظرِ الإلَهِ وقُل لها إنَّ الَّذِي حَلَقَ الظَّلامَ يَرَانِي

ترجمہ: جب مجھی تم تاریکی میں تنہار ہو اور نفس گناہ کی دعوت دے ، تواللہ کی نظر سے شرم محسوس کرواور اپنے نفس سے کہو کہ جس نے تاریکی کو پیدا کیا ہے وہ مجھے دیکھ رہاہے۔

عمر بن الخطاب رضی اللہ عنہ نے فرمایا: " جس کے اندر جتنی کم حیاہو گی اس کے اندر اللہ کاخوف بھی اتناہی کم ہو گا،اور جس کے اندر اللہ کاخوف نہیں ہو گااس کا دل مر دہ ہو جائے گا"۔



ابن دقیق العیدر حمہ الله فرماتے ہیں: "شرم وحیاالیم صفت ہے جس کی ہمیشہ تعریف کی جاتی رہی ہے، جسے سراہا جاتار ہاہے اور جس کا حکم دیا جاتار ہاہے، کسی بھی نبی اور رسول کی شریعت میں اسے منسوخ نہیں کیا گیا"۔

الله پاک وبرترنے جنت کی حوروں کا وصف بیان کرتے ہوئے فرمایا:

(فِيهِنَّ قَاصِرَاتُ الطَّرْفِ) (الرحمن:56)

ترجمہ: وہاں(شر میلی) نیجی نگاہ والی حوریں ہیں۔

یعنی: وہ اپنے شوہر وں کے علاوہ کسی کو نگاہ اٹھا کر نہیں دیکھتیں، پھر اللہ نے ان کے حسن وجمال کا تذکرہ کرتے موت ارشاد فرمايا: (كَأَنَّهُنَّ الْيَاقُوتُ وَالْمَرْجَانُ) (الرحمن: 58)

ترجمہ: وہ حوریں مثل یا قوت اور مونگے کے ہوں گی۔

اللہ نے عفت ویا کدامنی اور شرم وحیا کی صفت پہلے بیان کی ،اس کے بعد حسن وجمال کا تذکرہ کیا،اس لئے جب عورت کے اندر عفت وحیانہ ہو تواس کے حسن وجمال کی کوئی قدر وقیمت نہیں۔

کسی نے کہاہے کہ: گناہوں کی سزایہ بھی ہے کہ:انسان کے اندرسے شرم وحیااور چبرے کی رونق جاتی رہتی ہے، ر سول صلی الله علیہ وسلم کا ارشاد گرامی ہے:"(پہلے)ابنیائے کرام کے کلام میں سے لو گوں نے جو پایااس میں یہ بھی ہے کہ تم میں حیانہ ہو تو پھر جو جی میں آئے کر گزرو" [ بخاری]

> إذا لم تَخشَ عاقِبةَ اللَّيَالِي ولم تَستَحي فاصنَع ما تَشاءُ



#### ويَبقَى العُودُ ما بَقِيَ اللَّحاءُ

#### يَعِيشُ المرءُ ما استَحيَا كِخَيرِ

ترجمہ: جب تم کو راتوں (کی بدکاریوں کے ) انجام بدکاخوف نہ ہو اور نہ تم کو شرم وحیا آتی ہو تو جو جی چاہے کر گزرو۔انسان جب تک شرم وحیا کی پاسدار کی کرتا ہے تب تک اس کی زندگی میں خیر ہی خیر رہتا ہے ، جب تک (ککڑی پر)چھال رہتا ہے تب تک ککڑی بھی محفوظ رہتی ہے۔

یادر تھیں کہ اللہ کے نزدیک سب سے مبغوض شخص وہ ہے جو رات بھر گناہ کے کام کرے اور اللہ اس کی پر دہ پوشی فرمائے، لیکن جب وہ صبح کرے توخو د اللہ کا پر دہ چاک کر ڈالے۔

اے اللہ! ہمیں اپنی حیاسے نواز اور ہمیں توفیق دے کہ ہم غیب وحاضر، پوشیدہ اور ظاہر ہر اعتبار سے تیر اڈر اپنے اندر پیداکریں۔

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*



ایک شخص نبی اگرم سکی ایک میں میں خیانت کرتے ہیں اور میری نافرمانی کرتے ہیں، میں انہیں گالیاں سے جھوٹ بولتے ہیں، میرے مال میں خیانت کرتے ہیں اور میری نافرمانی کرتے ہیں، میں انہیں گالیاں دیتا ہوں اور مار تاہوں نے میرا ان کا نبیٹارا کیسے ہوگا؟ آپ نے فرمایا:" انہوں نے ، تمہارے ساتھ خیانت کی ہے، اور تمہاری نافرمانی کی ہے، تم سے جو جھوٹ بولے ہیں ان سب کا شار وحساب ہوگا۔ تم نے انہیں جو سزائیں دی ہیں ان کا بھی شارو حساب ہوگا، اب اگر تمہاری سزائیں ان کے گناہوں کے بفترر ہوئیں تو تم اور وہ برابر سرابر چھوٹ جاؤگے، نہ تمہاراحق ان پر رہے گا اور نہ ان کا حق تم پر ، اوراگر تمہاری سزا ان کے قصور سے کم ہوئی تو تمہارافضل واحسان ہوگا، اور اگر تمہاری سزاان کے گناہوں سے زیادہ ہوئی تو تجھ سے ان کے ساتھ زیادتی کا بدلہ لیاجائے گا، (یہ سن کر)وہ شخص روتا پٹیٹا ہوا واپس ہوا۔

آپ نے فرمایا: "کیاتم کتاب اللہ نہیں پڑھتے (اللہ نے فرمایاہے) {وَنَضَعُ الْمَوَازِينَ الْقِسْطَ لِيَوْمِ الْقِيامَةِ فَلَا تُظْلَمُ نَفْسٌ شَيْئًا وَإِنْ كَانَ مِثْقَالَ حَبَّةٍ مِنْ خَرْدَلٍ أَتَيْنَا كِمَا وَكَفَى بِنَا حَاسِبِينَ} (الأنبياء: 47) الْقِيَامَةِ فَلَا تُظْلَمُ نَفْسٌ شَيْئًا وَإِنْ كَانَ مِثْقَالَ حَبَّةٍ مِنْ خَرْدَلٍ أَتَيْنَا كِمَا وَكَفَى بِنَا حَاسِبِينَ} (الأنبياء: 47) ترجمہ: قیامت کے دن ہم درمیان میں لا رکھیں گے ٹھیک ٹھیک تولنے والی ترازو کو۔پھر کسی پر پچھ کھی ظلم نہ کیا جائے گا۔



اس شخص نے کہا: قسم اللہ کی! میں اپنے اوران کے لیے اس سے بہتر اورکوئی بات نہیں پاتا کہ ہم ایک دوسرے سے جداہوجائیں ، میں آپ کو گواہ بناکر کہتاہوں کہ وہ سب آزاد ہیں۔[یہ حدیث صحیح ہے، اسے ترمذی نے روایت کیاہے]

أَمَا واللهِ لو عَرَفَ الْأَنامُ لَمْ خُلِقُوا لَمَا غَفَلُوا ونامُوا لقد خُلِقُوا لِمَا لو أَبصَرتهُ عُيونُ قلوكِم ساحُوا وهامُوا

ترجمہ: اللہ کی قشم! اگر لوگ اپنی پیدائش کے مقصد کو جان لیس تونہ وہ غفلت برتیں گے اور نہ انہیں نیند آئے گی۔ جس مقصد کے لئے وہ پیدا کئے گئے ہیں، اگر وہ اپنے دل کی آئکھوں سے اس کو دیکھ لیس تو (عبادت میں) تگ ودو کریں گے اور زمین میں پھرتے رہیں گے۔

مند امام احمد میں آیا ہے، حضرت جابر رضی اللہ عنہ سے مروی ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا:
"اللہ اپنے بندوں کو جمع کرے گا اور الیبی آواز کے ذریعہ ان کو پکارے گا جسے دور والے اسی طرح سنیں گے جس طرح نزدیک والے سنیں گے: میں بادشاہ ہوں، ہر ایک کے اعمال کا بدلہ دینے والا ہوں، کوئی بھی جہنمی، جس کا کوئی حق کسی جنتی کے پاس ہو گا، اس وقت تک جہنم میں نہیں جائے گا جب تک کہ میں جنتی سے اس جہنمی کا بدلہ نہ لے لوں اور کوئی بھی جنتی، جس کا کوئی حق کسی جہنمی کے پاس ہو گا، اس وقت تک جنت میں نہیں جائے گا جب تک کہ میں جہنمی کا بدلہ نہ کے جہنمی سے اس جنتی گا جب تک کہ میں جنتی میں نہیں جائے گا جب تک کہ میں جہنمی کے پاس ہو گا، اس وقت تک جنت میں نہیں جائے گا جب تک کہ جہنمی سے اس جنتی کا بدلہ نہ لے لوں اور کوئی بھی جنتی، جس کا کوئی حق کسی جہنمی کے پاس ہو گا، اس وقت تک جنت میں نہیں جائے گا جب تک کہ جہنمی سے اس جنتی کا بدلہ نہ لے لوں، خواہ ایک تبھر طار نے کاحق ہی کیوں نہ ہو" (صیحے)

ہمارا عزیز وبر ترپر ورد گار -جو اپنی باد شاہت کے اوپر عرش پر مستوی ہے- ساری مخلو قات اس کے سامنے سر نگوں اور سارے چہرے اس کے سامنے خم ہیں، اس کی عظمت کے سامنے سارے سرکش وجابر (حکمر ال) اور تمام تر مخلو قات عاجز ودر ماندہ ہیں، وہ بزرگ وبر تروہ ہے جو ہر ایک مخلوق پر غالب ہے، اس عزیز وبر ترکے سامنے ساری



کا ئنات پیت ہے، تمام بندوں کی پیشانیاں اس کے ہی ہاتھ میں ہیں، اسی کے ہاتھ میں باد شاہت کی ساری تدبیریں اور اختیارات ہیں، ہر قشم کی بادشاہت کا وہی مالک ہے، اس کے سوا کوئی حاکم نہیں، نہ اس کے سوا کوئی پالنہار اور معبود حقیقی ہے۔

ہمارا پاک وبرتزیر ورد گار جو (تمام اعمال کا) بدلہ دینے والاہے، وہ بندوں کو قیامت کے دن (ان کے اعمال پر) جزاوسزادے گااور ان کے در میان فیصلہ کرے گا:

(مَالِكِ يَوْمِ الدِّينِ) (الفاتحة: 4)

ترجمہ: بدلے کے دن (لیعنی قیامت) کا مالک ہے۔

(وَنَضَعُ الْمَوَازِينَ الْقِسْطَ لِيَوْمِ الْقِيَامَةِ فَلَا تُظْلَمُ نَفْسٌ شَيْئًا وَإِنْ كَانَ مِثْقَالَ حَبَّةٍ مِنْ خَرْدَلٍ أَتَيْنَا بِهَا وَكَفَى بِنَا حَاسِبِينَ) (الأنبياء: 47)

ترجمہ: قیامت کے دن ہم در میان میں لار تھیں گے ٹھیک ٹھیک تو لنے والی تر ازو کو۔ پھر کسی پر کچھ بھی ظلم نہ کیا جائے گا۔ اور اگر ایک رائی کے دانے کے برابر بھی عمل ہو گاہم اسے لاحاضر کریں گے اور ہم کافی ہیں حساب کرنے

جس شخص کو خیر و بھلائی حاصل ہواہے چاہئے کہ وہ اللہ تعالی کی حمد و ثنا کرے، اور جسے اس کے علاوہ کچھ اور لاحق ہووہ اپنے نفس کے علاوہ کسی اور کو ملامت نہ کرے:

(يَوْمَ تَجِدُ كُلُّ نَفْسٍ مَا عَمِلَتْ مِنْ خَيْرٍ مُحْضَرًا وَمَا عَمِلَتْ مِنْ سُوءٍ تَوَدُّ لَوْ أَنَّ بَيْنَهَا وَبَيْنَهُ أَمَدًا بَعِيدًا وَيُحَازِّرُكُمُ اللَّهُ نَفْسَهُ وَاللَّهُ رَءُوفٌ بِالْعِبَادِ) (آل عمران: 30)



ترجمہ: جس دن ہر نفس (شخص) اپنی کی ہوئی نیکیوں کو اور اپنی کی ہوئی بر ائیوں کو موجو دیالے گا، آرز و کرے گا کہ کاش! اس کے اور بر ائیوں کے در میان بہت ہی دوری ہوتی۔اللہ تعالی ہمیں اپنی ذات سے ڈرار ہاہے اور اللہ تعالی اپنے بندوں پر بڑاہی مہر بان ہے۔

# • سزاؤل پرغورو فکر کریں!

الله عادل ومنصف ہے، چنال چہ وہ ظالم سے مظلوم کے لئے، آقا سے اس کے غلام کے لئے حتی کے چوپایوں سے بھی قصاص دلائے گا، نبی صلی الله علیہ وسلم کی حدیث ہے: "قیامت کے دن تمام مخلوقات کو جمع کیا جائے گا، چوپائے، جانور کو جانور کو جانور کو جانور کو جانور کو جانور ہے ایک چیز، پھر الله تعالی ان کے در میان اتناعد ل وانصاف کرے گا کہ: بے سینگ کے جانور کو سینگ والے جانور سے قصاص دلائے گا" [ یہ حدیث صحیح ہے، اسے حاکم نے مشدرک میں روایت کیا ہے] ایک روایت میں آیا ہے کہ: "یہاں تک کہ چیونٹی کو بھی قصاص دلوایا جائے گا" [ یہ حدیث صحیح ہے، اسے احمد نے مشد مند میں روایت کیا ہے]۔

جب آپ کویہ یقین ہوجائے کہ قیامت کے دن آپ (تمام اعمال پر) بدلہ دینے والے پر وردگارسے ملنے والے ہیں، جس دن جزاوسزا کا حساب ہوگا، اللہ تعالی ایک ذرہ کے برابر بھی کسی پر ظلم نہیں کرے گا، لوگوں کے باہمی معاملات اختلاف وجدال پر مبنی ہیں اور بندہ اور رب کے در میان جو معاملہ ہے، اس کی بنیاد عفو ودر گزر پر ہے، (اس دن) نیکیوں اور برائیوں کے ذریعہ حساب وکتاب چکایا جائے گا، تمہاری نیکیاں بانٹ دی جائیں گی اور تمہارے کندھے پر دوسروں کے گناہ ڈال دئے جائیں گے، آپ یقین جائے کہ لامحالہ آپ کا حساب و کتاب ہونا ہے!



اس لئے آپ دانشمندی سے کام لیں،اس سے پہلے کہ آپ کا حساب و کتاب ہو، آپ خود اپنا محاسبہ سیجئے، جیسا کہ کہا گیا ہے: عقل مند وہ ہے جو اپنے نفس کو تابع کرکے موت کے بعد کی زندگی کے لئے عمل کر تاہے ، اور عاجز و در ماندہ ہے وہ شخص جو اپنے نفس کی پیروی کرتاہے اور اللہ سے مختلف قسم کی تمنائیں کرتاہے!

جب رسول الله صلى الله عليه وسلم نے اپنے صحابہ سے دریافت کیا کہ: کیاتم جانتے ہو کہ مفلس کون ہے؟ صحابہ نے عرض کیا: ہم میں مفلس وہ ہے جس کے پاس نہ در ہم ہو اور نہ ساز وسامان۔

آپ صلی الله علیه وسلم نے فرمایا: "میری امت کا مفلس وہ شخص ہے جو قیامت کے دن نماز، روزہ اور زکاۃ لے کر آئے گا اور اس طرح آئے گا کہ (دنیا میں) اس کو گالی دی ہو گی، اس پر بہتان لگایا ہو گا، اس کا مال کھایا ہو گا، اس کا خون بہایا ہو گا اور اس کو مارا ہو گا، تو اس کی نیکیوں میں سے اس کو بھی دیا جائے گا اور اس کو بھی دیا جائے گا اور اگر اس پر جو ذمہ ہے اس کی ادائیگی سے پہلے اس کی ساری نیکیاں ختم ہو جائیں گی تو ان کے گناہوں کو لے کر اس پر ڈالا جائے گا، پھر اس کو جہنم میں بھینک دیا جائے گا"

عمر بن خطاب رضی الله عنه فرماتے ہیں: "اس سے پہلے کہ تمہارا محاسبہ کیا جائے، تم خود اپنا محاسبہ کرلو، اس سے قبل کہ تمہیں ترازومیں رکھاجائے تم خود اپنے اعمال کا وزن کرلو، یقینا تمہارے لئے کل کے حساب سے آسان تربیہ ہے کہ تم آج اپنامحاسبہ کرلواور بڑی پیشی (قیامت کے دن) کے لئے عمدہ تیاری کرو"

(يَوْمَئِذٍ تُعْرَضُونَ لَا تَخْفَى مِنْكُمْ حَافِيَةٌ) (الحاقة: 18)

ترجمہ:اس دن تم سب سامنے پیش کیے جاؤگے ، تمہارا کوئی بھید پوشیدہ نہ رہے گا۔



## تَذَكَّر يومَ تأيِّي اللهَ فَردًا وقَد نُصِبَت مَوازِينُ القَضَاءِ

وهُتِّكَت السُّتُورُ عَنِ المعَاصِي وجاءَ الذَّنبُ مُنكشِفَ الغِطَاءِ

ترجمہ: اس دن کو یاد کروجب تم اللہ کے پاس تن تنہا حاضر ہوگے ، اور حساب و کتاب کے تر ازو قائم کر دئے جائیں گے۔ گناہوں سے پر دے اٹھائے جائیں گے اور گناہ بے پر دہ ہو کر آکھڑ اہو گا۔

ابوالدرداءرضی الله عنه کا قول یاد ر کھیں: " نیکی پزمر دہ اور رائیگاں نہیں ہوتی، گناہ فراموش نہیں ہو تا، بدلہ دینے والا سو تانہیں، تم حبیباچاہو ویساہو جاؤ، حبیبا کروگے ویساپاؤگے "

اگر آپ مظلوم ہیں توخوش ہو جائیں کہ (تمام اعمال کا)بدلہ دینے والا پر ورد گار موجو دہے ،اللہ کا یہ اسم گرامی ہر مظلوم ومقہور کے لئے باعثِ تسلی ہے۔

> أَمَا وَاللهِ إِن الظُلمَ شُؤمٌ وما زالَ المسِيءُ هُو الظَّلُومُ إلى دَيَّانِ يومِ الدِّينِ نَمضِي وعِندَ اللهِ تَجَتَمِعُ الخُصُومُ

ترجمہ: اللہ کی قشم! ظلم سر اپانحوست ہے، گناہ گار انسان ہی ظالم ہو تاہے۔ قیامت کے دن تمام اعمال کا بدلہ دینے والے پر ورد گار کی طرف ہم پایہ رکاب ہیں، اور اللہ کے نزدیک ہی سارے دشمنوں کو جمع ہوناہے۔

اے اللہ! اے تمام اعمال کا بدلہ دینے والے پرورد گار! ہم تجھ سے دعا کرتے ہیں کہ تو ہم پر اپنی مغفرت کی نوازش فرمااور جس دن ہم تیرے پاس پیش کئے جائیں گے اس دن ہم پر رحم فرما۔





اللّٰہ پاک وبر تر کے احسانات بے شار ہیں! کتنی مصیبتیں اللّٰہ نے دور کر دی! کتنی بیار یوں سے اللّٰہ نے صحت یاب کر دیا! کتنے حزن وملال کو اللّٰہ نے دور فرمادیا! کتنے فکر وغم سے اللّٰہ نے نجات عطاکر دیا؟

سب سے بڑااحسان جس کی امید بندہ آخرت کے تعلق سے کر تاہے وہ یہ کہ:اس کے گناہ معاف کر دئے جائیں، پیر مغفرت ایمان اور عمل صالح سے حاصل ہوگی،خواہ اس کی مقد ار کم ہی کیوں نہ ہو۔

اصرم عمروبن ثابت کوہی دیکھ لیجئے کہ وہ احد کے دن اسلام قبول کرتے ہیں، اسی دن قتل بھی کر دئے جاتے ہیں، وہ اصرم عمروبن ثابت کوہی دیکھ لیجئے کہ وہ احد کے دن اسلام قبول کرتے ہیں، اسی دن قتل بھی کر دئے جاتے ہیں، وہ ایک وقت کی بھی نماز نہیں پڑھ پاتے ہیں، جب صحابہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کے پاس ان کا ذکر کرتے ہیں تو آپ آپ فرماتے ہیں:" یقیناوہ جنتیوں میں سے ہے" [ یہ حدیث صحیح ہے، اسے احمد نے "المسند" میں روایت کیا ہے اور ہیٹی نے "المحمد نے "المسند" میں روایت کیا ہے اور ہیٹی نے "المحمد نے "المسند" میں کہا کہ اس کے رواۃ ثقات ہیں ]۔

وہ شخص جس نے سوجانوں کو قتل کر دیا، جب اللہ عزیز وبر ترنے اس کے سچی توبہ کو دیکھاتواس کو معاف کر دیا۔

اس زندگی میں بندے پرسب سے بڑا احسان ہے ہے کہ: اسے ہدایت عطام و جائے: ( بَـلِ اللَّهُ يَمُنُ عَلَيْكُمْ أَنْ هَدَاكُمْ لِلْإِيمَانِ إِنْ كُنْتُمْ صَادِقِينَ) (الحجوات: 17)

ترجمہ: بلکہ اللہ تم پر احسان رکھتا ہے کہ اس نے تہرہیں ایمان کے لیے ہدایت دی، اگر تم سے ہو۔



اللہ نے جن اسائے گرامی کے ذریعہ اپنی ذات کی تعریف کی ہے ، ان میں (المئان <sup>جل جلالہ</sup> ) بھی ہے۔

سنن میں آیاہے،انس رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ وہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے ساتھ بیٹے ہوئے سے اور ایک شخص نماز پڑھ رہا تھا، (نماز سے فارغ ہو کر) اس نے دعا ما گی: «اللهم إيي أَسألُكَ بَانَ لَكَ الْحَمدُ لا إِلَهُ إِلا أَنتَ الْمَتَّانُ بدیعُ السَّمواتِ والأرضِ یا ذا الجلالِ والإکرام یا حیُ یا قیُّومُ » بنانَ لكَ الحمدُ لا إِلَهُ إِلا أَنتَ الْمَتَّانُ بدیعُ السَّمواتِ والأرضِ یا ذا الجلالِ والإکرام یا حیُ یا قیُّومُ » اس الله علی الله! میں تجھ سے مانگا ہوں اس وسلے سے کہ: ساری حمد تیرے لیے ہے، تیرے سواکوئی اور معبود نہیں، تو بی احسان کرنے والا اور آسانوں اور زمینوں کو پیدا کرنے والا ہے، اے جال اور عطاء و بخشش والے، اے زندہ جاوید، اے آسانوں اور زمینوں کو تقاضے والے!" یہ س کر نبی اکرم صلی اللہ بخشش والے، اے زندہ جاوید، اے آسانوں اور زمینوں کو تقاضے والے!" یہ س کر نبی اکرم صلی الله علیہ وسلم نے فرمایا: "اس نے اللہ سے اس کے اس اسم اعظم (عظیم نام) کے حوالے سے دعا ما گی ہے کہ جب اس کے حوالے سے دعا ما گی جاتی ہے تو وہ دعا قبول فرماتا ہے اور سوال کیا جاتا ہے تو وہ دیا تیول فرماتا ہے اور سوال کیا جاتا ہے تو وہ دیا تیوس سے "اصدیث صحیح ہے]

ہمارابزرگ وبرتر پرورد گاربڑی نوازشوں ،عظیم انعامات اور بے پناہ احسان والا ہے ،وہ پاک وبرتر مانگنے سے پہلے ہی نواز دیتا ہے ،وہی ہے جو شر وع میں بھی دیتا ہے اخیر میں بھی دیتا ہے ،وہ امید وآرز وسے بڑھ کر عطاکر تا ہے۔

چوں کہ وہ اپنی سخاوت ونوازش کے ذریعہ تمام بندوں پر احسان کر تاہے، اس لئے ان تمام بندوں پر اس کے احسانات ہیں، کیکن اس پر کسی کا حسان نہیں ہے، اس کی ایک بڑی نوازش میہ ہے کہ اس نے: زندگی، عقل و بینش اور زبان وبیان سے مر فراز کیا، شکل وصورت بنائی توسب سے عمدہ بنائی، انعام واکر ام کیا اور خوب کیا۔



تمام بندوں پر اس بلند وبرتر پرورد گار کا ایک عظیم احسان یہ بھی ہے کہ اس نے ان کی طرف خوش خبری سنانے اور ڈرانے والے رسولوں کو مبعوث کیا، چنال چہ اپنے احسان کے ذریعہ ایمان والے اولیاء کو نجات عطاکی، انہیں سیدھے راستے کی ہدایت بخشی اور جہنم سے بحالیا...

(لَقَدْ مَنَّ اللَّهُ عَلَى الْمُؤْمِنِينَ إِذْ بَعَثَ فِيهِمْ رَسُـولًا مِنْ أَنْفُسِـهِمْ يَتْلُو عَلَيْهِمْ آيَاتِهِ وَيُزَرِّيهِمْ وَيُعَلِّمُهُمُ الْكِتَابَ وَالْحِكْمَةَ وَإِنْ كَانُوا مِنْ قَبْلُ لَفِي ضَلَالٍ مُبِينٍ) (الحجرات: 17)

ترجمہ: بے شک مسلمانوں پر اللہ تعالیٰ کا بڑا احسان ہے کہ ان ہی میں سے ایک رسول ان میں بھیجا، جو انہیں اس کی آیتیں پڑھ کر سناتا ہے اور انہیں پاک کرتا ہے اور انہیں کتاب اور حکمت سکھاتا ہے، یقیناً یہ سب اس سے پہلے کھلی گراہی میں تھے۔

(بَلِ اللَّهُ يَمُنُّ عَلَيْكُمْ أَنْ هَدَاكُمْ لِلْإِيمَانِ إِنْ كُنتُمْ صَادِقِينَ) (الحجرات: 17)

ترجمہ:بلکہ دراصل اللہ کا تم پر احسان ہے کہ اس نے تہمیں ایمان کی ہدایت کی اگر تم راست گو ہو۔

اس کا احسان ہی ہے کہ وہ ہر زمانے میں کمزور لو گوں کو کبر وغرور کرنے اور فساد بھیلانے والوں سے محفوظ رکھتا ے، چنال چه ان پر امن وامان اور قوت وغلبه كا احسان كرتا ہے: (وَنُرِيدُ أَنْ غَنَ عَلَى الَّذِينَ اسْتُضْعِفُوا فِي الْأَرْضِ وَخُعْلَهُمْ أَئِمَّةً وَخُعْلَهُمُ الْوَارِثِينَ)(القصص: 5)

ترجمہ: پھر ہماری چاہت ہوئی کہ ہم ان پر کرم فرمائیں جنہیں زمین میں بے حد کمزور کر دیا گیا تھا، اور ہم انہی کو پیشوا اور (زمین) کا وارث بنائیں۔

## • خوش بخت لوگ:



الله عزیز وبرتر شکریے اور عبادت کاسب سے زیادہ حقد ارہے، مومنوں پر اس کی نعمت ہمیشہ کے لئے ہے جو جنت میں داخل ہونے تک جاری رہے گی، دنیا میں اولیاء پر اللہ یہ نعمت فرما تا ہے کہ: انہیں ہدایت دیتا اور ان کی حفاظت کرتا ہے، اور آخرت میں انہیں جہنم سے نجات وے کر جنت میں داخل فرمائے گا اور اپنے معزز چبرے کے دیدار سے سر فراز کرے گا، پاک وبرتر کا فرمان ہے: (قَالُوا إِنَّا كُنَّا قَبْلُ فِي أَهْلِنَا مُشْفِقِينَ فَمَنَّ اللَّهُ عَلَيْنَا وَوَقَانَا عَذَابَ السَّمُومِ إِنَّا كُنَّا مِنْ قَبْلُ نَدْعُوهُ إِنَّهُ هُو الْبَرُّ الرَّحِيمُ (الطور: 26-28)

ترجمہ: کہیں گے کہ اس سے پہلے ہم اپنے گر والوں کے در میان بت ڈراکرتے تھے۔ پس اللہ تعالی اللہ تعالی نے ہم پر بڑا احسان کیا اور ہمیں تیز و تند گرم ہواؤں کے عذاب سے بچا لیا۔ ہم اس سے پہلے ہی اس کی عبادت کیا کرتے تھے، بے شک وہ محسن اور مہربان ہے۔

### • مومنول كاوطيره..

مومن جب اپنے اوپر اللہ عزیز وبرتر کے احسانات کو دیکھتا ہے تواس کی عقل حیر ان ہوجاتی ہے ، اس کے دل میں فرحت و مسرت کی اہر دوڑ جاتی ہے ، وہ اپنے آقاو مولی کا مختاج بندہ ہو کر رہ جاتا ہے ، وہ صرف ایک پاک وبرتر کی حمد و ثنا کر تاہے ، اور یہی وہ سب سے بڑا دروازہ ہے جس کے ذریعہ بندہ اپنے رب کے پاس داخل ہوتا ہے ، جو کہ: رب کے حضور عاجزی وانکساری اختیار کرناہے ، اس سے دعاو مناجات ، امید ور جاء کرتے ہوئے اور یا منان! کی ند الگاتے ہوئے۔

تب جاکر آرزوئیں بر آتی ہیں، سائل کو نوازش ملتی ہے، گناہ گار کے گناہ معاف ہوتے ہیں، حزن و ملال دور ہوجاتے ہیں، غم کے بادل حجیٹ جاتے ہیں، قیدی کورہائی ملتی ہے، بیار شفایاب ہوتا ہے، گمشدہ گھر لوٹ آتا ہے، اور بے کس و مضطر کی بیکارسن لی جاتی ہے:



(أَمَّنْ يُجِيبُ الْمُضْ طَرَّ إِذَا دَعَاهُ وَيَكْشِ فُ السُّ وَ وَيَجْعَلُكُمْ خُلَفَاءَ الْأَرْضِ أَإِلَهُ مَعَ اللَّهِ قَلِيلًا مَا تَذَكَّرُونَ) (النمل: 62)

ترجمہ: بے کس کی پیار کو جب کہ وہ پیارے، کون قبول کرکے سختی کو دور کر دیتا ہے؟ اور متہیں زمین کا خلیفہ بناتا ہے، کیا اللہ تعالیٰ کے ساتھ اور معبود ہے؟ تم بہت کم نصیحت وعبرت حاصل کرتے

وہ عناصر اگر آپ کی زندگی سے پورے طور پر بھی غائب ہو جائیں جنہیں آپ خوش بختی کا سبب گر دانتے ہیں، تب بھی یقین رکھیں کہ اللہ نے انہیں آپ سے اس لیے دور کر دیا ہے کہ وہ آپ کی بد بختی کی وجہ نہ بنیں۔

## • احسان نه جتلائين!

اگر اللہ پاک وبرتر نے بندوں پر اپنے احسانات کا ذکر کر کے اپنی ذات کی تعریف کی ہے ، توان لو گوں کی مذمت بھی بیان کی ہے جو اللہ پر یااللہ کے بندوں پر احسان جتلاتے ہیں کہ انہوں نے اپنے مال ودولت خرج کیے اور (مختلف قسم کے نیک) اعمال انجام دیے، فرمان باری تعالی ہے: (یَمَنُّونَ عَلَیْكَ أَنْ أَسْلَمُوا قُلْ لَا تَمَنُّوا عَلَيَّ إِسْلَامَكُمْ بَلِ اللَّهُ يَمُنُّ عَلَيْكُمْ أَنْ هَدَاكُمْ لِلْإِيمَانِ إِنْ كُنْتُمْ صَادِقِينَ) (الحجرات: 17)

ترجمہ:وہ تجھ پر احسان رکھتے ہیں کہ وہ اسلام لے آئے، کہہ دے مجھ پر اپنے اسلام کا احسان نہ ر کھو، بلکہ اللہ تم پر احسان رکھتا ہے کہ اس نے متہیں ایمان کے لیے ہدایت دی، اگر تم سے ہو۔

الله پاک وبرترنے ہمیں یہ تنبیه کی ہے کہ ہم اپنے صدقات وخیرات پر احسان نہ جتلائیں، کیوں کہ اس سے صدقه اور ثواب برباد هو جاتے ہیں:



(يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لَا تُبْطِلُوا صَدَقَاتِكُمْ بِالْمَنِّ وَالْأَذَى) (البَّرَة:264)

ترجمہ: اے ایمان والو! اپنی خیرات کو احسان جتا کر اور ایذا پہنچا کر برباد نہ کرو!

ر سول الله صلى الله عليه وسلم نے بھی احسان جتلانے سے منع فرمایا ہے ، آپ صلی الله علیه وسلم کا ارشاد گرامی ہے:

" تین لوگ ہیں جن کی طرف اللہ تعالیٰ قیامت کے دن نہیں دیکھے گا، اور نہ انہیں گناہوں سے
پاک کرے گا، اور ان کے لیے درد ناک عذاب ہے: وہ شخص جو کوئی بھی چیز دیتا ہے تو احسان جتاتا
ہے، جو جھوٹ بول کر اپنا سامان بیچتا ہے اور جو غرور اور گھمنڈ سے تہبند لٹکاتا ہے "[مسلم]۔

نبی صلی الله علیہ وسلم سے ثابت ہے کہ آپ نے فرمایا: "احسان جتانے والا، مال باپ کی نافرمانی کرنے والا اور ہمیشہ شراب پینے والا (عادی شرابی): یہ سب جنت میں نہیں داخل ہو سکتے "[یہ حدیث صحیح ہے، اسے نسائی نے روایت کیا ہے]۔

أَفسَدتَ بالمنِّ ما أُولَيتَ من نِعَمٍ ليسَ الكَريمُ إذا أَسدَى بمنَّانِ

ترجمہ: تونے جو بھی انعامات کئے ،احسان جتلا کر سب کو رائیگال کر دیا۔ سخی وفیاض انسان وہ نہیں جو انعام کرنے کے بعد احسان جتلائے۔

یہی وجہ ہے کہ نیک وبزرگ حضرات آپس میں ایک دوسرے کو یہ نصیحت کیا کرتے تھے کہ:جب تم کسی کو کوئی چیز دواور تم کو لگے کہ تمہاراسلام کرنااس پرنا گوار گزر تاہے تواس سے سلام کرنے سے بھی گریز کرو۔ معزز ومکرم لوگ جب کسی کے ساتھ کوئی بھلائی کرتے ہیں تواسے بھول جاتے ہیں، لیکن جب کوئی ان کے ساتھ بھلائی کرتا ہے تووہ اسے کبھی نہیں بھولتے۔

وما تَخفَى المكَارِمُ حيثُ كانت ولا أهلُ المكَارِمِ حيثُ كانُوا

ترجمہ: نہ تو مکارم اخلاق پوشیدہ رہتے ہیں ، خواہ جہاں کہیں بھی ہوں اور نہ معزز ومکرم لوگ مخفی رہتے ہیں خواہ وہ جہاں کہیں بھی رہیں۔

اے اللہ! اے احسان کرنے والے منان! ہمارے اوپر بیر احسان فرما کہ ہماری حالت درست کر دے ، ہماری نسل کی اصلاح فرما، اور ہمیں حسن خاتمہ سے نواز۔





# ۹۳) الجَوَادُ جلجلاله

جب حاجتیں آپ کو اپنے حصار میں لے لیں، مصائب آپ پر حملہ آور ہوں، حزن وملال آپ کے آگن میں بسیر اڈال دے، آپ پر قرض کا بار گر ال پڑجائے، روزی کا دروازہ تنگ ہوجائے، تو آپ سخی و داتا پر ورد گار (جواد) کا رخ سیجئے، جو حزن و ملال کو دور کرنے والا، غم واندوہ کو کا فور کرنے والا اور بے کس و مضطر کی دعا کو قبول کرنے والا ہے۔

سنن ترمذی میں آیاہے کہ نبی صلی الله علیہ وسلم نے فرمایا:" الله سخی و فیاض ہے اور جود و سخا کو پیند کرتا ہے"[حدیث صحیح ہے]

شیخ سعدی رحمہ اللّدر قم طراز ہیں: "جواد کے معنی یہ ہیں کہ: وہ مطلق طور پر سخی وفیاض ہے، جس کی فیاضی پوری کائنات کو محیط ہے، اس نے اپنے فضل و کرم اور مختلف قشم کی نعمت سے پوری دنیا کو بھر رکھا ہے۔

جولوگ زبان حال یازبان مقال سے سوال کرتے ہیں، انہیں بطور خاص اپنی فیاضی سے بہرہ مند کرتا ہے، خواہوہ نیک ہوں یابد، مسلم ہوں یاکا فر، جو بھی اللہ سے سوال کرتا ہے اللہ اسے ضرور نوازتا ہے، وہ جو مانگتا ہے اسے وہ نوازتا ہے، نیک ہوں یابد، مسلم ہوں یاکا فر، جو بھی اللہ سے سوال کرتا ہے اللہ اسے ضرور نوازتا ہے، وہ جو مانگتا ہے اسے وہ نوازتا ہے، نقیناوہ پاک وبرتر محسن اور مہر بان ہے: ﴿ وَمَا بِكُمْ مِنْ نِعْمَةٍ فَمِنَ اللّهِ ثُمَّ إِذَا مَسَّكُمُ الضُّرُ فَإِلَيْهِ فَإِنْ اللّهِ ثُمَّ إِذَا مَسَّكُمُ الضُّرُ فَإِلَيْهِ فَإِلَىٰهِ فَعِمَةٍ فَمِنَ اللّهِ ثُمَّ إِذَا مَسَّكُمُ الضُّرُ فَإِلَيْهِ فَإِلَىٰهِ فَاللّهِ اللّهِ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهِ اللّهُ اللّهِ الللّهِ اللّهُ اللّهُ اللّهِ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهِ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ

ترجمہ: تمہارے پاس جو بھی نعمت ہے وہ اللہ کی طرف سے ہے، پھر جب شہیں تکلیف پہنچی ہے تو اس کی طرف تم گڑ گڑاتے ہو۔

## ہمارارب کتنابراسٹی وداتا اور کرم فرماہے؟!

مخلو قات اس کی نافر مانی کرتی ہیں ... اور وہ ان کے بستر وں پر ایسے ان کی حفاظت و نگہبانی کرتاہے گویا انہوں نے کوئی نافر مانی نہ کی ہو... ایسے ان کی حفاظت کرتاہے گویا کہ وہ گناہ گار ہی نہ ہوں ... بد کارپر احسان کرتاہے اور گناہ گار کو مہلت دیتاہے اور توبہ کرنے والے پر رحم فرما تاہے۔

وہ تمام بندوں سے بے نیاز ہے ،اس کے باوجو دوہ اپنی نعمت ونوازش ، جو دو کرم اور مہلت کے ذریعہ ان سے اپنی محبت کا مظاہر ہ کر تاہے۔

اللہ عزیز وبرتر کے خزانے بھرے ہوئے ہیں، خرج کرنے سے ان میں کوئی کی نہیں آتی، نبی صلی اللہ علیہ وسلم سے ثابت ہے کہ اللہ تعالی نے فرمایا: "اللہ کا ہاتھ بھر اہوا ہے، رات ودن اور مسلسل خرج کرنے سے بھی اس میں کوئی کمی نہیں آتی، تم نے دیکھا نہیں کہ جب سے اللہ تعالی نے آسان وزمین کو پیدا کیا ہے مسلسل خرچ کیے جارہا ہے ۔ اس کے باوجو دجو کچھ اس کے ہاتھ میں ہے اس میں کمی نہیں آتی "[اسے بخاری نے روایت کیا ہے اور مذکورہ الفاظ اس کے وایت کیا ہے اور مذکورہ الفاظ اس کے روایت کیا ہے اور مذکورہ الفاظ اس کے روایت کیا ہے اس میں کمی نہیں آتی "

حدیث میں سچاء کا لفظ آیا ہے جس کے معنی ہیں: ہمیشہ برسنے والا۔

اور عنیض کے معنی ہیں: کمی آنا۔



جوبندے اللہ سے اپنی امبید ور جاوابت رکھتے اور اس سے سوال کرتے ہیں، اللہ انہیں محبوب رکھتا ہے، تاکہ ان پر مزید انعام واکرام کی بارش برسائے، اس کی سخاوت کی انتہا ہے ہے کہ: وہ اس شخص پر غصہ ہو تا ہے جو اس سے مانگتا نہیں، سنن تر فذی میں آیا ہے کہ نبی صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: "جو اللہ سے سوال نہیں کر تا اللہ اس سے ناراض اور ناخوش ہو تا ہے " [ یہ حدیث حسن ہے ] دوسری حدیث میں آیا ہے کہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: "اللہ کے نزدیک دعا سے بڑھ کر کوئی چیز معزز نہیں " آیہ حدیث حسن ہے، اسے تر مذی نے روایت کیا ہے ]۔

وهُو الجَوَّادُ فَجَودُهُ عَمَّ الوُجُودَ جَمِيعَهُ بِالفَضلِ والإِحسَانِ وهُو الجَوَّادُ فلا يُحَيِّبُ سائِلاً ولو أَنَّهُ مِن أُمَّةِ الكُفرَانِ وهُوَ الجَوَّادُ فلا يُحَيِّبُ سائِلاً

ترجمہ: وہ سخی و داتا ہے ، اس کی سخاوت و فیاضی ، اور فضل واحسان تمام مخلو قات کو محیط ہیں۔ وہ سخی و داتا ہے ، کسی سائل کو نامر اد نہیں کرتا، خواہ وہ کا فرقوم سے ہی کیوں نہ ہو۔

ایمان اور یقین والا بندہ وہ ہے جو: سخاوت وفیاضی کی صفت سے متصف ہو، اور اللہ کی سخاوت وفیاضی اور اس کے جود و کرم کا حریص ہو، اور یہ یقین رکھتا ہو کہ اللہ جو سخی ودا تا ہے، وہ کئی گنا بڑھا کر اس پر اپنے فضل واحسان اور برکت ورحمت کی نوازش کرے گا:

(مَنْ ذَا الَّذِي يُقْرِضُ اللَّهَ قَرْضًا حَسَنًا فَيُضَاعِفَهُ لَهُ وَلَهُ أَجْرٌ كَرِيمٌ) (الحديد: 11)

ترجمہ: کون ہے جو اللہ تعالیٰ کو اچھی طرح قرض دے پھر اللہ تعالیٰ اسے اس کے لیے بڑھاتا چلا جائے اور اس کے لیے پہندیدہ اجر ثابت ہو جائے۔

(وَعْدَ اللَّهِ لَا يُخْلِفُ اللَّهُ وَعْدَهُ) (الروم: 6)



# ترجمہ: الله كا وعدہ ہے، الله تعالى اپنے وعدے كا خلاف نہيں كرتا۔

ہمارے نبی صلی اللہ علیہ وسلم تمام مخلو قات میں سب سے زیادہ سخی وفیاض تھے،وہ خیر و بھلائی میں سب سے زیادہ آگے تھے، آپ کی سخاوت تیزر فار گھوڑے سے بھی زیادہ تھی، آپ کی سخاوت سب سے زیادہ رمضان میں بڑھ جایا کرتی تھی۔

صحیح مسلم میں آیاہے کہ: "رسول الله صلی الله علیه وسلم سے اسلام لانے پر جو بھی چیز طلب کی جاتی آپ وہ عطا فرمادیتے، کہا: ایک شخص آپ کے پاس آیا تو آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے دو پہاڑوں کے در میان (چرنے والی) بکریاں اسے دے دیں، وہ شخص اپنی قوم کی طرف واپس گیا اور کہنے لگا: میری قوم!مسلمان ہو جاؤبلاشبہ محمد صلی الله علیہ وسلم اتناعطا کرتے ہیں کہ فقر وفاقہ کااندیشہ تک نہیں رکھتے "۔ آپ سے جب بھی کوئی چیز طلب کی گئی تو آپ نے "نہیں" تجھی نہیں کہا۔

كَأَنَّكَ تُعطِيهِ الَّذِي أَنتَ سائلُهُ

تَرَاهُ إذا مَا جِئتَهُ مُتَهَلِّلاً

ترجمہ: جب آپ ان سے پچھ طلب کرنے آئیں گے تو آپ ان کو ایسے پائیں گے کہ گویا آپ ہی ان کو وہ چیز عطا كرنے آئے ہول جو آپ ان سے مانگ رہے ہول۔

• کسی نے کہاہے کہ:

سخاوت: ہر عیب پریر دہ ڈال دیتی ہے۔

تَستَّر بالسخاءِ فَكُلُّ عَيبِ يُغطِّيهِ كما قِيلَ السَّخَاءُ

ترجمہ: سخاوت کے ذریعہ اپنی پر دہ پوشی کیجئے کہ کہا گیاہے کہ سخاوت ہر عیب پر پر دہ ڈال دیتی ہے۔



لُو لَا الْمَشَقَةُ سادَ الناسُ كُلُّهُم الجُّودُ يُفقِر والإقدامُ قَتَّالُ

ترجمہ: اگر مشقت نہ ہوتی تو سارے لوگ سر داری ہی کرنے لگ جاتے ، سخاوت (لو گو ں کی نظر میں ) فقیری کا باعث اور پیش قدمی جان لیواہوتی ہے۔

اے اللہ!اے سخی و کرم فرما! ہمارے اوپر اپنی بر کتوں کی نوازش فرما۔





صحیحین میں آیا ہے کہ پچھ یہودی رسول اللہ علیہ کے پاس آئے اور کہا: «السام علیکم» (تمہیں موت آئے) عائشہ رضی اللہ عنہا نے بیان کیا کہ میں اس کا مفہوم سمجھ گئی اور میں نے ان کا جواب دیا کہ: «وعلیکم السام واللعنة» (یعنی تمہیں موت آئے اور لعنت ہو) بیان کیا کہ اس پر رسول اللہ علیہ نے فرمایا: کھہرو، اے عائشہ! اللہ تعالیٰ تمام معاملات میں نرمی اور ملائمت کو پیند کرتا ہے۔میں نے عرض کیا: یا رسول اللہ! کیا آپ نے سنا نہیں انہوں نے کیا کہا تھا۔ نبی کریم علیہ نے فرمایا کہ میں نے اس کا جواب دے دیا تھا کہ «وعلیم» (اور تمہیں بھی)۔

مِن العَفو لم يَعرِف مِنَ النَّاسِ مُحرِمًا

صَفُوحٌ عن الإِجرامِ حتى كَأَنَّهُ

ترجمہ: وہ ہر جرم کومعاف کر دیتا ہے، وہ اتنامعاف کر تاہے کہ گویااس کی نظر میں کوئی مجرم ہی نہ ہو۔

ہمارے نبی عظیمہ کو جس ذات نے اس عظیم اخلاق سے سر فراز فرمایا وہ رفیق ومہربان اللہ سبحانہ و تعالی ہے ، جو حزن وملال کو دور کرتا، بیار کو شفاعطا کرتا، ابتلاء و آزمائش کو رفع کرتا، گمشدہ کو واپس لاتا، قیدی کو رہائی دیتا اور ٹوٹے ہوئے کو جوڑتا اور سہارا دیتا ہے۔

نی الله عنی الله الله الله رفق ہے، رفق اور نرمی پیند کر تاہے"[بخاری ومسلم]۔ ماراعزیز وبر ترپر ورد گار اپنی تقدیر، فیصلے اور تمام افعال میں رفیق ومہر بان ہے۔



ہماراعزیز وبرتر پر ورد گار اپنے احکام واوامر اور دین وشریعت میں رفیق ومہر بان ہے۔

افعال میں اس کی نرمی ومہر بانی ہے ہے کہ: اس بلند وبرتر نے اپنی حکمت اور رفق ومہر بانی کے پیش نظر تمام مخلو قات کو بتدر تنج پیدافر مایا، حالاں کہ وہ ایک ہی مرتبہ اور چشم زدن میں انہیں پیدا کرنے پر قادر تھا۔

ہمارابلند وبرتر پرورد گاراپنی شریعت میں رفیق ومہربان ہے:خواہ اوامر کا معاملہ ہویانواہی کا، چنال چہوہ بندوں کو طاقت سے بڑھ کر مکلف نہیں کرتا، اور نہ ہی مشقت آمیز احکام پر بندوں کا مواخذہ کرتا ہے، بلکہ ان پر رفق ومہربانی اور رحم وکرم کرتے ہوئے ان کے لئے ایسے احکام میں رخصت رکھی ہے، بندوں پر یک لخت تمام احکام نافذ نہیں کرتا بلکہ تدریج کے ساتھ ایک حالت سے دو سری حالت کی طرف انہیں منتقل کرتا ہے، تاکہ دل مانوس اور طبیعتیں نرم ہوجائیں۔

الله بزرگ وبرتر کی ملائمت اور مهر بانی ہے کہ: وہ گناہ گار بندوں کو مہلت دیتا ہے، انہیں سز اسے دوچار نہیں کرتا، تا کہ وہ اللہ کی طرف رجوع اور انابت کریں۔

اس کی مہربانی ہے کہ: اس نے خیر و بھلائی کے تمام اسباب میسر کردئے، اور وہ ان اسباب کے ذریعہ بندوں پر فضل واحسان کر تاہے،سب سے بڑی آسانی ہے کہ اس نے: اپنی کتاب کو یاد کرنااور سمجھنا آسان کر دیا:

(وَلَقَدْ يَسَّرْنَا الْقُرْآنَ لِلذِّكْرِ فَهَلْ مِنْ مُدَّكِرٍ)

ترجمہ: بے شک ہم نے قرآن کو سمجھنے کے لیے آسان کر دیا ہے۔ پس کیا کوئی نصیحت حاصل کرنے والا ہے۔

وهُوَ الرَّفِيقُ يُحِبُّ أَهلَ الرِّفقِ بَل يُعطِيهِم بِالرِّفقِ فَوقَ أَمَانِ

ترجمہ: وہ رفیق ومہر بان ہے اور رفق وملائمت کرنے والوں کو محبوب رکھتا ہے، بلکہ رفق ومہر بانی کے عوض انہیں ان کی آرز وسے بڑھ کر نواز تاہے۔

# • رفیق ومهربان لوگ:

جو شخص یہ جان لے کہ اللہ تعالی رفیق ومہر بان ہے ، اللہ سے اس کی محبت بڑھ جاتی ہے ، نیز تعظیم و تو قیر ، حمد و ثنا اور شکر کا جذبہ بھی اس کے اندر مزید پروان چڑھنے لگتا ہے ، اللہ تعالی اپنے اسمائے گرامی کو پبند کر تا اور ان سے متصف بندوں کو محبوب رکھتا ہے - سوائے ان اساء کے جن کو اپنے بندوں کے لیے وہ نا پبند کر تا ہے - چناں چہ اللہ رحیم ومہر بان ہے اور رحم کرنے والوں سے محبت رکھتا ہے ، وہ کریم ودا تا ہے اور کرم فرماؤں کو پبند کر تا ہے ، وہ رفیق ومہر بان ہے اور رقی کرنے والوں کو محبوب رکھتا ہے ۔

اس اخلاق (رفق وملائمت) کے سب سے زیادہ حقد ار انبیائے کرام تھے، جن میں سر فہرست محمہ صلی اللہ علیہ وسلم ہیں، لوگوں کے ساتھ آپ نے جوزندگی گزاری وہ رفق وملائمت سے بھری ہوئی تھی، آپ نے اپنی ذات کے لئے بھی بھی (کسی پر) غصہ نہیں کیا، نہ لوگوں کی بشری کمزوری و کو تاہی پر آپ کادل تنگ ہوا، نہ آپ نے اس دنیا کی کوئی چیز اپنے لئے خاص رکھی، بلکہ جو بھی آپ کے ہاتھ میں ہوتا، بے پناہ سخاوت وفیاضی کے ساتھ آپ لوگوں کو دے دیتے، آپ کی بر دباری، احسان و بھلائی، شفقت ومودت سے تمام لوگوں نے فیض اٹھایا، جو شخص بھی آپ کی مجلس میں بیٹھا آپ کی گرویدہ ہوکررہ گیا، محض آپ صلی اللہ علیہ وسلم کی شفقت و ملائمت اور لطف و کرم کو دیکھ کر۔

ایک دیباتی آتاہے اور مسجد کے ایک کونے میں پیشاب کرنے لگتاہے، رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے صحابہ اٹھتے ہیں اور کہتے ہیں: کیا کر رہے ہو؟ کیا کر رہے ہو؟ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم فرماتے ہیں: (اسے-در میان میں-مت رو کو، اسے چھوڑ دو)۔



جب وہ فارغ ہو تاہے تور سول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم فرماتے ہیں: یہ مساجد اس طرح پیشاب یا کسی اور گندگی کے لیے نہیں ہیں، یہ توبس اللہ تعالی کے ذکر، نماز اور تلاوت قر آن کے لیے ہیں"[مسلم]

الله تعالی رفیق و مهربان ہے اور رفق و ملائمت سے متصف لوگوں کو پہند کرتا ہے، نبی صلی الله علیہ وسلم سے ثابت ہے کہ آپ نے فرمایا: "الله عزوجل رفق اور نرمی سے موصوف ہے، اسے نرمی اور نرم خوئی پیند ہے، وہ اس پر وہ کچھ عنایت فرما تا ہے جو ترشی اور کر خنگی پر نہیں دیتا" [مسلم]

انبیائے کرام کے بعد جو اس صفت کے سب سے زیادہ حقد ار ہیں وہ باد شاہ، ذمہ دار حکمر ال اور وہ اہل علم اور دعاۃ ہیں جو اللّٰہ کی طرف بلاتے ہیں، اسی طرح والد حضرات بھی اس کے زیادہ مستحق ہیں، کیوں کہ لوگ حزن وملال سے افسر دہ ہوتے ہیں، انہیں ایسے شخص کی ضرورت ہوتی ہے جو ان کو دلاسادے، ان کی دادر سی کرے، نہ کہ ان پر ترشی اور کر خنگی کا مظاہر ہ کرے، انہیں رحم دل شخص کے پہلو کی، نہایت اعلی نگہبانی کی، نرم خوئی اور بے پناہ ہشاشت وبشاشت کی، اور کشادہ مودت و شفقت کی ضرورت ہوتی ہے ...۔

سختی و در شتی کے ساتھ (پکھ) دینے سے کہیں زیادہ لوگوں کو نرمی و ملائمت (کے ساتھ پیش آنے) کی حاجت ہوتی ہے ، لوگوں میں سب سے زیادہ آپ کی نرمی و ملائمت کا حقد ار: آپ کی ذات ہے ، پھر آپ کے والدین، آپ کی بیوی، بیٹے ، زیر کفالت ، آپ کے مصاحبین اور دوست واحباب ہیں۔

## • ال صفت مين آپ كا حصه...

نبی صلی الله علیہ وسلم کی صحیح حدیث ہے، آپ نے فرمایا: "جس کو نرمی عطا کی گئی، اس کو دنیا و آخرت کی خیر و بھلائی سے نواز دیا گیا اور صلہ رحمی، حسن اخلاق اور پڑوسی سے اچھا سلوک کرنے (جیسے امورِ خیر)

گھروں (اور قبیلوں) کو آباد کرتے ہیں اور عمر میں اضافہ کرتے ہیں"[حدیث صحیح ہے،اسے احمہ نے"المسند" میں روایت کیاہے]۔

نبی صلی الله علیہ وسلم سے ثابت ہے کہ آپ نے فرمایا: "جب الله تعالی کسی اہل خانہ کے تنیک خیر و بھلائی کا ارادہ کر تاہے، توان کے اندر نرمی وملائمت داخل کر دیتاہے "[حدیث صحیح ہے، اسے احمہ نے "المسند" میں روایت کیاہے]

نبی صلی الله علیہ وسلم کاار شاد گرامی ہے:"نرمی جس چیز میں بھی ہوتی ہے اس کوزینت بخش دیتی ہے اور جس چیز سے بھی نرمی نکال دی جاتی ہے اسے بدصورت کر دیتی ہے"[مسلم]

یبی وجہ ہے کہ مخلوق کی نظر میں سب سے زیادہ نا پیند شخص وہ ہو تا ہے جو بد زبان اور سخت دل ہو، فرمان باری تعالی ہے: (وَلَوْ كُنْتَ فَظًا غَلِيظَ الْقَلْبِ لَانْفَصُّوا مِنْ حَوْلِكَ) (آل عمران: ۱۵۹)

ترجمہ:اگر آپ بد زبان اور سخت دل ہوتے تو یہ سب آپ کے پاس سے حبیث جاتے۔

نبی صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا: "جس شخص کو نرم خو کی سے محروم کر دیا جائے وہ بھلائی سے محروم کر دیا جاتا ہے"[مسلم]۔

اے اللہ! ہم تجھ سے تیرے اسم گرامی (الرفیق) کے وسلے سے دعاکرتے ہیں کہ توہم پر نرمی و مہر بانی کر اور ہمارے لیے تمام کارِ خیر کو آسان کر دے۔





# السّبّد جلجلاله السّبّد جلجلاله

سنن ابی داود میں عبد اللہ بن شخیر رضی اللہ عنہ سے روایت ہے ، وہ کہتے ہیں کہ میں بنو عامر کے وفد کے ساتھ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی خدمت میں حاضر ہوا تو ہم نے کہا: آپ ہمارے (سید) سر دار ہیں۔ آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: سید (اور حقیقی سر دار) اللہ تبارک و تعالی ہے۔ ہم نے کہا: آپ صلی اللہ علیہ وسلم ہمارے صاحب فضل و فضیلت اور صاحب جود و سخا ہیں۔ آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: تم اس طرح کی بات کہہ سکتے ہو۔ مگر کہیں شیطان تہہیں اپناو کیل نہ بنالے (کہ کوئی الیی بات کہہ گزروجومیری شان کے مطابق نہ ہو)۔

(و کیل بنانے) کا مطلب میہ کہ: شیطان تم پر غالب نہ ہو جائے۔

لغت میں سیر (آقا) اسے کہتے ہیں جو حلم وبر دباری ،مال و دولت ، رفعت وبلندی اور منفعت و بھلائی میں دوسر بے پر فائق وبر تر ہو ، اپنامال اپنے حقوق میں صرف کرتا ہو ، سید (آقا) کا اطلاق اس شخص پر بھی ہوتا ہے جس پر غصہ حاوی نہیں ہوتا ہو ، نیز اس پر بھی ہوتا ہے :جو کریم و داتا ہو ، باد شاہ و حاکم اور ذمہ دار وسر پرست ہو۔

بندے کا سیر (آقا) اس کا مالک ہوتا ہے اور عورت کا سیر (آقا) اس کا شوہر ہوتا ہے، فرمان باری تعالی ہے: (وَأَلْفَيَا سَيِّدَهَا لَدَى الْبَابِ) (يوسف: ٢٥)

ترجمہ: دروازے کے پاس ہی عورت کا شوہر دونوں کو مل گیا۔



سُؤدَدٌ کے معنی: شرافت ومرتبت کے ہوتے ہیں، ہر چیز کاسیدوہ ہے جو: سبسے اشرف اور سبسے بلند ہو۔

کون ہے جو اپنی سر داری میں درجہ کمال پر فائز ہو سکتاہے ،سوائے اللہ عزیز وبرتر کے ؟!

# الله کے اسم گرامی السید (آقا) کے سائے میں:

ہمارا پاک وبرتر پرورد گار ہی وہ سید ہے جو اپنی سر داری میں درجہ کمال پر فائز ہے، وہ شریف وبرتر ہے جو اپنی شر افت میں درجہ کمال پر فائز ہے، وہ عظیم وبرتر ہے جو اپنی عظمت میں درجہ کمال پر فائز ہے ، وہ حلیم وبر دبار ہے جو اپنی بر دباری میں درجہ کمال پر فائز ہے، وہ بے نیاز ہے جو اپنی بے نیازی میں درجہ کمال پر فائز ہے، وہ جبار ہے جو اپنی صفتِ جبروت میں درجہ کمال پر فائز ہے، وہ عالم ہے جو اپنے علم میں کامل ہے اور ایسا حکیم ہے جو اپنی حکمت و بینش میں درجہ کمال پر فائز ہے۔

اللّٰد بزرگ وبرتر وہ سید (آقا)ہے جو شرافت وبرتری اور سر داری کی تمام قسموں میں کامل ہے۔

یہ پاک وبرتز کی وہ صفات ہیں جن میں کوئی اس کا نثر یک وساحجمی نہیں، اور نہ کوئی مخلوق ان صفات کو اس سے چھین سکتاہے۔

> وهُو الإِلهُ السيِّدُ الصَّمدُ الَّذِي صَمَدَت إليهِ الخَلقُ بالإِذعانِ كماله ما فِيهِ من نُقصانِ الكامِلُ الأوصافِ من كُلِّ الوُجُوهِ

ترجمہ: وہ معبود وسید اور بے نیاز (پرورد گار) ایساہے کہ ساری مخلو قات عاجزی کے ساتھ اس کی طرف رجوع کرتے ہیں۔وہ ہرنا جیے سے اپنی صفات میں کامل ہے،اس کے کمال میں کوئی نقص نہیں ہے۔



تمام تر مخلوقات اس بزرگ وبرتر پروردگار کے بندے ہیں، وہ سب کے سب اس کے محتاج ہیں، خواہ وہ فرشتے ہوں، انسان ہوں یا جنات، کوئی بھی اس سے بے نیاز نہیں، وہ سب اس کے جود وکرم، لطف ومہر بانی اور رعایت ونگہبانی کے محتاج ہیں، اس لئے اس جل جلالہ کا یہ حق ہے کہ وہ سید (آقا) ہو، اور لوگوں پر بیہ حق ہے کہ وہ اسے اس نام سے یکاریں۔

ہمارا پاک وبرتز پرورد گاروہ ہے جو پوری کا ئنات میں تصرف کر تاہے،اس کا کوئی شریک نہیں۔

وہی بزرگ وبرتر پر وردگاراس بات کا حقد ارہے کہ صرف اسی کی عبادت جائے، اسی کے لیے عاجزی اور انکساری اختیار کی جائے، اس کا کوئی ساحجی نہیں۔

وىپىسىداورمعبودى، اسكاكوكى تثريك نهيں: (قُلْ أَغَيْرَ اللَّهِ أَبْغِي رَبًّا وَهُوَ رَبُّ كُلِّ شَـــيْءٍ) (الأنعام: 164)

ترجمہ: آپ فرما دیجئے کہ کیا میں اللہ کے سواکسی اور کو رب بنانے کے لئے تلاش کروں حالانکہ وہ مالک ہے ہر چیز کا۔

ابن عباس رضی الله عنهما فرماتے ہیں:" ( کیامیں اللہ کے سوا کوئی )معبود اور آقا تلاش کروں"۔

#### • غلط سورچ?!

ہو سکتا ہے کہ انسان کو مال ودولت مل جائے، اہل وعیال سے بہر ہ مند ہو، جاہ و حشمت کا مالک ہو، یا منصب اور معزز مقام پر فائز ہو، بڑی سے بڑی قیادت، بااختیار ریاست سے ہمکنار ہو، ممکن ہے کہ اس کے اردگر د خاد موں کا ججوم ہو، فوج اسے اپنے احاطہ میں لی ہوئی ہو، لشکر اس کی نگہبانی پر مقرر ہو، لوگ اس کے سامنے اپنی گردنیں خم



رکھتے ہوں، قومیں اس کے سامنے عاجزی اختیار کرتی ہوں، چنال چیہ وہ اس دنیامیں سر داری کے عظیم مقام پر فائز ہو، لیکن بیہ ناقص اور زائل ہو جانے والی ہے۔

ما أَكذَبَ الأحلامَ والتأويلًا!

خَدَعَتهُم الأحلامُ في سِنةِ الكَرى

# ترجمہ: نیند کی آغوش میں خوابوں نے ان کے ساتھ فریب کیا۔خواب اور اس کی تعبیر کتنی جھوٹی ثابت ہوئی!

جواس بات پر ایمان رکھتا ہو کہ اللہ ہی حقیقی سید (آتا) ہے ،اس کا دل صرف اسی بزرگ وبر ترہے وابستہ رہتا ہے ،اس وابستگی میں خوف وامید ، مد د طلی اور تو کل شامل ہو تاہے ، کیوں کہ وہی (اللہ) بندوں کے معاملات میں تصرف کر تاہے، ہر چوپائے کی پیشانی اس کے ہاتھ میں ہے، اور تمام کے تمام بندے اس کے محتاج ہیں:

(يَا أَيُّهَا النَّاسُ أَنْتُمُ الْفُقَرَاءُ إِلَى اللَّهِ وَاللَّهُ هُوَ الْغَنِيُّ الْحَمِيدُ) (فاطر: ١٥)

ترجمہ:اے لوگو! تم اللہ کے محتاج ہو اور اللہ بے نیاز خوبیوں والاہے۔

چناں چیہ اللہ، یکتا و منفر د، آقا اور بے نیاز پر ورد گار کے سواکسی کے سامنے عاجزی اور خاکساری نہیں اختیار کی جا

#### اے سر دار حضرات!

مخلوق کی نظر میں سر داری کے ارکان یہ ہیں: عزت وبزرگی، شر افت، رفعت وبلندی، اعلی شہرت، یہ وہ صفات ہیں جو اللہ عزیز وبرتر کی اطاعت سے ہی حاصل کی جاسکتی ہیں، یہی وجہ ہے کہ انبیاء اور اولیاء نے (اپنی قوموں کی ) سر داری کی اور وہ لو گوں کے در میان نمایاں اور ممتاز تھے۔



لیکن جو اللہ سے دور ہو،اس کے ساتھ کفر کر تا ہو، توالیے شخص کو نہ تو عزت وبزرگی حاصل ہو سکتی ہے اور نہ وہ سر داری سے سر فراز ہو سکتا ہے،اگر اسے دنیاوی سر داری حاصل ہو بھی جائے تو یہ جھوٹی اور وقتی سر داری ہے۔

یبی وجہ ہے کہ منافق کوسید (آقا) کہنے سے منع کیا گیاہے ، ابو داؤد نے روایت کیا ہے ، نبی صلی اللہ علیہ وسلم فرماتے ہیں: "کسی منافق کو سید (سر دار ، آقا) کہہ کر مت پکارو، اس لیے کہ اگر وہ سر دار ہو اتو تم نے اپنے رب عزوجل کو ناراض کر دیا" [یہ حدیث صحیح ہے]۔

# • سيد (آقاوسر دار) كا دائره:

مخلوق پر سید کا اطلاق کرنا جائز ہے ، کیوں کہ اللہ عزیز وبرتر نے یجی علیہ السلام کے بارے میں ارشاد فرمایا: "وَسَیّدًا" یعنی: وہ سر دار ہیں۔

حدیث ِ شفاعت میں آیا ہے کہ: "قیامت کے دن میں سارے انسانوں کا سر دار ہوں گا اور اس پر مجھے کوئی گھمنڈ نہیں ہے "[مسلم]

نیز آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے حضرت سعد بن معاذ کے تعلق سے فرمایا: "کھڑے ہو کر اپنے سر دار کا استقبال کرو"[بخاری]

ان دونوں احادیث اور اس حدیث کے در میان کوئی تعارض نہیں کہ: "سید (اور حقیقی سر دار) اللہ تبارک و تعالی ہے" [حدیث صحیح ہے، اسے ابوداود نے روایت کیاہے]، کیوں کہ مومنوں کے نزدیک انسانوں کے سر دارسے مر اد: ان کی ریاست وامامت ہے۔

عرب کہتے ہیں کہ: فلال ہماراسید (سر دار)ہے، لینی: ہمارا ذمہ دارہے جن کی ہم تعظیم کرتے ہیں۔



لیکن اللہ عزیز وبرتر کو سید سے متصف کرنے کے معنی یہ ہیں کہ: وہ تمام مخلو قات کا مالک ہے ، اور تمام مخلو قات اس کے بندے اور غلام ہیں۔

نبی صلی الله علیہ وسلم نے (اسی معنی میں)اس صفت سے (خود کوملقب کرنے سے) منع فرمایا تھاجب آپ کو بیہ کہا گیا کہ: آپ ہمارے سر دار ہیں، آپ نے فرمایا: "سید (اور حقیقی سر دار) تواللہ تبارک و تعالی ہے... تم اس طرح کی بات کہہ سکتے ہو، مگر کہیں شیطان تہہیں اپناو کیل نہ بنالے (کہ کوئی ایسی بات کہہ گزروجومیری شان کے مطابق نہ ہو)" [ حدیث صحیح ہے ، اسے ابو داود نے روایت کیا ہے ]۔اس حدیث میں بیہ دلیل موجو د ہے کہ نبی صلی الله علیہ وسلم نے توحید کی چہار دیواری کی حمایت کی ،اس کی (حد درجہ) حفاظت کی اور شرک کے سارے دروازے مسدود

آپ صلی الله علیہ وسلم کویہ ناپسند تھا کہ آپ کے سامنے آپ کی تعریف کی جائے، حالاں کہ آپ کے مداحوں نے کوئی ناحق بات نہیں کہی، کیوں کہ آپ نے خود فرمایاتھا کہ: "میں اولاد آدم کاسر دار ہوں"[مسلم]لیکن آپ نے (اس سے منع فرمایا) محض اس ڈرسے کہ کہیں ان کے دل مخلو قات سے وابستہ نہ ہو جائیں اور وہ ان کے سامنے عاجزی اور انکساری نہ اختیار کرنے لگیں، جو کہ اللہ واحد و قہار کے سواکسی کے لئے جائز وروانہیں۔

اے اللہ! ہم تجھ سے تیرے اسم گرامی (السید/ آقاوسر دار) کے وسلے سے بید دعاکرتے ہیں کہ تو ہمارے ذکر کو بلند کر دے، ہمارے بوجھ کو ہلکا کر دے، یقیناتو ہر چیزیر قادرہے۔

### 000000000000





"میں اس بات سے بہت متاثر ہوں کہ قر آن کریم میں حقیقت کو بے نقاب کیا گیاہے!

یقیناً یہ قر آن کریم کائنات (کی تفصیلات کو) وجو د کے اعلی ترین نقطے سے بیان کرتاہے۔

جو چیز ہم نے دیکھی ہے وہ کسی انسانی مرجع سے بر آمد نہیں ہوسکتی، میں نے قر آن کریم پڑھنے کے بعد اپنے مستقبل کو جانا، میں اپنے تحقیقی مقالات کی بنیاد اسی جامع نظریہ پر قائم کرنے جارہاہوں"[پروفیسر:یوشیدی کوزان]

تِلكَ الطبيعةُ قِف بِنا يا سَارِي حتى أُرِيكَ بَدِيعَ صُنعِ البارِي الأرضُ حَولَك والسَّماءُ اهتزَّتا لرَوائِعِ الآياتِ والآثارِ والآثارِ دَلَّت على مَلِكِ المُلُوكِ فلم تَدَع لأدِلةِ الفُقَهاءِ و الأَحبَارِ مَن شَكَّ فيهِ فنَظرةٌ في صُنعِهِ تَمَحُو أَثِيمَ الشكِّ و الإنكارِ

ترجمہ: اے شب کے راہ گزر! یہ اللہ کی فطرت (تخلیق) ہے، ذرا کھہر جا کہ میں تجھے خالق کی تخلیق کے بے مثال نمونے دکھا سکول، تیرے ارد گرد کی زمین اور آسان (اس کی) بے نظیر آیتوں اور نشانیوں سے تھرا گئے۔ یہ نشانیاں شاہان شاہ (کے وجو دیر) پر دلالت کرتی ہیں، ان کے سامنے تمام فقیبانِ عالم اور علمائے مذاہب کی دلیلیں بے معنی ہیں۔ جس کو (رب تعالی کے) وجو دمیں شک ہو، اس کے شک اور انکار کی برائی، اللہ کی کاریگری میں غور و فکر کرنے سے دور ہو جائے گی۔



اگر انسان آسانوں اور زمین کی تخلیق پر غور و فکر کرے تواسے پاک وبرتر خالق کی رہنمائی مل جائے گی، وہ خالق جوخوداینے بارے میں ارشاد فرما تاہے:

(بَدِيعُ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ وَإِذَا قَضَى أَمْرًا فَإِثَمَا يَقُولُ لَهُ كُنْ فَيَكُونُ) (البقرة: ١١٤)

ترجمہ: وہ زمین اور آسانوں کا ابتداءً پیدا کرنے والا ہے۔وہ جس کام کو کرناچاہے کہہ دیتاہے کہ ہو جا،بس وہ وہیں ہوجاتاہے۔

ابن کثیر رحمہ اللّٰدر قم طراز ہیں: "آسانوں اور زمین کو بغیر کسی سابقہ مثال کے پیدا کرنے والا ، وجو د میں لانے والا اور ان کی تخلیق کرنے والا (وہی اللہ ہے)"۔

شیخ سعدی رحمه الله لکھے ہیں: (بَدِیعُ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ) " یعنی: آسان وزمین کو بغیر کسی سابقه مثال کے حد در جبہ حسن و جمال ، انو کھی خلقت اور محکم نظام کے ساتھ پیدا کرنے والا (اللہ)"۔

## • عقل مندوں کے لئے ندا!

اگر معاملہ ایساہی ہے تو کس طرح یہ درست ہو سکتا ہے کہ اس کی طرف آسان وزمین کی کسی چیز کو اس طرح منسوب کیا جائے کہ وہ اس کا بیٹا ہے – اللہ تعالی اس سے بہت زیادہ بلند ہے – بلکہ (حقیقت یہ ہے کہ) ان میں جو کچھ بھی ہے وہ سب اس کی ایجاد اور تخلیق ہے ، اور اللہ کے (سامنے ) سرنگوں اور اس کی عبادت میں محوہے ، اللہ بزرگ وبرتر فرماتا ب: (وَقَالُوا اتَّخَذَ اللَّهُ وَلَدًا سُبْحَانَهُ بَلْ لَهُ مَا فِي السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ كُلُّ لَهُ قَانِتُون ( بَدِيعُ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ وَإِذَا قَضَى أَمْرًا فَإِنَّمَا يَقُولُ لَهُ كُنْ فَيَكُونُ) (البقرة: 116-117)



ترجمہ: یہ کہتے ہیں کہ اللہ تعالیٰ کی اولادہے، (نہیں بلکہ) وہ پاک ہے زمین و آسان کی تمام مخلوق اس کی ملکیت میں ہے اور ہر ایک اس کافرمانبر دار ہے۔وہ زمین اور آسانوں کا ابتداءً پیدا کرنے والاہے، وہ جس کام کو کرنا چاہے کہہ دیتا ہے کہ ہوجا، بس وہ وہیں ہوجاتا ہے۔

جب یہ ثابت ہو گیا کہ آسانوں اور زمین میں جو کچھ ہے وہ سب اس کی ایجاد اور تخلیق ہے، تو یہ بھی ثابت ہو گیا کہ یہ سب اس کے بندے اور ملکیت ہیں، چنال چہ یہ ناممکن ہے کہ کوئی اس کا بیٹا ہو۔

جب حقیقت بیہ ہے توانسانوں پر بیہ واجب ہو تاہے کہ وہ اس (خالق) کے تھم پر عمل کریں اور اس کی منع کر دہ چیزوں سے بازر ہیں، نہ کہ اس کی طرف اولا داور بیوی کی نسبت کریں!

اس پر متزادیه که الله تعالی نے ہمیں یہ حکم دیاہے کہ ہم کا ننات اور اس کی بے مثال کاریگری میں غور وفکر سے کام لیں، الله عزیز وبر ترکا فرمان ہے: (إِنَّ فِي حَلْقِ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ وَاحْتِلَافِ اللَّيْلِ وَالنَّهَارِ لَآيَاتٍ لِأُولِي اللَّنْابِ) (آل عمران: 190)

ترجمہ: آسانوں اور زمین کی پیدائش میں اور رات دن کے ہیر پھیر میں یقیناً عقلمندوں کے لئے نشانیاں ۔۔

بوری کائنات ایمان کی دلیلوں سے بھری پڑی ہے، اور اپنے اس خالق کی طرف اشارہ کرتی ہے جو خوب سننے والا اور ہر چیز کو دیکھنے والاہے۔

> تأمَّل سُطورَ الكائِناتِ فإنِها مِنَ المَلاِّ الأَعلَى إليكَ رَسَائِلُ وقد خُطَّ فيها لو تَأَمَّلتَ خَطَّها ألاكلُّ شيءٍ ما خَلا الله باطِلُ



## شُهودٌ على فَضلِ الإلهِ ومَنِّه لسانٌ فصيحٌ صامِتٌ وهو قَائِلُ

ترجمہ: کا ئنات میں لکھی ہوئی تحریروں پر پرغور کرو کہ وہ ملاء اعلی کی جانب سے تیرے لیے پیغام ہیں۔ کا ئنات کی تحریر پر آپاگر غور کریں گے تو آپ اس میں لکھاہوا پائیں گے کہ اللہ کے سواہر ایک چیز باطل وبے بنیاد ہے۔وہ اللہ کے فضل واحسان پر گواہ ہے،اس کی زبان فصاحت سے لبریز ہے،لیکن وہ خاموشی کے ساتھ بول رہی ہے۔

# کائنات پرغوروفکر کریں!

بلال رضی اللہ عنہ نبی صلی اللہ علیہ وسلم کے پاس داخل ہوتے ہیں کہ آپ کو نماز فجر کی خبر دے سکیں، اچانک کیا دیکھتے ہیں کہ نبی صلی اللہ علیہ وسلم لیٹے ہوئے ہیں اور آ تکھوں سے زار و قطار آنسو بہہ رہے ہیں، وہ عرض کرتے ہیں: آپ اتنا کیوں رو رہے ہیں، حالانکہ اللہ تعالیٰ نے آپ کے اگلے بچھلے گناہ معاف کر دیے ہیں؟ آپ صلی الله عليه وسلم نے فرمایا: "براہوتمہارااے بلال! میں کیوں نہروؤں جب کہ آجرات مجھ پر چند آیات نازل ہوئیں، اس آدمی کے لیے ہلاکت ہے جس نے ان کو پڑھا لیکن غور و فکر نہ کیا، آیات یہ ہیں: ﴿إِنَّ فِي حَلْقِ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ وَاحْتِلَافِ اللَّيْلِ وَالنَّهَارِ لَآيَاتٍ لِأُولِي الْأَلْبَابِ) (يعنى: آسانوں اور زمين كى بيدائش میں اور رات دن کے ہیر پھیر میں یقیناً عقلمندوں کے لئے نشانیاں ہیں) آپ نے سورہ کے اخیر تک تلاوت فرمائی\_[حدیث صحیح ہے،اسے ابن حبان نے روایت کیا ہے]۔

آسانوں کامنظر، ان کے اندر جو ستارے، سیارے ، چاند وسورج، زمین اور اس کے اندر جو پہاڑ، نہریں، سمندر، حیوانات، نباتات، جمادات اور زندہ و مر دہ مخلو قات ہیں ... وہ سب آسان وزمین کو بغیر کسی سابقہ مثال کے پیدا کرنے والے (اللہ کے وجودیر) ولالت کرتے ہیں: (تَبَارَكَ الَّذِي جَعَلَ فِي السَّمَاءِ بُرُوجًا وَجَعَلَ فِيهَا سِرَاجًا وَقَمَرًا مُنِيرًا) (وَهُوَ الَّذِي جَعَلَ اللَّيْلَ وَالنَّهَارَ خِلْفَةً لِمَنْ أَرَادَ أَنْ يَذَّكَّرَ أَوْ أَرَادَ شُكُورًا) (الفرقان: 61-62)



ترجمہ:بابر کت ہے وہ جس نے آسان میں برج بنائے اور اس میں آفتاب بنایا اور منور مہتاب بھی اور اسی نے رات اور دن کو ایک دوسرے کے پیچھے آنے جانے والا بنایا۔اس شخص کی نصیحت کے لیے جو نصیحت حاصل کرنے یا شکر گزاری کرنے کا ارادہ رکھتا ہو۔

الشبان الاسلامی کا نفرنس جو کہ ریاض کے اندر سنہ ۱۹۷۹ء میں منعقد ہوا تھا، اس میں جب اللہ پاک وبرتر کا پیہ فرمان يرصاكيا: (أَوَلَمْ يَرَ الَّذِينَ كَفَرُوا أَنَّ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضَ كَانَتَا رَتْقًا فَفَتَقْنَاهُمَا) (الأنبياء: 30)

ترجمہ: کیا کافر لوگوں نے یہ نہیں دیکھا کہ آسان وزمین باہم ملے جلے تھے پھر ہم نے انہیں جدا کیا۔

تو امریکی پروفیسر (پالمر) کھڑا ہو گیا اور کہنے لگا: "یہ بات برحق ہے کہ کائنات اپنے آغاز میں ایسے بادل سے عبارت تھی جس میں دھوال اور گیس بہت بھاری مقدار میں بھرے ہوئے اور باہم چیکے ہوئے تھے، پھریہ بادل د ھیرے د ھیرے ملین در ملین ستاروں میں تبدیل ہوتا چلا گیا جس نے آسان کو بھر دیا، کسی بھی حال میں بیہ ممکن نہیں کہ اس عمل کواس شخص کی طرف منسوب کیا جاسکے جو آج سے ۰۰ ۱۳۰ سال قبل وفات یا گئے! کیوں کہ ان کے پاس نہ توٹیلیسکوپ تھااور نہ فضائی کشتیاں جو ان حقائق سے پر دہ اٹھانے میں ان کی مد د کرتیں، اس لئے ضروری ہے کہ جس ذات نے محمد کو اس سے باخبر کیاوہ اللہ ہے "، چنال چہ پروفیسر (یالمر) نے کا نفرنس کے اخیر میں اپنے قبولِ اسلام کا اعلان کر دیا۔

آ تھویں طبی کا نفرنس جو ریاض کے اندر سنہ ۴۴ میں منعقد ہوئی، اس میں پروفیسر (ٹاجاٹاٹ ٹاجاسون) -جو کہ تھایلنڈ کے اندر مای یونیورسٹی میں شعبہ یوسٹ مارٹم اور جنین کے صدر ہیں-کھڑے ہوئے اور عرض کیا: "چوں کہ نبی صلی اللہ علیہ وسلم پڑھنا لکھنا نہیں جانتے تھے، اس لیے یہ مانناضر وری ہے کہ محمر صلی اللہ علیہ وسلم ایک ر سول تھے جو اس حقیقت کے ساتھ بھیجے گئے تھے ، ان کو اس حقیقت سے وحی کے ذریعہ سر فراز کیا گیاجو ان کے 573

پاس پیدا کرنے والے اور ہر چیز کاعلم رکھنے والے (پرورد گار) کی طرف سے آتی تھی، یہ خالق کوئی اور نہیں، صرف اللہ ہے۔

اس لیے میر امانناہے کہ اب وقت آگیاہے کہ میں (پیر گواہی دوں کہ اللہ کے سواکوئی معبود برحق نہیں اور محمر اللہ کے رسول ہیں)۔

• دواء... الله پاک وبرتر کے اسم گرامی (البدیع) کی شان بڑی نرالی ہے! جو اس نام کے ذریعہ اللہ سے دعا کر تاہے ، اس کی دعا قبول کی جاتی ہے۔

ترمذی نے روایت کیا ہے کہ انس رضی اللہ عنہ بیان کرتے ہیں کہ: نبی اکرم صلی اللہ علیہ وسلم مسجد میں آئے،
ایک شخص نماز پڑھ رہا تھا اور دعاما نگتے ہوئے وہ اپنی دعامیں کہہ رہا تھا: "اللهم لا إلى آنت الَمنَّانُ بَدِیعُ
السَّ ماوَاتِ والأرضِ ذا الجَلالِ والإِکرامِ" نبی اکرم صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: کیا تم جانے ہواس نے کس چیز
کے ذریعہ دعا کی ہے؟ اس نے اللہ سے اس کے اس اسم اعظم کے ذریعہ دعا کی ہے کہ جب بھی اس کے ذریعہ دعا کی جائے گی اسے عطا فرمادے گا" [حدیث جائے گی اللہ اسے قبول کرے گا، اور جب بھی اس کے ذریعہ کوئی چیز مائلی جائے گی اسے عطا فرمادے گا" [حدیث صحیح ہے]

اے اللہ! ہماری مغفرت فرمااور ہم پررحم کر،اے تمام مہر بانوں سے بڑھ کر مہر بال!

اے آسانوں اور زمین کو پیدا کرنے والے! ہمیں اپنی مغفرت اور رحمت سے نواز ، ہمارے گناہوں کو در گزر کر دے، یقیناتو ہرچیزیر قادرہے۔

## **00000000000**





عطاء:اس کی عظیم ترین نواز شوں میں سے ہے..

فضل و کرم:اس کی ایک صفت ہے..

جو دوسخا: اس کی عظیم ترین علامتوں میں سے ہے ، اس سے بڑاسخی وفیاض ، داتاو کرم فرمااور عطاءونوازش والا کون ہوسکتا ہے ؟!

اللّٰد پاک وبرتر کے اسائے حسنی میں ایک خوبصورت نام: (المعطی) بھی ہے۔

نبی صلی اللہ علیہ وسلم کی صحیح حدیث ہے ، آپ نے فرمایا: "اللہ تعالی جس کے ساتھ بھلائی چاہتاہے اسے دین کی سمجھ عنایت کر دیتاہے اور میں تو صرف تقسیم کرنے والا ہوں اور دینے والا تو اللہ ہی ہے " [بخاری ومسلم]

ہمارا پاک وبرتر پرورد گاروہ ہے:جو حقیقی معنوں میں تمام مخلو قات کو نواز تاہے، جسے وہ نوازے اسے کوئی محروم نہیں رکھ سکتااور جسے وہ محروم کر دے اسے کوئی نواز نے والا نہیں۔

اس پاک وبرتر (پرورد گار) کی نوازش ہر اس مخلوق کے لیے عام ہے جو موجو د ہے،اس کی نوازش کی کوئی حد اور قید و ہند نہیں،وہ جو دوکرم کے درجہ کمال پر فائز ہے۔



ہمارا پرورد گارجب نواز تاہے تواس کی نوازش احسان اور اصلاح پر مبنی ہوتی ہے ، اور جب کسی چیز سے محروم کرتا ہے توبیہ بھی اس کی حکمت اور مصلحت پر مبنی ہو تاہے۔

والمنعُ عينُ العدلِ للمَنَّانِ

هوَ مانعٌ مُعطٍ فهذا فَضلُهُ

اءُ بِحِكمةٍ واللهُ ذو سُلطانِ

يُعطِي بِرَحمتِه ويَمنع مَن يَشد

ترجمہ: وہی محروم کرنے والا اور وہی نوازنے والا ہے ، یہ اس کا احسان ہے ، محروم رکھنا بھی مئان کے لئے عین عدل وانصاف ہے۔وہ اپنی رحمت سے نواز تاہے اور جسے چاہتاہے اپنی حکمت سے محروم رکھتاہے ،اللہ بادشاہت وحكمر انی والاہے۔

# الله کی نوازش دونشم کی ہوتی ہے:

ا-عمومی نوازش جو د نیامیں ہوتی ہے:

یہ نوازش تمام مخلو قات کے لئے عام ہے، خواہ مومن ہو یا کافر، اللہ پاک وبرتر نے دنیامیں ان کے معاملات کو درست فرمایا:، فرمان باری تعالی ہے:

(كُلَّا نُمِدُّ هَؤُلَاءِ وَهَؤُلَاءِ مِنْ عَطَاءِ رَبِّكَ وَمَا كَانَ عَطَاءُ رَبِّكَ مَحْظُورًا) (الإسراء:20)

ترجمہ: ہر ایک کو ہم بہم پہنچائے جاتے ہیں انہیں بھی اور انہیں بھی تیرے پروردگار کے انعامات میں ہے۔ تیرے پرورد گار کی بخشش رکی ہوئی نہیں ہے۔

۲- خصوصی نوازش جو دنیاوآ خرت دونوں جگہ کے لئے ہے:



یہ نوازش اللہ کے انبیاءورسل اور اس کے نیک بندوں کے لئے ہے، چناں چہ اللہ انہیں دنیا کے اندر حلال روزی، نیک وصالح اولاد، ایمان و تقوی، یقین اور واضح ہدایت سے نواز تاہے، جو کہ دنیا کی عظیم ترین نوازش ہے، حاکم نے "المتدرک" میں روایت کیا ہے اور ذہبی نے اسے صحیح کہا ہے، رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کاار شاد گرامی ہے: "اللہ تعالی دنیا اس شخص کو بھی جسے وہ محبوب نہیں رکھتا، لیکن دین صرف اسے ہی دیتا ہے جسے وہ محبوب رکھتا ہے "ور اس شخص کو بھی جسے وہ محبوب نہیں رکھتا، لیکن دین صرف اسے ہی دیتا ہے جسے وہ محبوب رکھتا ہے "۔

آخرت کی نوازش سے مراد: اللہ کی بلند وبالا جنت میں ملنے والی عظیم ترین نوازش ہے ، اس سے بڑھ کر کوئی نوازش نہیں،اللہ پاک وبر ترکا فرمان ہے: ﴿ جَزَاءً مِنْ رَبِّكَ عَطَاءً حِسَابًا) (النبأ:36)

ترجمہ: (ان کو) تیرے رب کی طرف سے (ان کے نیک اعمال کا) بدلہ ملے گا جو کافی انعام ہو گا۔

#### • عطاء ونوازش کی تنجیاں:

ہمارا پرورد گار کریم وداتا ہے اور کرم فرماؤں کو پیند کرتا ہے، وہ نواز نے والا ہے اور نوازش کرنے والوں کو محبوب رکھتا ہے، یہی وجہ ہے کہ نوازش کرنے والوں کولو گوں کی سر داری حاصل رہتی ہے، سنن ابی داود میں آیا ہے کہ نبی صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: "ہاتھ تین طرح کے ہیں، ایک ہاتھ اللہ کا ہے جو سب سے اوپر ہے، دو سراہاتھ دینے والے کا ہے جو اس کے بعد ہے اور سائل کا ہاتھ سب سے ینچ ہے، لہذا جو زائد ہو وہ دے دواور اپنے نفس کے سامنے عاجز مت بنو" [ یہ حدیث صحیح ہے ]۔

كرم فرماؤل كوشابان شاه كى جانب سے بر ااجر ماتا ہے: ﴿ وَأَنْفِقُوا مِمَّا جَعَلَكُمْ مُسْتَخْلَفِينَ فِيهِ فَالَّذِينَ آمَنُوا مِنْكُمْ وَأَنْفَقُوا فَهُمْ أَجْرٌ كَبِيرٌ ﴾ (الحديد: 7)



ترجمہ:اس مال میں سے خرچ کروجس میں اللہ نے تہہیں (دوسرول کا) جانشین بنایا ہے۔ تم میں سے جو ایمان لائیں اور خیرات کریں انہیں بہت بڑا تواب ملے گا۔

اللّٰدياك وبرترنے اپنے رسول صلى الله عليه وسلم سے يه وعدہ كياہے كه انہيں اتنانوازے گا كه وہ راضى اور خوش موجائي ك: (وَلَسَوْفَ يُعْطِيكَ رَبُّكَ فَتَرْضَى) (الضحى: 5)

ترجمہ: مخجع تیرا رب بہت جلد (انعام) دے گا اور تو راضی (وخوش) ہو جائے گا۔

الله اینے رسول کو آخرت میں جو نواز شیں عطاکرے گا،ان میں نہر کو تر بھی ہے:

(إِنَّا أَعْطَيْنَاكَ الْكَوْثَرَ) (الكوثر:1)

ترجمہ: یقیناً ہم نے تجھے (حوض) کوٹر (اور بہت کچھ) دیا ہے۔

نبی صلی اللہ علیہ وسلم سے مروی ہے کہ آپ نے حوض کو ٹر کے تعلق سے ارشاد فرمایا: "وہ ایک نہرہے جس کا میرے رب عزوجل نے مجھ سے وعدہ فرمایا ہے ، اس پر بہت بھلائی ہے اور وہ ایک حوض ہے ، جس پر قیامت کے دن میری امت پانی پینے کے لیے آئے گی،اس کے برتن ستاروں کی تعداد میں ہیں"[مسلم]

جب الله تعالی آپ کو دیکھے گا اور پائے گا کہ آپ نے اسے اپنا معتمد اور ماوی و ملجا بنالیاہے ، تمام مخلو قات سے پہلو تہی کرکے آپ صرف اس سے اپنی ضرور تیں طلب کرتے ہیں، تووہ آپ کے سوال سے بڑھ کر آپ کو نوازے گا اور آپ کی چاہت ومر ادسے بڑھ کر آپ کا اعزاز واکر ام کرے گا۔

في النفسِ لم يَنطِق بمن لسانُ فالسِرُّ أجمعُ عندَه إعلانُ سبحان من يُعطِي المني بخواطِر سبحانَ من لاشيءَ يَحجُب علمَهُ



#### لِلعالَمين بهِ عليهِ ضمانُ

#### سيبحان مَن هُو لا يَزالُ ورزقُهُ

ترجمہ: پاک ہے وہ ذات جو دل اور خیالات میں آنے والی تمناؤں کو زبان پر آنے سے پہلے پوری کر دیتا ہے۔ پاک ہے وہ ذات جس کے علم سے کوئی چیز مخفی نہیں، تمام کے تمام راز ہائے سربستہ اس کے لئے عیاں ہیں۔ پاک ہے وہ ذات جس نے ازل سے تمام جہان والوں کے لیے اپنی روزی کی ضانت لے رکھی ہے۔

اے اللہ! ہم پر اپنی نواز شیں کر ، ہمیں محروم نہ رکھ ، ہم پر اپنی سخاوت وفیاضی کی بارش برسااور ہمیں نامر اد نہ لوٹا، اے سارے جہال کے پالنہار!





# (۹۹) المُحسِئُ جِلّجلاله

نبی صلی الشعلیہ وسلم سے ثابت ہے کہ آپ نے فرمایا: "جب تم فیصلہ کرو تو انصاف کرو اور جب تم قتل کرو تو اور جب تم قتل کرو تو ایجھ طریقے سے قتل کرو، کیوں کہ اللہ عزیز وبرتر احسان کرنے والا ہے اور احسان کرنے والوں کو پیند کرتا ہے"[بیر حدیث حسن ہے، اسے طبر انی نے"المجم الاوسط" میں روایت کیاہے]۔

دوسری حدیث میں آیاہے، شداد بن اوس نے روایت کیاہے کہ نبی صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: "اللہ عزوجل احسان کرنے والاہے اور احسان کرنے والوں کو پہند کر تاہے..."[بیر حدیث صحیح ہے "الجامع الصغیر"]

ہماراعزیز وبرتر پر ورد گار اپنی ذات وصفات اورافعال میں درجہ کمال پر فائز ہے:

(وَلِلَّهِ الْأَسْمَاءُ الْحُسْنَى فَادْعُوهُ بِهَا) (الأعراف:180)

ترجمہ: اچھے اچھے نام اللہ ہی کے لیے ہیں سو ان ناموں سے اللہ ہی کو موسوم کیا کرو۔ اللہ سے بڑھ کر کوئی احسن اور اکمل نہیں!

مارا پاک وبرتر برورد گاروه ہے: (الَّذِي أَحْسَنَ كُلَّ شَيْءٍ خَلَقَهُ وَبَدَأَ خَلْقَ الْإِنْسَانِ مِنْ طِينٍ) (السجدة: 7)

ترجمہ:جس نے نہایت خوب بنائی جو چیز بھی بنائی۔



احسان الله کی لازمی صفت ہے ، کوئی مخلوق الیمی نہیں جو ایک بل کے لئے بھی اس کے احسان سے خالی ہو ، اس کا فضل واحسان تمام مخلوقات کو محیط ہے ، خواہ وہ فاجر ہوں یا مومن ہوں ، یا کافر ، اللہ کے فضل واحسان ، جو دو کرم اور انعام واکر ام کے بغیر ان کی بقانا ممکن ہے۔

بندے کے تیک اللہ عزوجل کے احسان کا مظہر بیہ ہے کہ اللہ تعالی نے اسے عدم سے وجود میں لایا: (هَلْ أَتَى عَلَى الْإِنْسَانِ جِينٌ مِنَ الدَّهْرِ لَمْ يَكُنْ شَيْئًا مَذْكُورًا) (الإنسان: 1)

ترجمہ: یقیناً گزرا ہے انسان پر ایک وقت زمانے میں جب کہ یہ کوئی قابل ذکر چیز نہ تھا۔

(وَبَدَأً خَلْقَ الْإِنْسَانِ مِنْ طِينٍ) (السجدة: 7)

ترجمہ: انسان کی بناوٹ مٹی سے شروع کی۔

پهران کی صورتیں بنائیں اور بہت اچھی بنائیں: (وَصَوَّرَكُمْ فَأَحْسَنَ صُورَكُمْ) (غافر: 64)

ترجمه: تمهاری صور تین بنائین اور بهت انچهی بنائین-

پھراسے عقل ودانش سے نوازاتا کہ حق وباطل کے در میان تمیز کرسکے: (وَهَدَیْنَاهُ النَّحْدَیْنِ) (البلد:10)

ترجمہ: ہم نے د کھا دیے اس کو دونوں راہتے۔

نیزاس کے لیے آسان اور زمین اور ان کے در میان کی تمام چیزیں مسخر کیں: (أَلَمُ تَرَوْا أَنَّ اللَّهَ سَخَّرَ لَکُمْ مَا فِي السَّمَاوَاتِ وَمَا فِي الْأَرْضِ وَأَسْبَغَ عَلَيْكُمْ نِعَمَهُ ظَاهِرَةً وَبَاطِنَةً) (لقمان: ۲۰)



ترجمہ: کیا تم نہیں دیکھتے کہ اللہ تعالی نے زمین وآسان کی ہر چیز کو ہمارے کام میں لگا رکھا ہے اور تہمیں اپنی ظاہری وباطنی نعتیں بھرپور دے رکھی ہیں۔

اس يراتى نعمتيل كيس كه جن كوشار نهيل كياجاسكتا: ﴿ وَإِنْ تَعُدُّوا نِعْمَتَ اللَّهِ لَا تُحْصُوهَا إِنَّ الْإِنْسَانَ لَظَلُومٌ كَفَّارٌ) (ابراهيم:34)

ترجمہ:اگرتم اللہ کے احسان گننا چاہو تو انہیں پورے گن بھی نہیں سکتے۔یقیناً انسان بڑا ہی بے انصاف اور ناشکرا ہے۔

#### • كمال احسان وتجلائي:

بندے پر (الله کا)سب سے بڑا احسان یہ ہے کہ: اسے دین اسلام کی ہدایت دی، اسلام قبول کرنے اور تادم حیات اس پر ثابت قدم رہنے کے لیے اس کے ول کو منشر ح کر دیا: (إِنَّ اللهَ مَعَ الَّذِينَ اتَّقَوْا وَالَّذِينَ هُمْ مُحْسِنُونَ) (النحل: 128)

ترجمہ: یقین مانو کہ اللہ تعالی پرہیز گاروں اور نیک کاروں کے ساتھ ہے۔

الله تعالى الله عمل عنه اور يرامن زندگى سے سر فراز كرتا ہے: (مَنْ عَمِلَ صَالِحًا مِنْ ذَكَرِ أَوْ أُنْثَى وَهُوَ مُؤْمِنٌ فَلَنُحْيِيَنَّهُ حَيَاةً طَيِّبَةً وَلَنَحْزِيَنَّهُمْ أَحْرَهُمْ بِأَحْسَنِ مَا كَانُوا يَعْمَلُونَ) (النحل: 97)

ترجمہ:جو شخص نیک عمل کرے مرد ہو یا عورت، لیکن باایمان ہو تو ہم اسے یقیناً نہایت بہتر زندگی عطا فرمائیں گے۔اور ان کے نیک اعمال کا بہتر بدلہ بھی انہیں ضرور ضرور دیں گے۔



اولیاء کی مصیبت کو دور کرنے کا مطلب سے ہے کہ: اللہ تعالی انہیں تکلیف اور حزن و ملال سے نجات عطاکر تاہے، اللہ پاک وبر تر حضرت یوسف علیہ السلام کے تعلق سے بیان فرما تا ہے: (إِنَّ رَبِّي لَطِيفٌ لِمَا يَشَاءُ) (يوسف: 100)

ترجمہ: میرا رب جو چاہے اس کے لئے بہترین تدبیر کرنے والا ہے۔

اللہ کے کمالِ احسان کامظہر قیامت کے دن رونماہو گا، اور پیرسب سے اعلی احسان ہو گا اور اس کے ساتھ مزید انعام بھی، فرمان باری تعالی ہے:

(لِلَّذِينَ أَحْسَنُوا الْخُسْنَى وَزِيَادَةٌ) (يونس:26)

ترجمہ: جن لوگوں نے نیکی کی ہے ان کے واسطے خوبی (اچھابدلہ) ہے اور مزید برآل بھی۔

مُنی (اجھابدلہ)سے مراد: جنت ہے۔

مزید بر آں سے مراد: پرورد گار کے چېره انور کا دیدار ہے ، جس سے زیادہ نہ کوئی حسین و جمیل ہے اور نہ اس سے بڑھ کر کوئی اکمل وار فع!

الله بزرگ وبرتر نے ان کے لئے دو تو ابول کو یکجا کر دیاہے، دنیاوی اور اخروی، جیسا کہ فرمان باری تعالی ہے: (فَا تَناهُمُ اللّهُ ثَوَابَ الدُّنْيَا وَحُسْنَ ثَوَابِ الْآخِرَةِ وَاللّهُ يُحِبُّ الْمُحْسِنِينَ) (آل عمران: 148)

ترجمہ: اللہ تعالیٰ نے انہیں دنیا کا ثواب بھی دیا اور آخرت کے ثواب کی خوبی بھی عطا فرمائی اور اللہ تعالیٰ نیک لو گوں سے محبت کرتا ہے۔



ہمارے عزیز وبرتر پر ورد گار کا احسان بڑاہے ،اس نے اپنی شریعت کوخوب بہتر بنایا،اسے قابل ستاکش انجام اور بڑے عظیم مقاصد پر مشمل بنایا، جن کے اندر تمام مخلوقات کے لئے خیر و بھلائی پنہاں ہے: (وَمَنْ أَحْسَنُ مِنَ اللَّهِ حُكْمًا لِقَوْمٍ يُوقِنُونَ) (المائدة:50)

#### ترجمہ: یقین رکھنے والے لوگوں کے لئے اللہ تعالیٰ سے بہتر فیصلے اور حکم کرنے والا کون ہو سکتا ہے؟

#### • احسان کی دوقتمیں ہیں:

ا-الله پاک وبرتر کی عبادت میں احسان سے کام لینا:

یہ دین کاسب سے بلند اور اعلی مقام ہے ، حبیبا کہ مشہور حدیثِ جبریل میں آیا ہے ، حدیث میں احسان کی تفسیریہ بیان کی گئی ہے کہ:" تم اللہ کی عبادت اس طرح کرو گویا تم اسے دیکھ رہے ہو، اور اگر یہ کیفیت پیدا نہ ہو سکے تو (یہ تصور رکھو کہ) وہ تو تہہیں ضرور دیکھ رہا ہے"[بخاری ومسلم]۔

۲-الله پاک وبرتر کے بندوں کے ساتھ احسان کرنا:

وہ ایوں کہ ہر قشم کی خیر و بھلائی انہیں پہنچائی جائیں، اور ہر طرح کی اذیت اور تکلیف ان سے دور رکھی جائیں، بِ كُ وَبِر تربِ وَرِد كَار كَا فَرِ مَان مِي: ﴿ إِنَّ اللَّهَ لَا يُضِيعُ أَجْرَ الْمُحْسِنِينَ (التوبة: 120)

ترجمہ:یقیناً اللہ تعالی مخلصین کا اجر ضائع نہیں کر تا۔

ہمارا پاک وبرتر پرورد گار اپنے اسائے گرامی کو محبوب رکھتاہے ، اور بندوں کے اس عمل کو بھی محبوب رکھتاہے کہ وہ ان اسائے گرامی کے معانی کے تقاضوں کے مطابق اس کی قربت حاصل کریں، چنال چہ وہ مہربان ہے اور مہر بانی کرنے والوں کو محبوب رکھتاہے، وہ داتاو کرم فرماہے اور کرم فرماؤں کو محبوب رکھتا ہے، وہ احسان کرنے



والا ہے اور احسان کرنے والوں کو محبوب رکھتا ہے، اللہ پاک وبرتر کا فرمان ہے: ﴿ إِنَّ اللَّهَ يُحِبُّ الْمُحْسِنِينَ ﴾ (البقرة: 195)

ترجمہ: الله تعالی احسان کرنے والوں کو دوست رکھتا ہے۔

ہمارے احسان و بھلائی کے سب سے زیادہ حقد ار ہمارے والدین ہیں، جیسا کہ اللہ عز وجل کا فرمان ہے: (وَوَصَّیْنَا الْإِنْسَانَ بِوَالِدَیْهِ إِحْسَانًا) (الأحقاف: 15)

ترجمہ: ہم نے انسان کو اپنے مال باپ کے ساتھ حسن سلوک کرنے کا حکم دیا ہے۔

نیز فرمان باری تعالی ہے: (وَأَحْسِنْ كَمَا أَحْسَنَ اللَّهُ إِلَيْكَ) (القصص: 77)

ترجمہ: جیسے کہ اللہ نے تیرے ساتھ احسان کیا ہے تو بھی اچھا سلوک کر۔

و أَدعُوكَ في الضَّرَّاءِ رَبِي لِتَسمَعَا

رَوْفًا رَحِيمًا مُستجِيبًا لنَا الدُّعاءِ

و يَا وَاسعًا قَد كان عَفوُكَ أُوسَعَا

فإِنَّ لنَا في العَفوِ مِنكَ لَمَطمَعا

أَصَابَت وصَافَت واكتَشِفِ الضّرّ وارفَعَا

مِن العَفوِ و الغُفرانِ يَا خَيرَ مَن دَعَا

إليكَ إِلٰه العَرشِ أَشكُو تَضَرُّعًا

إِلْهِي فَحَقِّق ذَا الرَّجَاءِ وَكُن بِنَا

فَيَا مُحْسِنا قَد كُنتَ تُحْسِنُ دائِمًا

نَعُوذُ بِكَ اللَّهُمَّ مِن سُوءِ صُنعِنَا

أَغِثنَا أَغِثنَا و ارفَع الشِّدةَ الَّتي

وجُد وتَفَضَّل بالذِي أَنتَ أهلُهُ



ترجمہ: اے عرش کے پالنہار! ہم گر گرا کر تجھ سے اپنی شکایت پیش کرتے ہیں، میرے پروردگار! تنگی و پریشانی میں ہم تجھ سے ہی دعا کرتے ہیں کہ تو سن لے۔میرے معبود! اس امید کو پوری کردے ، ہمارے اوپر رحم وکرم کرتے ہوئے ہماری دعا کو قبول فرما۔ اے ہمارے محسن! تو ہمیشہ اپنا احسان کرتا رہا ہے، اے کشادگی والے (پالنہار!) تیرا عفو ودرگزر بے حد کشادہ ہے۔ اے اللہ! ہم اپنی بد کرداری سے تیری پناہ چاہتے ہیں، ہمیں تیرے ہی عفو ودرگزر کی حرص وطمع ہے۔ ہماری مدد فرما اور ہمیں جو سختی وشدت لاحق ہوئی ہے اسے دور کرکے ہمارے دکھ درد کا مداوا کردے ۔ہمارے اوپر جود وکرم فرما، اے سب سے بہتر دعا قبول کرنے والے (پالنہار!) ہمارے اوپر اپنے اس عفو ومغفرت کی نوازش فرما جس کا تو اہل اور سزاوار حے۔

اے اللہ! ہمیں احسان کرنے والوں میں شار کر ، ہمارے اوپر اپنے احسانات کی بر کھا برسا، ہمارے ، ہمارے والدین اور تمام مسلمانوں کے اعمال کو شرف قبولیت سے نواز۔

000000000000



## الله کے اسمائے حسنی

#### سےمتعلقچنداهمنکات

ا-مومن کو چاہئے کہ اللہ تعالی کے اساء وصفات اور اس کے افعال کے ذریعہ اللہ کی معرفت حاصل کرنے کی حتی اللہ کی حتی قرار دینا)، کرنے کی حتی المقدور کوشش کرے ، لیکن اس معرفت میں تعطیل (اساء وصفات کو بے معنی قرار دینا)، تمثیل (اللہ کی صفات کو مخلوق کی صفات سے تشبیہ دینا) ، تحریف (اساء وصفات کو ان کے حقیقی معانی سے پھیرنا) اور تکییف (اللہ کی صفات کی کیفیت بیان کرنا) کی دخل اندازی نہ ہو۔

الله کی معرفت کتاب وسنت ، صحابہ اور اخلاص کے ساتھ ان کی اتباع کرنے والوں سے جو آثار منقول ہیں، ان یر مبنی ہو۔

۲-اللہ عزیز وبرتر کے اسائے گرامی توقیفی (شرعی نصوص پر مبنی ) ہیں، عقل کا ان میں کوئی دخل نہیں، اسی لیے ان کے تعلق سے کتاب وسنت میں وارد نصوص پر توقف کرنا ضروری ہے ، ان میں کی بیشی کی کوئی گنجائش نہیں۔

س-اسائے حتی کو شار کرنا اور انہیں خاص تعداد میں محصور کرنا درست نہیں، کیوں کہ اللہ پاک وبرتر کے بہت سے اساء وصفات ایسے ہیں جن کی معرفت اللہ نے اپن پاس علم غیب میں مخفی رکھا ہے، نہ تو قریب ترین فرشتے کو ان کاعلم ہے اور نہ ہی کسی نبی مبعوث کو، جیسا کہ حدیث میں آیا ہے:"..أَسَالُكَ بكُلِ السمِ هُو لَكَ سمّیتَ به نفسَك أو أنزَلتَه فی كتابِك أو علَّمتَه أحدًا من خَلقِكَ أو استأثَوتَ به فی علم الغیبِ عِندَك.."(میں تیرے ان تمام اسائے گرامی کے وسلے سے تجھ سے دعا گو ہوں جن سے تو نے خود الغیبِ عِندَك.."(میں تیرے ان تمام اسائے گرامی کے وسلے سے تجھ سے دعا گو ہوں جن سے تو نے خود



رئی بات یہ حدیث کہ: "الله تعالی کے ننانوے نام ہیں، لینی سوسے ایک کم ہے، جس شخص نے ان کو شار کیا تو وہ جنت میں داخل ہوگا" [بخاری و مسلم]

تو یہ اجمالی بات ہے۔

آپ صلی اللہ علیہ وسلم کا بیہ کہنا: (جس شخص نے ان کو شار کیا تو وہ جنت میں داخل ہوگا) یہ ایک صفت ہے ، نہ کہ مستقبل کی خبر، جس کے معنی بیہ ہیں کہ: اللہ کے بہت سے اسائے گرامی ایسے ہیں جن کی بیہ خوبی ہے کہ: جو شخص ان کو شار کرے گا وہ جنت میں داخل ہوگا۔

یہ اس بات کے منافی نہیں ہے کہ ان اساء کے علاوہ اور بھی اللہ کے اساء ہوں، بلکہ یہ اسی طرح ہے کہ آپ کہیں: "فلاں شخص کے پاس سو ایسے غلام ہیں جنہیں اس نے جہاد کے لئے تیار کر رکھا ہے"، یہ اس بات کے منافی نہیں ہے کہ اس کے پاس ان کے علاوہ اور بھی غلام ہوں جنہیں اس نے جہاد کے لئے تیار نہیں کیا ہے، اس میں علاء کے درمیان کوئی اختلاف نہیں ہے۔

آپ صلی اللہ علیہ وسلم کے فرمان: "جس شخص نے ان کو شار کیا تو وہ جنت میں داخل ہوگا" کا مطلب یہ ہے کہ: جو شخص انہیں یاد کرے، ان کے معانی کو سمجھے اور ان کے ذریعہ اللہ پاک وبرتر کی بڑائی بیان کرے، یہ تین مراتب ہیں، جس شخص کو ان میں سے کوئی ایک رتبہ حاصل ہوگیا اور ساتھ ہی اس کی نیت درست ہو اور ان اساء کے تفاضوں پر وہ عمل پیرا ہو، تو وہ ان کو شار کرنے والا قرار پائے گا، جیسا کہ قرطبی ، خطابی او رابن القیم رحمہ اللہ نے بیان کیا ہے۔



سم-الله جل جلاله کے تمام اسائے گرامی خوبصورت ہیں، ان اساء کی چار فسمیں ہیں:

پہلی قشم: اسائے جمال:

یہ اساء گرامی بندے کے دل میں اللہ پاک وبرتر کی محبت ، اس کی انسیت ، اس کی ملاقات کا شوق اور اس کی رغبت پیدا کرتے ہیں، مخلوق کے لیے امید اس کی رغبت پیدا کرتے ہیں، مخلوق کے لیے امید کا دروازہ کھول دیتے ہیں، چنال چہ وہ اللہ پاک وبرتر کی رحمت سے مایوس نہیں ہوتا ، مثلا یہ اسائے گرامی: (الرحمن، الرحیم، الکریم، العفّق، الحلیم ، الغفور، التواب) وغیرہ۔

دوسری قشم: اسائے جلال:

یہ اسائے گرامی اللہ عزیز وبرتر کی خثیت ، خوف اور ہیبت پیدا کرتے ہیں، اللہ کی تعظیم اور توقیر کا جذبہ اجاگر کرتے ہیں۔

یہ وہ اسائے گرامی ہیں جن کے اندر غلبہ وقہر، قوت وقدرت اور عظمت وجروت کے معانی پائے جاتے ہیں، جیسے یہ اسمائے گرامی ( العزیز ، الجبار، القهار، القوي ، الكبير ، المتكبر)۔

تيسري قسم: اسائے ربوبيت:

یہ وہ اسائے گرامی ہیں جن سے: بندہ مومن کے اندر عاجزی وخاکساری کا احساس پیدا ہوتا ہے اور یہ شعور جاگتا ہے کہ وہ اللہ عزیز وبرتر کی مخلوق اور اس کے زیر سرپرستی ونگہبانی ہے۔

یہ ایسے اسائے گرامی ہیں جو اللہ عزوجل کی ربوبیت پر ولالت کرتے ہیں ، جیسے : (الرب، السید، الملیک، الحالق، البارئ، الرزاق)۔



چو تھی قشم: اسائے الوہیت:

یہ وہ اسائے گرامی ہیں جو بندہ مومن کے اندر یہ شعور پیدا کرتے ہیں کہ وہ: اللہ پاک وبرتر کا بندہ ہے ، اور یہ کہ اللہ ہی تن تنہا تمام تر عبادت کا مستحق ہے۔

یہ وہ اسائے گرامی ہیں جن کے اندر الوہیت کے معانی پائے جاتے ہیں ، جیسے یہ اسائے گرامی: (الإله ،

یہ تقسیم معنی کے اعتبار سے ہے ، ورنہ اللہ عزوجل کے تمام اسائے گرامی حسن وجمال ، عظمت وجلال ، مکال ورفعت کے معانی پر مشتمل ہیں، اللہ کے تمام اسائے گرامی عمدہ ترین ذات اور عظیم ترین ہستی پر دلالت کرتے ہیں۔

۵-اللہ تعالی کا ہر ایک اسم گرامی اللہ عزیز وبرتر کی صفتِ کمال کے ثبوت پر دلالت کرتا ہے، اسی لیے انہیں اسائے حسنی (خوبصورت ناموں) سے موسوم کیا گیا ہے، اسی طرح اللہ بزرگ وبرتر کی ساری صفتیں کمال سے متصف ہیں، اس کے تمام تر اوصاف عظمت وجلال کے پُرتَو ہیں، اس کے تمام افعال حکمت ورحمت ، مصلحت اور عدل وانصاف پر مبنی ہوتے ہیں۔

۲-الله عزیز وبرتر کے اسائے گرامی میں کوئی ایسا اسم نہیں جو شر اور برائی پر مشمل ہو یا نقص و کی پر دلات کرتاہو۔



کیوں کہ اللہ کی طرف شرکی نسبت درست نہیں، اس لیے شرنہ تو اس کی صفت میں داخل ہوسکتا ہے، ، نہ اس کی ذات سے ملحق ہوسکتا ہے، اور نہ ہی اس کے کسی فعل میں اس کی دخل اندازی ہو سکتی ہے، اہذا اس کی طرف شرکی نسبت نہ تو فعل کی شکل میں کی جاسکتی ہے اور نہ ہی صفت کے طور پر۔

2-الله عزيز وبرتر نے اپنے بندول کو يہ حکم ديا ہے کہ وہ ان اسائے گرامی کے ذريعہ اس سے دعا کرے ، الله فرماتا ہے: (وَلِلَّهِ الْأَسْمَاءُ الْحُسْنَى فَادْعُوهُ كِمَا) (الأعراف: ١٨٠)

ترجمہ: سب سے اچھے نام اللہ ہی کے ہیں، سو اسے ان کے ساتھ پکارو۔

اس دعا میں دعائے عبادت اور دعائے حاجت دونوں شامل ہے۔

یہ ایک عظیم ترین اطاعت اور قربت ہے۔

٨-اسائے حسنی کے تفصیلی ذکر سے متعلق نبی صلی الله علیہ وسلم سے کوئی حدیث ثابت نہیں ہے۔

اس سلسلے میں قاعدہ یہ ہے کہ: "الله پاک وبرتر کے اسائے گرامی کتاب وسنت سے ہی اخذ کئے جائیں

"

9-میں نے کتاب کی دوسری طباعت میں اللہ کے ان ننانوے اسائے حسی کی شرح وتفصیل پر اکتفا کیا ہے جن کے متعلق شیخ محمد بن صالح بن عثیمین ، شیخ عبد العزیز بن عبد اللہ بن باز ، ڈاکٹر عمر سلیمان الاشقر کا یا ان میں سے دو کا ان پر اتفاق ہے، اللہ ان سب پر اپنی رحمتیں نازل فرمائے۔

#### آخری بات...

الله پاک وبرتر کی بے پناہ حمد و ثنا کہ اس کتاب میں مذکورہ معلومات جمع کرنا میسر ہوسکا ، الله عزوجل سے

#### دعا گو ہوں کہ میری اس کاوش کو شرف قبولیت سے نوازے ، اور اسے تمام بندوں کے لیے مفید بنائے

صلى الله وسلم وبارك على نبينا محمد وعلى آله وصحبه أجمعين. والحمد لله رب العالمين



# فهرستِ كتاب:

| صفحات | مشتملات                  |
|-------|--------------------------|
| ۲     | انشاب                    |
| ٣     | مقدمه                    |
| ۲     | دعاء ومناجات             |
|       | الله تعالى كے اسائے حسنی |
| 4     | ۱،۲)الله،الإله           |
| 14    | ۳)الرب                   |
| ۲۳    | ٣، ۵) الأحد، الواحد      |
| ٣٣    | ۲)الصّمد                 |
| ۴۱    | ۷، ۸)الرستمن،الرجيم      |
| ۵۱    | ٩) الحيّ                 |
| ۵۹    | ٠١)القيوم                |
| ۵۲    | ۱۱، ۱۲) الملك، الملك     |
| 24    | ۱۲۰) السبوح              |
| ۸۳    | ۱۴)القدوس                |
| ۸۸    | ١٥)الىلام                |

### الله الله الله الله المارول كاسهارا

| 90   | ١٦) المؤمن                             |
|------|----------------------------------------|
| 1+1  | 21) المهيمن                            |
| 1+A  | ۱۸)العزيز                              |
| 119  | ١٩) الجبار                             |
| 177  | ۲۰)المتكبر                             |
| IMA  | ١٢، ٢٢) الخالق، الخلاق                 |
| IMA  | ۲۳)البارئ                              |
| ١٣٣  | ٢٣) المصوّر                            |
| 169  | ٢٥) العفوّ                             |
| 104  | ۲۲، ۲۷) الغفور ، الغفار                |
| 170  | ۲۸)الكبير                              |
| 121  | ٢٩، • ٣٠، ٣١) الأعلى، العلى، المتعال   |
| 1/4  | ٣٢، ٣٣) القاهر ، القبقار               |
| PAI  | ٣٣)الوهاب                              |
| 191" | ۳۵)الرزاق                              |
| r+1  | ۲۳)الفتاح                              |
| r+9  | سيع)السيع                              |
| 112  | ۳۸)البعير                              |
| 777  | ۳۷) السميع<br>۳۸) البصير<br>۳۹) التواب |



| ۲۳۲         | ٠٨)العليم                                         |
|-------------|---------------------------------------------------|
| <b>*</b> ** | ا ۴) العظيم                                       |
| rr9         | ۲م) القوى                                         |
| ray         | سوم )المثين                                       |
| 141         | ٣٣، ٣٥، ٢٩) القادر، القدير، المقتدر               |
| 749         | المفيظ (٢٧)                                       |
| 122         | ٨٣) الغني                                         |
| ۲۸۳         | ۹۷، ۵۰) الحکم ، الحکیم                            |
| 797         | ۵۱)الطيف                                          |
| <b>19</b> 1 | ۵۲)الخبير                                         |
| m+h         | ۵۳)الحليم                                         |
| ۳۱+         | ۵۴)الرؤوف                                         |
| MIN         | ۵۵)الودود                                         |
| ٣٢٩         | ۵۲)البر                                           |
| mmr         | ۵۷)القريب<br>۵۸)المجيب                            |
| mr+         | ۵۸)المجيب                                         |
| mra         | المجيد (۵۹                                        |
| rar         | (۵۹) المجيد<br>(۲۰) الحميد<br>(۲۲) الشاكر، الشكور |
| <b>76</b> 2 | ۲۱، ۲۲) الشاكر، الشكور                            |

# 

| ٣٩٣  | ٣٢، ٦٢) الأكرم، الكريم                       |
|------|----------------------------------------------|
| ٣٧٢  | ٦٥) المقيت                                   |
| ۳۸۲  | ٢٢)الواسع                                    |
| mgm  | ٧٢) الرقيب                                   |
| r**  | ۲۸) الحسيب                                   |
| ρ· Λ | ٢٩)الشهيد                                    |
| ۳۱۵  | الحق (۷۰                                     |
| ۳۲۱  | اك)المبين                                    |
| ۲۲۸  | ليجا(2٢                                      |
| ۴۳۵  | ٣٧، ٣٧، ٧٥، ٢٦) الأول، الآخر، الظاهر، الباطن |
| ۲۳۲  | ۷۷) الو کیل                                  |
| ۲۵۲  | ۵۷)النور                                     |
| ۲۲۲  | 9∠)الكافي                                    |
| ۳۲۹  | ۰۸، ۸۱) المولى، الولى                        |
| ۴۷۸  | ۸۲) البادي                                   |
| ۴۸۵  | ۸۳)النصير                                    |
| M91  | ۸۴)الوارث                                    |
| M91  | ۸۴)الوارث<br>۸۵)الشافی<br>۸۲)الجمیل          |
| ۵٠٩  | ۸۷)الجميل                                    |

# ﴿ وَيِلَّهِ ٱلْأَسْمَآءُ ٱلْحُسَّنَىٰ فَأَدْعُوهُ بِهَا ﴾



| ۵۱۵ | ٨٨ ، ٨٨) القابض ، الباسط                 |
|-----|------------------------------------------|
| ۵۲۲ | ۹۰، ۹۰)المقدم،المؤخر                     |
| ۵۳۳ | الحييني (١٩                              |
| ۵۳۹ | ٩٢)الديّان                               |
| ۵۳۵ | ۹۳)المتان                                |
| ۵۵۲ | ۹۴) الجواد                               |
| ۵۵۷ | 9۵)الرفیق                                |
| ٦٢۵ | ٩٢)السيد                                 |
| AYA | ٩٤) بديع الساوات والأرض                  |
| ۵۷۲ | ٩٨) المعطى                               |
| ۵۷9 | 99)المحسن                                |
| ۲۸۵ | الله کے اسائے حسنی سے متعلق چند اہم نکات |
| ۵۹۲ | فهرست كتاب                               |